
Ảnh hưởng tôn giáo đến nền “nghệ thuật Hàn
Quốc”

ISSN: 2734-9195   22:56 14/09/2021

Khoảng thời gian từ thế kỷ thứ 5 đến thế kỷ thứ 8, điển hình Hàn Quốc đại diện
cho một nghiên cứu về sự phát triển ban đầu và sau đó bởi sự hưng thịnh của
Phật giáo và nghệ thuật Phật giáo.
[caption id="attachment_9524" align="aligncenter" width="500"]

 Tranh phong

cảnh của họa sĩ chính thức vào thời kỳ đầu Triều đại Joseon, An Kiên. Ảnh: Bộ
sưu tập của Bảo tàng Quốc gia Hàn Quốc.[/caption]

Tranh phong cảnh, cũng được biết đến như là nghệ thuật phong cảnh, là
sự miêu tả khung cảnh thiên nhiên, như núi, thung lũng, cỏ cây, sông và rừng,
đặc biệt khi chủ thể chính là một cái nhìn rộng - với các yếu tố của nó được sắp
xếp thành một bố cục của đời sống nghệ thuật.

Tại Hàn Quốc, tranh phong cảnh “chứ không phải tranh vẽ hoặc tranh lịch sử
như ở thế giới phương Tây” đã trở thành hình thức ưu việt bởi bản thân thiên
nhiên đã được coi là linh thiêng. Thiên nhiên được xem như một thực thể sống.
Nó tượng trưng cho một phần không thể thiếu trong cuộc sống, quan niệm về tự
nhiên như vậy cũng được chia sẻ trong nền văn hóa Trung Hoa và Nhật Bản, với

Ảnh hưởng tôn giáo đến nền “nghệ thuật Hàn Quốc”
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/anh-huong-ton-giao-den-nen-nghe-thuat-han-quoc.html



mỗi nền văn hoá phát triển các tiếp biến riêng về tư duy triết học, và các nghi
lễ liên quan.

Một lý do khác khiến tranh phong cảnh trở thành loại hình nghệ thuật cao cấp ở
Hàn Quốc, là sự thống trị của Nho giáo và tân Nho giáo, được tiếp cận từ Trung
Hoa. Triết lý này quy định, trong số những điều khác, được trao dồi trí tuệ và sự
khiêm tốn. Được dịch sang nghệ thuật, có nghĩa là những bức tranh về nhân vật
“cơ thể vật chất, những hoạt động trần tục của con người, thậm chí cả những
giai đoạn lịch sử tập trung vào hoạt động hoặc thành tựu của con người” chỉ là
thứ yếu. Thay vào đó, tranh phong cảnh nổi lên như một phương tiện để khám
phá, thể hiện trí tuệ và thế giới rộng lớn bên ngoài con người.

Tại Hàn Quốc, những bức tranh miêu tả phong cảnh sớm nhất, từ thời Thời đại
Tam Quốc Triều Tiên (삼국시대 , các vương quốc Triều Tiên cổ đại là Cao Câu Ly,
Bách Tế và Tân La, đã thống trị bán đảo Triều Tiên, 57 trước Tl-668 sau TL),
xuất hiện như những yếu tố nền thô sơ, không phải là một thể loại hội họa độc
lập. Ví dụ, vào thế kỷ thứ 5 các bức vẽ trên tường trang trí các Lăng mộ, chúng
ta thấy những ngọn núi hoặc thảo mộc biệt lập, được miêu tả xung quanh các
nhân vật đang hoạt động, ví dụ như săn bắn. Các hình người và cảnh vật kết
hợp nhau tạo thành tổng thể tương tác nghệ thuật đời sống hiện sinh.

Vào Triều đại Goryeo (918-1392), tranh phong cảnh 'hội họa' đã nhanh chóng
nở rộ như một loại hình nghệ thuật đúng nghĩa của nó. Sự tiến hóa này song
song với những phát triển vào thời Tống Trung Hoa (960-1279). Năm 962, Triều
đại Goryeo bắt đầu thiết lập quan hệ với triều đại nhà Tống, từ đó hai nước chia
sẻ mối quan hệ thân thiết, thường xuyên trao đổi văn hóa và ngoại giao. Giống
như các bức tranh của Bắc Tống, bức tranh phong cảnh hoành tráng 'những bức
tranh miêu tả ngọn núi khổng lồ, và truyền tải cảm giác kinh ngạc về thiên
nhiên' đã trở nên phổ biến ở Goryeo. Thật chẳng may, tương đối ít ví dụ về
tranh phong cảnh từ thời kỳ này còn tồn tại, ngày nay điều này khiến chúng ta
khó đánh giá đầy đủ về sự phát triển và thành tựu của nó.

[caption id="attachment_9525" align="aligncenter" width="600"]

 Bức

Ảnh hưởng tôn giáo đến nền “nghệ thuật Hàn Quốc”
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/anh-huong-ton-giao-den-nen-nghe-thuat-han-quoc.html



tranh phong cảnh Mộng Du Đào Nguyên Đồ họa sĩ An Kiên vẽ tặng Hoàng tử An
Bình Đại Quân Lý Dung[/caption]

Triều đại Joseon kéo dài hơn 500 năm từ 1392 đến 1910, nguồn tài nguyên
tranh phong cảnh này càng ngày mở rộng. Ngoài ra còn có nhiều ví dụ bởi sự
tồn tại khác. Hai trường phái vẽ phong cảnh có tầm quan trọng đặc biệt vào
thời Joseon. Một do họa sĩ chính thức vào thời kỳ đầu Triều đại Joseon, An Kiên (
안견 , 安堅 ), ông phục vụ với tư cách là một thành viên của Học viện Hội họa
Hoàng gia Hàn Quốc (도화서 , 圖畵署 ); Năm 1447 ông vẽ một bức tranh phong
cảnh cho Hoàng tử An Bình Đại Quân Lý Dung (안평대군  이용 , 安平大君李 ) với chủ
đề "Mộng Du Đào Nguyên Đồ" (몽유도원도 , 夢遊桃源圖 ). Các bức tranh phong
cảnh của ông đã mô phỏng và chuyển đổi các yếu tố phong cách và khái niệm
của phong cảnh Bắc Tống cũ và hoàn thiện một phong cách độc đáo. Ông vân
du lã lướt với những tác phẩm sáng tạo và nổi bật, thách thức các quan niệm
thông thường về không gian và thời gian trong hội họa. Những nét vẽ đặt biệt
của ông đã được sao chép, và điều chỉnh bởi những người học trò của ông,
những người vẫn tiếp tục truyền thống này ngay cả sau thời của ông.

[caption id="attachment_9526" align="aligncenter" width="640"]

Tranh phong cảnh "True View" của họa sĩ Trịnh Thiện Ảnh: K Auction[/caption]

Trường phái hay chính phong cách vẽ tranh phong cảnh khác xuất hiện vào thế
kỷ XVIII, do nghệ sĩ bậc thầy đứng đầu Trịnh Thiện (정선 , 鄭歚 , 1676-1759).
Phong cách tranh phong cảnh "True View" của ông đã cách mạng hóa toàn bộ

Ảnh hưởng tôn giáo đến nền “nghệ thuật Hàn Quốc”
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/anh-huong-ton-giao-den-nen-nghe-thuat-han-quoc.html



khái niệm về tranh phong cảnh ở Hàn Quốc. Cho đến lúc đó, tranh phong cảnh
là khái niệm trừu tượng: thường được miêu tả phong cảnh là không phải là
phong cảnh thực tế, thậm chí là phản ứng cá nhân hoặc cảm xúc của nghệ sĩ
đối với phong cảnh hiện có, mà là tự nhiên nó được hình thành trong tâm trí của
nghệ sĩ. Các bức tranh của họa sĩ Trịnh Thiện miêu tả phong cảnh nổi tiếng ở
Hàn Quốc 'cả những địa điểm được vẽ trước đây như núi Kim Cương (금강산 ) và
các địa điểm khác, không phải là đối tượng của tranh phong cảnh' và đồng thời
cá nhân cao quý, làm như thế cách thể hiện phong cảnh như thật. Thành tựu
của tranh phong cảnh "True-View" nằm ở khả năng gợi lên bản chất của cả
phong cảnh bản địa và sự nhạy cảm bản địa.

Đạo Phật và nghệ thuật Phật giáo tại Hàn Quốc

Phật giáo, xuất xứ từ Ấn Độ, đã truyền sang qua toàn bộ châu lục địa Châu Á và
vào thế kỷ XX, đến phần còn lại của thế giới' ảnh hưởng sâu sắc đến cuộc sống
của những người có tôn giáo hay chưa có niềm tin tôn giáo. Nhiều cách khác
nhau mà nó đã được tiếp biến bởi các nền văn hóa và xã hội khác nhau, chứng
thực cả tính linh hoạt của tôn giáo, cũng như sự hấp dẫn của các nguyên tắc cơ
bản của tôn giáo.

Phật giáo du nhập vào Hàn Quốc từ Trung Quốc và vương quốc đầu tiên trong
thời kỳ ba vương quốc được truyền bá Phật giáo là Goguryo (삼국시대 , 37 trước
Tl-668 sau Tl) năm 372, tiếp đến là vương triều Baekje (18 trước Tl -660 sau Tl)
vào năm 384 và cuối cùng là vương triều Shilla (57 trước Tl -935 sau Tl) năm
527. Có thể nói, con đường du nhập của Phật giáo vào Hàn Quốc trong thời kỳ
Tam quốc đó là một trình tự tự nhiên bởi vị trí địa lý của các vương quốc này.
Trong thời kỳ đầu, sự tiếp nhận Phật giáo ở Goguryo và Baekje rất tích cực, đây
là điều kiện để Phật giáo phát triển rực rỡ ở hai vương quốc này. Ngược lại, tại
Shilla, thời gian đầu Phật giáo còn bị từ chối tiếp nhận, xong, cuối cùng, Phật
giáo lại hưng thịnh ở vương triều Shilla. Phật giáo Shilla không chỉ đưa đến hệ tư
tưởng chính trị xã hội thống nhất đất nước mà còn truyền nguồn cảm hứng vào
cuộc sống tri thức, nghiên cứu học thuật và nghệ thuật sáng tạo của con người.
Các vị Thiền sư Thuận Đạo, Ma Ra Nan Ta, Ngã Đạo là những người có công to
lớn trong việc truyền bá và hoằng dương đạo Phật ở Hàn Quốc thời kỳ Tam
quốc.

Khoảng thời gian từ thế kỷ thứ 5 đến thế kỷ thứ 8, điển hình Hàn Quốc đại diện
cho một nghiên cứu về sự phát triển ban đầu và sau đó bởi sự hưng thịnh của
Phật giáo và nghệ thuật Phật giáo. Đặc biệt, sự phát triển của nghệ thuật điêu
khắc Phật giáo soi sáng những thay đổi trong triết học và thị hiếu.

Ảnh hưởng tôn giáo đến nền “nghệ thuật Hàn Quốc”
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/anh-huong-ton-giao-den-nen-nghe-thuat-han-quoc.html



Các ví dụ trong quần thể Phật giáo ban đầu (từ thế kỷ thứ 5 đến thế kỷ thứ 6)
của các pho tượng Phật và các vị Bồ tát, bằng chứng gần gũi với các mối quan
hệ về mặt hình tượng và phong cách với các mô hình Trung Hoa của họ: trung
tâm tư thế khuôn mặt thon dài, các đường nét trên khuôn mặt nghiêm nghị, nếp
gấp tuyến tính của quần áo, cứng. Trong giai đoạn đầu phát triển Phật giáo,
việc áp dụng các mô hình Trung Hoa này là điều không thể tránh khỏi/các biểu
tượng Phật giáo tại Hàn Quốc và cũng là bản chất của tôn giáo, quy định sự
tuân thủ các nguyên mẫu hiện có. Tuy nhiên, đến thế kỷ thứ 7 và 8, nghệ thuật
điêu khắc Phật giáo đã trưởng thành cả về mặt khái niệm và phong cách. Một
số "vẻ mặt tươi cười" nổi tiếng trên các pho tượng Phật nhỏ của Vương quốc
Bách Tế, các hình tượng thanh lịch và cá tính của các pho tượng Phật từ thế kỷ
thứ 7 đang ngồi thiền (hoặc trầm tư), và một số tác phẩm điêu khắc vượt trội về
mặt kỷ thuật, và trong số những ví dụ nổi bật nhất về sự bề rộng bởi phát triển
của nghệ thuật điêu khắc Phật giáo bản địa vào thế kỷ thứ 8, phong cách trong
Thạch Quật Am (석굴암 , 石窟庵 ) ở Gyeongju, Hàn Quốc. Đặc biệt, các tác phẩm
nghệ thuật điêu khắc tại Thạch Quật Am, đã thể hiện sự khéo léo trong thẩm
mỹ của người Hàn Quốc và bản chất của phong cách Hàn Quốc trong nghệ
thuật Phật giáo. Thạch Quật Am, được kiến tạo như một sự cống hiến cho tổ
tiên của một chính trị gia lỗi lạc vào thế kỷ thứ 8, là hiện thân của kiến trúc
thiên tài và những phép tính toán học phức tạp. Pho tượng của Đức Phật Thích
Ca Mâu Ni tại ngôi chính điện, và các bức chạm khắc các vị Phật và Bồ tát trên
tường, biểu hiện sự kết hợp lý tưởng giữa Phật Thánh và con người; một điều
hiếm có trong các pho tượng đối với Phật giáo Trung Hoa và Nhật Bản đương
đại.

[caption id="attachment_9528" align="aligncenter" width="560"]

Ảnh hưởng tôn giáo đến nền “nghệ thuật Hàn Quốc”
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/anh-huong-ton-giao-den-nen-nghe-thuat-han-quoc.html



 Pho tượng

của Đức Phật Thích Ca Mâu Ni và Bồ tát tại ngôi chính điện Thạch Quật Am
[/caption]

Ảnh hưởng tôn giáo đến nền “nghệ thuật Hàn Quốc”
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/anh-huong-ton-giao-den-nen-nghe-thuat-han-quoc.html



Nên nhớ rằng nghệ thuật Phật giáo tại Hàn Quốc, cũng như nghệ thuật tôn giáo
trong nhiều xã hội cổ đại, không chỉ đơn thuần là sự phô diễn thẩm mỹ. Nó cũng
đại diện cho cả tâm nhiệt thành tôn giáo, và tham vọng chính trị của giai cấp
thống trị vào thời đó. Đối với giới thượng lưu, Phật giáo không chỉ là một niềm
tin tôn giáo, một hướng dẫn thiết thực cho cuộc sống, và một phương tiện thiện
xảo để trang bị cho đời sau tốt đẹp hơn, mà còn là một cách để khẳng định
quyền lực chính trị, và phục hồi xã hội dưới quyền lực của thời đại đó. Những cơ
sở tự viện Phật giáo, và những pho tượng chư Phật, Bồ tát, thiện thần Hộ pháp
mang tính biểu tượng, đã tạo điều kiện cho giới thượng lưu trưng bày trước công
chúng về sự hiện diện, và ảnh hưởng chính trị của họ, cũng như một phương
tiện truyền bá và kiểm soát tôn giáo của quần chúng nhân dân. Điều này không
có nghĩa là Phật giáo và nghệ thuật Phật giáo là lĩnh vực duy nhất của tầng lớp
chính trị.

Đạo Phật đã phổ biến đến hầu hết mọi tầng lớp trong xã hội, và các đồ vật văn
hóa tín ngưỡng thờ cúng như bức tượng Phật, Bồ tát đã trở nên dễ tiếp cận với
nhiều tầng lớp người dân khác nhau (dưới dạng các cơ sở tự viện Phật giáo tại
khu vực, hoặc địa phương có tượng thờ kèm theo hoặc các điện thờ hoặc biểu

Ảnh hưởng tôn giáo đến nền “nghệ thuật Hàn Quốc”
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/anh-huong-ton-giao-den-nen-nghe-thuat-han-quoc.html



tượng nhỏ, cá nhân tại tư gia).

Sau vài thế kỷ đạo Nho trở thành Quốc giáo, vào thời Joson (1392-1910) đạo
Phật đã bị thay thế bởi tân Nho giáo. Triết lý sau này là một triết lý dựa trên
những lời dạy của Khổng Tử nhà khai sáng Nho giáo, đồng thời là giảng sư và
triết gia lỗi lạc Trung Hoa cổ đại, chứ không phải là một tôn giáo, mà là một
triết lý có ảnh hưởng rộng rãi trong mọi khía cạnh của đời sống công và tư của
xã hội thời Joson. Việc tín ngưỡng Phật giáo, cũng như việc sản xuất các biểu
tượng Phật giáo vẫn còn tồn tại ở các tỉnh thành, xa thủ đô Hàn Quốc. Ngày
nay, Phật giáo tiếp tục lôi cuốn được công chúng, nhưng với sự cạnh tranh ngày
càng tăng từ các tôn giáo khác, cả cổ xưa và hiện đại, bao gồm cả Cơ Đốc giáo.

Thể loại hội họa vào thế kỷ XVIII tại Hàn Quốc

Vào thời Joson (1392-1910) thể loại hội họa phát triển bởi hai hướng. Một bức
tác phẩm nghệ thuật điêu khắc trưng cho văn hóa, phong tục xã hội thời Joson,
và hoạt động như những bức tranh được quốc doanh hóa để làm quà tặng cho
các chức sắc ngoại quốc (đặc biệt là người Trung Hoa triều đại nhà Thanh). Bắt
đầu vào thế kỷ XVII, một nhánh khác của thể loại hội họa, miêu tả liên quan đến
việc hoạt động hàng ngày của các cộng đồng nông thôn. Những tác phẩm nghệ
thuật tranh hội họa của nhóm thứ hai, dựa trên thực tế những quan sát, và miêu
tả những hoạt động trần tục như những người nông dân làm việc trên cánh
đồng, thợ gốm làm chậu và phụ nữ may vá.

[caption id="attachment_9529" align="aligncenter" width="750"]

Bức tranh của họa sĩ Kim Hoằng Đạo (1776) Bảo vật Quốc gia số 139. Ảnh:
Wikipedia[/caption] [caption id="attachment_9530" align="aligncenter"
width="673"]

Ảnh hưởng tôn giáo đến nền “nghệ thuật Hàn Quốc”
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/anh-huong-ton-giao-den-nen-nghe-thuat-han-quoc.html



Bức tranh của họa sĩ Kim Hoằng Đạo[/caption]

Thể loại dòng tranh này tiếp tục phát triển, và phát triển mạnh mẽ vào thế kỷ
XVIII. Những vị tiền bối tầm cỡ trong thế giới nghệ thuật như Kim Hoằng Đạo (
김홍도 , 金弘道 ), 1745-1806) đã hoàn thiện thể loại hội họa, và nâng cao vị trí
của nó điển hình trong nghệ thuật. Các tác phẩm của nghệ nhân Kim Hoằng
Đạo thể hiện những người bình thường, nam và nữ, già và trẻ, tham gia vào
công việc hoặc giải trí hàng ngày. Các hình ảnh thường được đặt trên nền trống

Ảnh hưởng tôn giáo đến nền “nghệ thuật Hàn Quốc”
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/anh-huong-ton-giao-den-nen-nghe-thuat-han-quoc.html



hoặc đơn giản hóa, sao đó là cho nét mặt và thể chất của các hình ảnh thật linh
động, cùng với hoạt động hiện tại trở thành tiêu điểm của bức tranh qua hình
ảnh 'thường liên quan đến lớp học, thể thao công cộng hoặc giải trí lành mạnh,
một số lao động chân tay'. Trong thời gian các bức tranh thể hiện một khoảnh
khắc, bị đóng băng, nhưng vẫn hoàn toàn sống động với tất cả các âm thanh,
hành động và cảm xúc. Các bức tranh của nghệ sĩ Kim Hoằng Đạo cũng thường
khôi hài 'chẳng hạn như cảnh một cậu bé bị giáo viên quát mắng, trong khi các
bạn cùng trường lại cười khúc khích ở hậu cảnh' nêu bật khía cạnh nhẹ nhàng
và vui tươi của cuộc sống.

Một vị tiền bối nghệ sĩ tầm cỡ khác của thể loại hội họa là Giáp Nhuận Phúc (
신윤복 , 申潤福 , 1758-1800). Không giống như nghệ sĩ Kim Hoằng Đạo, họa sĩ
Giáp Nhuận Phúc vẽ cảnh các học giả quý tộc tham gia vào các hoạt động nhàn
nhã, chẳng hạn như chèo thuyền hoặc thưởng thức các buổi biểu diễn nghệ
thuật âm nhạc. Ngoài ra, ông còn được biết đến với những bức tranh về các
nam thanh niên (được gọi là kỹ sinh kỹ sinh (기생 ) ở Hàn Quốc). Nhiều bức tranh
của họa sĩ Giáp Nhuận Phúc liên quan đến một nhóm đàn ông đi chơi với các cô
giái điếm, phụ nữ bán khỏa thân đang tắm hoặc giặt giũ dưới suối, hoặc những
đôi tình nhân có cuộc hẹn bí mật, và khiêu dâm một cách tinh tế hoặc công
khai. Về cả chủ đề và giọng điệu khiêu dâm, chúng rõ ràng khác với các tác
phẩm của nghệ sĩ Kim Hoằng Đạo, và khá nguy hiểm trong bối cảnh xã hội của
thời đại Joson quá khắc khe về đạo đức.

[caption id="attachment_9533" align="aligncenter" width="691"]

Ảnh hưởng tôn giáo đến nền “nghệ thuật Hàn Quốc”
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/anh-huong-ton-giao-den-nen-nghe-thuat-han-quoc.html



Tranh của họa sĩ Giáp Nhuận Phúc[/caption]

Không phải ngẫu nhiên và cũng không phải là điều kỳ lạ, vào cuối triều đại
Joson khi sự phổ biến của thể loại hội họa song song với sự trỗi dậy của tranh
phong cảnh hiện thực, và tập trung vào bản địa (tranh phong cảnh Trus View).
Cả hai phong trào nghệ thuật đều nhấn mạnh vào quan sát thực tế, cảnh hoặc
phong cảnh thực, và tập trung vào con người hoặc phong cảnh của vùng đất
bản địa. Vào thế kỷ thứ 8 của triều đại Joson, Hàn Quốc đã thoát khỏi sự dòm
ngó của Trung Hoa, sau đó xứ Kim Chi đã thoát khỏi sự kìm kẹp bởi sự "man rợ"
của người Mãn Châu (triều đại nhà Thanh, Trung Hoa) và họ tự coi mình là trung
tâm văn hóa mới của Đông Á. Thái độ này cho phép người Hàn Quốc tự do hơn
trong việc kiểm tra, và đánh giá cao các truyền thống bản địa của họ. Hơn nữa,
phổ biến một trào lưu triết học mới, được gọi là phong trào cải cách xã hội "Thật
học" (실학 , 實學 ), hoặc thực tế trong học tập và nghiên cứu, đã thúc đẩy trí thức
và nghệ sĩ khám phá những khía cạnh thực tế của cuộc sống. Những yếu tố này
đã góp phần vào sự phát triển của các xu hướng đa dạng trong nghệ thuật và
khuyến khích nhiều hình thức biểu đạt nghệ thuật hơn, cả về chủ đề và phong
cách.

Ảnh hưởng tôn giáo đến nền “nghệ thuật Hàn Quốc”
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/anh-huong-ton-giao-den-nen-nghe-thuat-han-quoc.html



Tranh của họa sĩ Giáp Nhuận Phúc:
https://www.youtube.com/watch?v=hXeC1Y6ixYA Tác giả Lý Tố Vĩnh (이소영 )
Biên dịch: Thích Vân Phong (Nguồn: Asia Society)

Ảnh hưởng tôn giáo đến nền “nghệ thuật Hàn Quốc”
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/anh-huong-ton-giao-den-nen-nghe-thuat-han-quoc.html


