
Bảo tồn và phát huy giá trị tôn giáo trong xây
dựng giá trị văn hóa truyền thống của dân tộc

ISSN: 2734-9195   12:21 30/03/2022

PGS.TS. Chu Văn Tuấn TS.Nguyễn Thị Quế Hương Viện Nghiên cứu Tôn
giáo Tạp chí Nghiên cứu Phật học Số tháng 3.2022

1. Vài nét về giá trị văn hóa truyền thống và giá trị
tôn giáo ở Việt Nam

1.1. Giá trị văn hóa truyền thống

Việt Nam là một nước đa dân tộc, đa tôn giáo, mỗi dân tộc lại có một diện mạo
văn hoá riêng, những nét riêng này không phá vỡ đặc điển chung của văn hoá
Việt Nam mà đan xen lẫn nhau tạo cho nền văn hoá Việt Nam thống nhất trong
đa dạng, hay nói cách khác, đa dạng là bản chất và đặc trưng của văn hóa Việt
Nam. Mỗi nền văn hóa đóng góp vào sự đa dạng của văn hóa nhân loại bằng
những bản sắc riêng của mình và gía trị văn hóa được thể hiện trong mỗi bản
sắc dân tộc ấy. Dưới góc nhìn Văn hóa học, các học giả nghiên cứu về giá trị
văn hóa đã quan niệm: “Giá trị văn hóa (Cultural value) là yếu tố cốt lõi của văn
hóa, nó được sáng tạo và kết tinh trong quá trình lịch sử của mỗi cộng đồng,
tương ứng với môi trường tự nhiên và xã hội nhất định. Giá trị văn hóa hướng
đến thỏa mãn những nhu cầu và khát vọng của cộng đồng về những điều tốt
đẹp (chân thiện mỹ), từ đó bồi đắp và nâng cao bản chất Người. Giá trị văn hóa
luôn ẩn tàng trong bản sắc văn hóa, di sản văn hóa, biểu tượng, chuẩn mực văn
hóa. Chính vì vậy mà văn hóa thông qua hệ giá trị của nó góp phần điều tiết sự
phát triển xã hội”(1). Như vậy, giá trị văn hóa được hình thành trong quá trình
vận động, giao tiếp của con người trong xã hội hay của con người với thiên
nhiên. Giá trị văn hóa còn được thể hiện ở thái độ, trách nhiệm, quy tắc ứng xử
của mỗi cá nhân trong các mối quan hệ với gia đình, xã hội và thiên nhiên và
giá trị văn hóa chính là những biểu tượng cho cái chân - thiện - mỹ(2).

Truyền thống là tập hợp những tư tưởng, thói quen, lối sống văn hóa từ thế hệ
này sang thế hệ khác. Tác giả George Mclean cho rằng: "Truyền thống là sự

Bảo tồn và phát huy giá trị tôn giáo trong xây dựng giá trị văn hóa truyền thống của dân tộc
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/bao-ton-va-phat-huy-gia-tri-ton-giao-trong-xay-dung-gia-tri-van-hoa-truyen-thong-cua-
dan-toc.html



phát triển của các giá trị, đức hạnh và sự hội nhập của chúng nhằm tạo ra một
nền văn hóa đặc sắc và phong phú trong lịch sử và vì thế phụ thuộc vào kinh
nghiệm và sức sáng tạo của nhiều thế hệ. Nền văn hóa được truyền lại được gọi
là truyền thống văn hóa" (theo nghĩa) như vậy nó phản ánh được thành tựu con
người tích tập được trong quá trình tìm hiểu, thực hiện và truyền bá ý nghĩa sâu
lắng nhất của cuộc sống. Đó chính là truyền thống theo nghĩa hài hoà của nó
như là một sự hiện thân của trí tuệ"(3).Khi nói đến giá trị truyền thống tức là
muốn nói đến những mặt tích cực, tốt đẹp, những điều đúng, điều hay lẽ phải,
tuy nhiên không phải cái gì hay, tốt đẹp cũng được gọi là giá trị mà phải là
những cái hay, cái tốt, cái phổ biến cơ bản đại diện cho luân lý, đạo đức và định
hướng hành vi, hành động mới được gọi là giá trị truyền thống(4).

Bảo tồn và phát huy giá trị tôn giáo trong xây dựng giá trị văn hóa truyền thống của dân tộc
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/bao-ton-va-phat-huy-gia-tri-ton-giao-trong-xay-dung-gia-tri-van-hoa-truyen-thong-cua-
dan-toc.html



Như vậy, giá trị văn hóa truyền thống của dân tộc là tập hợp những cốt lõi văn
hóa, những gì được sáng tạo và kết tinh trong quá trình lịch sử của mỗi cộng
đồng trong môi trường tự nhiên và xã hội được các thế hệ nối tiếp nhau gìn giữ
và phát huy. Khi nói đến những giá trị vănhóa truyền thống là nói đến cái lâu
dài, cái tương đối ổn định, cái tốt đẹp, tiêu biểu cho dân tộc, tạo nên bản sắc
cho dân tộc đó. Do đó, nó có tính bền vững và trở thành những nguyên lý đạo
đức, luân lý mà mỗi cá nhân, cộng đồng trong xã hội đó đều phải thực thi. Các
giá trị đó chính là lòng yêu nước nồng nàn, ý chí tự lực tự cường, tinh thần đoàn
kết, lòng nhân ái, khoan dung, trọng nghĩa tình, hiếu học, cần cù, lạc quan... và
các giá trị này có vai trò to lớn đối với sự, phát triển của văn hóa dân tộc trong

Bảo tồn và phát huy giá trị tôn giáo trong xây dựng giá trị văn hóa truyền thống của dân tộc
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/bao-ton-va-phat-huy-gia-tri-ton-giao-trong-xay-dung-gia-tri-van-hoa-truyen-thong-cua-
dan-toc.html



quá khứ, hiện tại và tương lai(5).

Yêu nước là truyền thống lịch sử bền lâu trong hệ giá trị dân tộc Việt Nam.
Truyền thống ấy là mẫu số chung, là tinh thần quận khởi và là nguồn lực nội
sinh của toàn dân tộc Việt Nam. Lòng yêu nước là tư tưởng, tình cảm yêu mến
quê hướng đất nước, là ý chí, khí phách, là hành động của mỗi con người Việt
Nam, theo năm tháng nó được hun đúc trở thành triết lý và chủ nghĩa yêu nước
của dân tộc Việt Nam. Tuyền thống yêu nước là một trong những giá trị truyền
thống tốt đẹp của dân tộc Việt Nam, là dòng chủ lưu xuyên suốt lịch sử dân tộc,
là nhân tố hàng đầu trong bảng giá trị tinh thần Việt Nam, là tinh thần đoàn kết,
là sức mạnh, là niềm tự hào, là lẽ sống và là thước đo đạo lý làm người của dân
tộc Việt Nam. Yêu nước đồng nghĩa với yêu đồng bào, yêu tổ quốc và cao hơn
chính là truyền thống lịch sử cách mạng và bảo vệ tổ quốc, bảo vệ đồng bào,
bảo vệ Đảng, Nhà nước(6). Đoàn kết là sự kết tinh những kinh nghiệm quí báu
của dân tộc ta trong quá trình dựng nước và giữ nước theo tinh thần của Hồ Chủ
tịch: “Ðoàn kết, đoàn kết, đại đoàn kết. Thành công, thành công, đại thành
công”, chỉ có đoàn kết chúng ta mới có thành công, thắng lợi như ngày nay.
Chủ tịch Hồ Chí Minh đã khẳng định: “Không đoàn kết thì suy và mất. Có đoàn
kết thì thịnh và còn. Chúng ta phải lấy đoàn kết mà xoay vần vận mệnh, giữ gìn
dân tộc và bảo vệ nước nhà”(7). Sức mạnh đại đoàn kết toàn dân tộc xoay
quanh các chữ: Ðồng tình, Đồng sức, Đồng lò , Đồng minh, thể hiện ý thức,
nhận thức, hành vi ứng xử của mỗi cá nhân, cộng đồng, vượt qua khó khăn
thách thức của thiên nhiên trong sản xuất, làm ăn, trong đấu tranh chống ngoại
xâm bảo vệ quyền sống, quyền mưu cầu hạnh phục và lớn hơn là bảo vệ chủ
quyền quốc gia, độc lập dân tộc. Cùng với các giá trị về truyền thống yêu nước,
đoàn kết là giá trị về lòng nhân ái, khoan dung, trọng nghĩa, trọng tình, hiếu
học… của dân tộc Việt Nam. Nhân ái, khoan dung, trọng nghĩa tình là những giá
trị trong ứng xử văn hoá, lói sống của người Việt Nam và là sản phẩm của quá
trình lịch sử. Trong lối sống gia đình, cộng đồng làng xã và quốc gia, lối sống
ứng xử văn hóa thể hiện giá trị nhân văn cao đẹp, bao dung qua “lòng nhân ái,
trọng tình”, đây là bài học kinh nghiệm về thái độ sống trong mọi môi trường
văn hóa, kinh tế, môi trường xã hội, môi sinh(8). Người Việt Nam luôn ý thức về
thờ cúng tổ tiên được thể hiện qua các câu châm ngôn như "ăn quả nhớ kẻ
trồng cây" hay "uống nước nhớ nguồn", rồi "cây có rễ người có cội",... và tổ tiên
luôn phải được tôn kính, phải được thờ cúng, đặc biệt, với người Việt Nam, thờ
cúng tổ tiên được bắt nguồn từ đạo Hiếu (Nho giáo). Sự kính hiếu ông bà, cha
mẹ được tôn sùng thành thờ cúng tổ tiên (những người đã sinh thành, nuôi
dưỡng) từ đời này sang đời khác. Bên cạnh đó, sự tôn kính tổ tiên còn có nghĩa
như là tấm gương sáng về văn hóa đạo đức, về nếp sống gia đình để con cháu
noi theo. Về mặt tôn giáo, người Việt Nam cũng không hề quá cuồng nhiệt, sùng

Bảo tồn và phát huy giá trị tôn giáo trong xây dựng giá trị văn hóa truyền thống của dân tộc
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/bao-ton-va-phat-huy-gia-tri-ton-giao-trong-xay-dung-gia-tri-van-hoa-truyen-thong-cua-
dan-toc.html



bái, đối với tôn giáo này hay tôn giáo khác, mà có thể theo, rồi cũng có thể bỏ.
Tuy nhiên, với thờ cúng tổ tiên ở người Việt là tuyệt đối và phổ quát, nó không
ồn ào mà lặng lẽ, âm thầm, bền vững.

Tính ổn định tạo nên truyền thống, giúp cho những giá trị văn hóa mà con người
đã tích lũy không thể mất đi. Tính biến đổi tạo nên sự phát triển, giúp cho giá trị
văn hóa thường xuyên được cập nhật và những giá tị lỗi thời loại bỏ. Chính vì
vậy, sự tồn tại và phát triển của một xã hội cần dự vào nền tảng của giá trị văn
hóa. Mức độ biến động của xã hội mạnh hay yếu, đậm hay nhạt phụ thuộc vào
đặc trưng của mỗi nền văn hóa, mỗi loại hình văn hóa và đồng thời cũng phụ
thuộc vào sự biến động chung của khu vực và thế giới(9).

Trên cơ sở tổng kết 15 năm thực hiện Nghị quyết Hội nghị Trung ương 5, khóa
VIII về “Xây dựng và phát triển nền văn hóa Việt Nam tiên tiến, đậm đà bản sắc
dân tộc”, Nghị quyết số 33 NQ/TW của Hội nghị Ban Chấp hành Trung ương lần
thứ 9, khóa XI về “Xây dựng và phát triển văn hóa, con người Việt Nam đáp ứng
yêu cầu phát triển bền vững đất nước” đã xác định định hướng giá trị của nền
văn hóa Việt Nam là: Xây dựng nền văn hóa Việt Nam tiên tiến, đậm đà bản sắc
dân tộc, thống nhất trong đa dạng của cộng đồng các dân tộc Việt Nam, với các
đặc trưng dân tộc, nhân văn, dân chủ và khoa học. Bốn giá trị mà Đảng ta đã
nhấn mạnh trong quá trình xây dựng và phát triển nền văn hóa là “dân tộc,
nhân văn, dân chủ và khoa học”. Về giá trị định hướng của con người Việt Nam
hiện nay, Nghị quyết Trung ương 9 đã xác định: Phát triển văn hóa vì sự hoàn
thiện nhân cách con người và xây dựng con người để phát triển văn hóa. Trong
xây dựng văn hóa, trọng tâm là chăm lo xây dựng con người có nhân cách, lối
sống tốt đẹp, với các đặc tính cơ bản: yêu nước, nhân ái, nghĩa tình, trung thực,
đoàn kết, cần cù, sáng tạo. Có thể nói, các giá trị này đã khái quát được những
phẩm chất cần có của con người Việt Nam đã nêu trong Nghị quyết Trung ương
5 khóa VIII một cách cô đọng để dễ nhớ, dễ hiểu hơn. Tuy vậy, Yêu nước,
thương dân là hai giá trị bất biến của dân tộc Việt Nam tồn tại từ ngàn năm lịch
sử, cần phải kế thừa và phát huy trong thời kỳ mới. Đồng thời phải phát triển
giá trị tự do, kỷ cương, sáng tạo trong thời kỳ hội nhập(10).

Xét cho cùng, bản chất của giá trị văn hóa chính là những chuẩn mực, là thước
đo cho hành vi đạo đức, cho những quan hệ ứng xử đa chiều giữa người và
người trong một cộng đồng nhất định, với tự nhiên và xã hội. Những giá trị của
nó được chuyển giao tiếp nối, qua nhiều thế hệ và giá trị văn hóa truyền thống
đó được giữ gìn phát huy lên một tầm cao mới. Trải qua hàng nghìn năm lịch sử,
các giá trị văn hóa truyền thống Việt Nam như lòng yêu nước, tính nhân văn, ý
thức cộng đồng được lưu truyền phát triển tạo thành một hệ giá trị mới của dân
tộc Việt Nam. Đặc biệt, những giá trị văn hóa được khẳng định qua nhiều thế

Bảo tồn và phát huy giá trị tôn giáo trong xây dựng giá trị văn hóa truyền thống của dân tộc
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/bao-ton-va-phat-huy-gia-tri-ton-giao-trong-xay-dung-gia-tri-van-hoa-truyen-thong-cua-
dan-toc.html



hệ, trở thành cái chân - thiện - mỹ được lịch sử thừa nhận, nó trở thành một
trong những hệ giá trị của văn hóa dân tộc, một thành tố ổn định của ý thức xã
hội, được cố định hóa dưới dạng nghệ thuật, phong tục tập quán, nghi lễ, luật
tục, pháp luật…

1.2 Một số giá trị tôn giáo ở Việt Nam

Tôn giáo là một thành tố của văn hóa, do đó, hệ giá trị tôn giáo cũng nằm trong
hệ giá trị của văn hóa. Trong môi trường phát triển bền vững hiện nay qua cái
nhìn thực thể tôn giáo càng định tính chất “bản thể” của hệ giá trị tôn giáo,
không những tồn tại, mà còn là tác động thực sự như một hợp phần xã hội. Thực
thể tôn giáo có vai trò như một phương thức sống khẳng định rằng chỉ có một
sự thật tối hậu cho sự tồn tại của thế giới. Có nghĩa, chân lý thực sự có thể tìm
thấy ở tôn giáo. Mỗi một tôn giáo đều khẳng định trong giáo lý của nó là nắm
giữ sự thật, giải thích được sự thật và có thể trông cậy vào sự thật để định
hướng niềm tin của con người như một lý tưởng sống tuyệt đối và hoàn mỹ.
Trong các giá trị của tôn giáo như giá trị chân lý, giá trị luân lý và đạo đức của
thực thể tôn giáo, giá trị thẩm mỹ của thực thể tôn giáo, giá trị ý thức hệ của
thực thể tôn giáo, giá trị nhân từ của tôn giáo, giá trị truyền thống của thực thể
tôn giáo, thì giá trị luân lý và đạo đức là giá trị có ảnh hưởng nhiều hơn, sát thực
hơn trong việc xây dựng định hình các giá trị văn hóa truyền thống, bởi giá trị
luân lý và đạo đức là giá trị mang tính tập thể trong định hướng các nguyên lý
sống, chuẩn mực sống và phong cách sống (lối sống)(11). Do đó, để thấy được
vai trò của tôn giáo với việc xây dựng, bảo tồn và phát huy giá trị văn hóa
truyền thống của dân tộc, bài viết sẽ phân tích những giá trị cơ bản của tôn
giáo thể hiện được đủ nhất những giá trị văn hóa truyền thống như yêu nước,
nhân ái, nghĩa tình, trung thực, đoàn kết, cần cù, sáng tạo, trong đó giá trị yêu
nước, thương dân là những giá trị bất biến. Theo đó, có thể thấy giá trị luân lý
và đạo đức của tôn giáo thể hiện rõ nét nhất các phẩm chất đó.

[caption id="attachment_11502" align="aligncenter" width="700"]

Bảo tồn và phát huy giá trị tôn giáo trong xây dựng giá trị văn hóa truyền thống của dân tộc
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/bao-ton-va-phat-huy-gia-tri-ton-giao-trong-xay-dung-gia-tri-van-hoa-truyen-thong-cua-
dan-toc.html



Chùa Trấn Quốc, Hà Nội - Ảnh: Minh Khang[/caption]

Trong xã hội hiện nay, Phật giáo có ảnh hưởng to lớn đến đạo đức, lối sống con
người Việt Nam. Đạo đức Phật giáo khuyên nhủ con người hãy thực hiện đức
thiện, tu dưỡng đạo đức với mục đích khuyên nhủ chúng sinh chuyển mê lầm
thành giác ngộ, chuyển ác thành thiện, chuyển đau khổ thành an lạc mà Đức
Phật đã vạch ra con đường tu tập cho chúng sinh. Giá trị luân lý và đạo đức của
Phật giáo được thể hiện trong các kinh sách như Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh,
đức Phật khuyên con người hãy làm mười điều thiện (Phúc Trung, 2011) và
mười điều thiện này nằm trong ba nghiệp (thân nghiệp, khẩu nghiệp và ý
nghiệp) của con người, đến nay vẫn còn giữ nguyên giá trị đối với đạo đức cá
nhân con người cũng như trong mối quan hệ con người với con người và con
người với xã hội. Một nguyên tắc để xây dựng nếp sống hòa hợp giữa cá nhân
và cá nhân, giữa cá nhân và xã hội có thể tìm thấy trong tư tưởng “Lục hòa”
(Thích Thiện Hoa, 2019). Với sáu nguyên tắc này, trong bất kỳ môi trường nào,
xã hội nào, gia đình nào cũng cần cân bằng và giữ gìn điều hòa đó: Với gia đình,
anh em bất hòa, thì cốt nhục chia ly và vợ chồng bất hòa, gia đình không yên,
con cái khổ cực. Làng xóm bất hòa, sẽ sinh ra cãi vã, kiện cáo, cuộc sống không
thuận. Quốc gia bất hòa sẽ tạo cơ hội cho giặc ngoại xâm lấn chiếm, làm cho
dân chúng lầm than, khổ sở. Nhân loại bất hòa, chiến tranh xảy ra, dân chúng
điêu đứng, suy tàn. Như vậy, có thể thấy đạo đức Phật giáo như là một cách xác
lập mối liên hệ giữa đạo đức cá nhân và đạo đức xã hội, nâng cao ý thức trách
nhiệm của mỗi cá nhân với cộng đồng. Bên cạnh đó, trong kinh Lễ sáu phương,

Bảo tồn và phát huy giá trị tôn giáo trong xây dựng giá trị văn hóa truyền thống của dân tộc
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/bao-ton-va-phat-huy-gia-tri-ton-giao-trong-xay-dung-gia-tri-van-hoa-truyen-thong-cua-
dan-toc.html



Phật giáo đã dùng sáu phương trời là: Đông, Nam, Tây, Bắc, Hạ phương, Thượng
phương, để chỉ rõ sáu quan hệ và bổn phận của con người trong ứng xử trong
gia đình và ngoài xã hội, cần có sự gương mẫu, kính trên, nhường dưới, bằng
hữu hài hòa, trong ấm, ngoài êm, từ đó xây dựng nền tảng cho một xã hội yên
bình, an vui. Đây là hệ giá trị, chuẩn mực đạo đức mà Phật giáo đã đề ra không
chỉ mang ý nghĩa tôn giáo, mà còn thể hiện các mối quan hệ thuần túy về đạo
đức con người trần thế và “những chuẩn mực đạo đức này vẫn luôn có ý nghĩa
trong đời sống đạo đức của mọi xã hội, trong đó có xã hội của chúng ta ngày
nay”(12). Chỉ cần điểm nhanh về nền tảng đạo đức Phật giáo đã cho thấy sự
tương đồng, phù hợp với sự phát triển giáo dục con người trong gia đình và xã
hội hiện nay và còn nguyên giá trị tốt đẹp trong thế giới đại đồng. Những tư
tưởng về đạo đức con người theo quan niệm Phật giáo cho tới hiện nay vẫn cần
gìn giữ và phát huy(13).

Với Công giáo lại có quan niệm rất chặt chẽ về giá trị luân lý và đạo đức. “Luân
lý là hệ thống những quy tắc làm chuẩn mực, giúp con người - cá nhân hay xã
hội – sống đạo làm người...” . Theo đó, trong quan niệm của Công giáo, luân lý
gồm những quy tắc và cách sống những quy tắc đó giúp con người biết tự điều
chỉnh, cân nhắc thái độ, hành vi để sống đúng với nhân phẩm của mình. Ngoài
ra, nỗ lực sống luân lý của người kitô hữu không phải là nỗ lực ở tầm mức con
người, nhắm tới những kết quả trong thế giới con người, mà còn vươn tới tầm
mức Thiên Chúa, nhắm tới những kết quả trong thế giới Thiên Chúa. Đi kèm với
luân lý là đạo đức mà Giáo hội Công giáo cũng rất coi trọng. Đạo đức học là
những nghiên cứu về cách ứng xử của con người theo lý trí tự nhiên. Đạo đức
học liên quan và là nền tảng cho nhiều phạm vi khác nhau, như: giáo dục, y tế,
xã hội, kinh tế, chính trị, sinh học, môi trường,...(15). Như vậy, giá trị luân lý và
đạo đức của Công giáo có những điểm trùng nhau, nó đều là những chuẩn mực
để đưa ra những phán quyết hành động của con người dựa trên các tiêu chí tốt -
xấu, thiện - ác… tuy nhiên, cũng có điểm khác biệt giữa hai vấn đề này. Luân lý
được thể hiện chiều sâu của tâm hồn con người thông qua các chuẩn mực được
quy định bởi niềm tin vào Thiên Chúa. Đạo đức được thể hiện ở những hành vi,
ứng xử bởi ý chí của bản thân mà đôi khí không liên quan đến cái thiêng của họ
đang tin nhận. Tuy nhiên, để đạt được những giá trị trên, Công giáo còn định ra
các giá trị mang tính chuẩn mực cho đời sống và hành động của các tín đồ. Với
người Công giáo, mười điều răn là “giao ước được Thiên Chúa kí kết với dân
Ngài”, mười điều răn này tóm lại chỉ có hai điều này mà căn cốt nhất được coi
như giá trị luân lý và đạo đức là: Mến chúa - yêu người. Đó là việc ứng xử giữa
con người với đấng Thiêng và con người với con người(16).

Các tôn giáo nội sinh có quan niệm đơn giản hơn về giá trị luân lý và đạo đức.
Từ Bửu Sơn Kỳ Hương, Phật giáoTứ Ân Hiếu Nghĩa đến Phật giáo Hòa Hảo hay

Bảo tồn và phát huy giá trị tôn giáo trong xây dựng giá trị văn hóa truyền thống của dân tộc
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/bao-ton-va-phat-huy-gia-tri-ton-giao-trong-xay-dung-gia-tri-van-hoa-truyen-thong-cua-
dan-toc.html



gần đây là Phật giáo Hiếu Nghĩa Tà Lơn đều đưa ra con đường giải thoát đó là
học phật, tu nhân, vì đây là con đường phù hợp với người dân bình thường (mà
họ gọi là cư sĩ tại gia). Phải nhận thức được việc tu thân trước rồi mới học Phật,
theo đó, muốn tu nhân thì phải tu thân. Đây là quan điểm của các bậc thánh
hiền từ xưa theo quan niệm của Nho giáo. Tu thân là bước đầu tiên của con
người để đi đến quả vị của Tiên, Thánh, Bồ tát và chư Phật. Sách Đại học Thánh
kinh có viết(17): “Tự thiên tử dĩ chí ư thứ nhân, nhất thị giai dĩ tu thân vi bổn. Kì
bổn loạn nhi mạt trị giả phủ hĩ, kì sở hậu giả bác, nhi kì sở bác giả hậu, vị chi
hữu dã! thử vị tri bổn, thử vị tri chi chí dã”. Nghĩa là: “Từ bậc Tử cho đến thứ
dân đều phải lấy sự hàm dưỡng và rèn luyện bản thân (tu thân) làm gốc. Cái
gốc của nó lộn xộn, rối ren (loạn) thì không thể nào lo liệu, sắp xếp (trị) được ở
cái ngọn vậy. Cái chỗ quan trọng thì coi nhẹ mà cái chỗ không quan trong thì lại
xem trọng thì chưa từng có vậy. Thế mới gọi là biết cái gốc, thế mới gọi là đạt
đến sự hiểu biết vậy”. Đức Bổn sư đã nói: “Muốn tu theo đạo Thánh Hiền. Đặng
làm quân tử phải chuyên trau mình”, nghĩa là khi đạt được đến bậc quân tử thì
mới mong gần Thánh Hiền, gần với Phật, tiên, đó là bổn phận tu nhân trong xã
hội thời đó. Tu nhân cũng chính là thực hành Tứ Ân - Hiếu Nghĩa. Thực hành Tứ
ân tức là đã hoàn thành xong sứ mạng Hiếu nghĩa(18). Gọi là Tứ Ân, tức phải
phải trả bốn cái ơn lớn: Ân Tổ quốc; Ân cha mẹ sinh dưỡng; Ân Tam bảo chỉ cho
ta con đường giải thoát; Ân đồng bào. Như vậy có thể thấy giá trị đạo đức và lối
sống mà các tôn giáo nội sinh ở Nam Bộ đề cao cũng là những giá trị đạo đức và
lối sống tốt đẹp của văn hóa truyền thống dân tộc, trong đó, phẩm chất hàng
đầu là ân đền ơn tổ quốc, đồng bào, rồi mới đến đạo lý uống nước nhớ nguồn,
hiếu kính cha mẹ. Việc coi trọng lợi ích chung lên trên lợi ích cá nhân được các
tôn giáo này coi trọng và trở thành giá trị cốt lõi trong phương thức tu hành,
phương châm hành đạo của các tôn giáo với mong muốn đưa con đường giải
thoát đến với con người một cách dung dị, đời thường. Với đạo Cao Đài hay
Minh sư đạo, Minh lý đạo cũng có tư tưởng gần nhau đó là theo tư tưởng tam
giáo và con đường giải thoát là tu nhân với tinh thần từ bi, nhân nghĩa, công
bằng.

Tôn giáo truyền thống (hay tín ngưỡng) có những quan niệm về giá trị luân lý và
đạo đức được thể hiện qua việc thờ phụng tổ tiên theo hai nghĩa: tổ tiên theo
nghĩa rộng là những người có công với đất nước, với làng xã... và nghĩa hẹp đó
là tổ tiên của dòng họ, của gia đình. Việc thờ phụng tế lễ trao truyền qua các
thế hệ người Việt từ xưa cho đến nay thực tế cũng chính là sự giáo dục con
người với cách ứng xử về tình người, về lòng biết ơn với tổ tiên. Tư duy “uống
nước nhớ nguồn” vì thế đã trở thành lẽ sống, thành thước đo đạo lý làm người,
là giá trị văn hóa truyền thống của người dân Việt Nam. Đây là cách ứng xử
mang quy phạm đạo đức trong tôn giáo truyền thống ở Việt Nam (tất cả nhu

Bảo tồn và phát huy giá trị tôn giáo trong xây dựng giá trị văn hóa truyền thống của dân tộc
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/bao-ton-va-phat-huy-gia-tri-ton-giao-trong-xay-dung-gia-tri-van-hoa-truyen-thong-cua-
dan-toc.html



cầu của cuộc sống như, làm ăn, dựng vợ gả chồng hay cầu con, cầu của, cầu
mạnh khỏe… đều được bày tỏ trước hương án tổ tiên), điểm này khác hẳn với
các tôn giáo ngoại lai 19).

2. Nền tảng của tôn giáo trong việc xây dựng giá trị
văn hóa truyền thống

Chủ tịch Hồ Chí Minh quan niệm tôn giáo vừa là bộ phận cấu thành của văn hoá
vừa là di sản văn hoá của nhân loại. Điều này đã được Người phát biểu rõ: “Vì lẽ
sinh tồn cũng như mục đích của cuộc sống, loài người mới sáng tạo và phát
minh ra ngôn ngữ, chữ viết, đạo đức, pháp luật, khoa học, tôn giáo, văn học,
nghệ thuật, những công cụ cho sinh hoạt hàng ngày về mặc, ăn, ở và các
phương thức sử dụng. Toàn bộ những sáng tạo và phát minh đó tức là văn hoá.
Văn hoá là sự tổng hợp của mọi phương thức sinh hoạt cùng với biểu hiện của
nó mà loài người đã sản sinh ra nhằm thích ứng những nhu cầu đời sống và đòi
hỏi của sự sinh tồn”(20). Cùng với định nghĩa về văn hóa là sự tổng hợp về mục
đích mà các tôn giáo luôn hướng tới của Người: “Mục tiêu cao cả của Phật Thích
Ca và Chúa Giê su đều giống nhau: Thích ca và Giê su đều muốn mọi người có
cơm ăn, áo mặc, bình đẳng, tự do và thế giới đại đồng”(21). Như vậy, từ những
giá trị văn hóa truyền thống cũng như giá trị tôn giáo được trình bày phía trên,
ở phần này chúng tôi chỉ ra những giá trị được dung hòa và giao thoa giữa hai
hệ giá trị để từ đó thấy được vai trò của tôn giáo qua một số giá trị văn hóa
truyền thống của dân tộc Việt Nam cũng như gìn giữ và phát huy.

2.1. Giá trị văn hóa truyền thống yêu nước là đoàn kết
thể hiện trên tinh thần đoàn kết tôn giáo, hòa hợp dân
tộc

Trong lịch sử dân tộc Việt Nam, đoàn kết là một nội dung cơ bản, bao trùm, có ý
nghĩa quyết định thành công của sự nghiệp cách mạng mà Chủ tịch Hồ Chí Minh
đã luôn khẳng định. Người cho rằng, đoàn kết là một chính sách dân tộc, không
những rộng rãi mà còn lâu dài và đoàn kết của chúng ta không phải là một thủ
đoạn chính trị. Chúng ta đoàn kết để giành lại độc lập, đấu tranh cho thống
nhất đất nước, để xây dựng nước nhà(22). Tư tưởng đoàn kết tôn giáo của Chủ
tịch Hồ Chí Minh trước hết được kế thừa chính trên nền tảng truyền thống gia
đình, nếp sống trong gia đình và sự ảnh hưởng từ cha Nguyễn Sinh Sắc và mẹ
Hoàng Thị Loan với truyền thống dân tộc tương thân tương ái, bình đẳng, tự do,
lương thiện, khoan dung... Theo Nguyễn Xuân Trung, đặc điểm khoan dung
trong tôn giáo là một trong những cơ sở quan trọng đề hình thành tư tưởng

Bảo tồn và phát huy giá trị tôn giáo trong xây dựng giá trị văn hóa truyền thống của dân tộc
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/bao-ton-va-phat-huy-gia-tri-ton-giao-trong-xay-dung-gia-tri-van-hoa-truyen-thong-cua-
dan-toc.html



đoàn kết tôn giáo của Hồ Chí Minh. Bởi, khoan dung chính là thái độ hài hòa
trong khác biệt. Với thái độ tôn trọng, cách nhìn rộng lượng, sự hòa quyện giữa
các tôn giáo theo phương châm ‘hòa nhi bất đồng”, đặc biệt với việc tiếp thu
sâu sắc tư tưởng khoan dung tôn giáo, dân tộc của chủ nghĩa Mác lênin, Hồ Chí
Minh đã vận dụng khéo léo, linh hoạt việc đoàn kết các tôn giáo để cùng nhau
xây dựng, phát triển đất nước trong bất kỳ hoàn cảnh nào(23).

Việt Nam là một nước đa dân tộc, đa tôn giáo, nên vấn đề đoàn kết tôn giáo lại
càng phải thực hiện ngay. Nói đến đoàn kết tôn giáo, chúng ta không thể không
nhắc đến tư tưởng về đoàn kết tôn giáo của Hồ Chí Minh. Bởi tư tưởng về đoàn
kết tôn giáo đó luôn là kim chỉ nam trong hành động của Đảng và Nhà nước ta.
Cơ sở nòng cốt của tư tưởng đoàn kết tôn giáo đó là tự do tín ngưỡng, tôn giáo.
Muốn có tự do tín ngưỡng, tôn giáo thì phải đoàn kết tôn giáo, bởi Hồ Chí Minh
coi đoàn kết tôn giáo là bộ phận quan trọng trong chiến lược đại đoàn kết dân
tộc, góp phần phát huy sức mạnh toàn dân trong công cuộc kháng chiến, giành
độc lập cho nước nhà. Trong Chính cương của Đảng Lao động Việt Nam điều thứ
8, đề cập: “Tôn trọng và bảo vệ quyền tự do tín ngưỡng của nhân dân”. Thế là
rõ ràng, đúng dân chủ. Người Việt Nam bất kỳ lương hay giáo, theo đạo Thiên
Chúa hay đạo Phật, Cao Đài hay Hòa Hảo, mọi người đều có thể tán thành và
ủng hộ chính sách ấy”(24). Trong phiên họp đầu tiên của Hội đồng Chính phủ,
về Những nhiệm vụ cấp bách của Nhà nước Việt Nam dân chủ cộng hòa, ngày 3
- 9 - 1945, Chủ tịch Hồ Chí Minh đã nêu lên 6 vấn đề cấp bách cần làm ngay,
trong đó, vấn đề thứ 6 là: “Thực dân phong kiến thi hành chính sách đồng bào

Bảo tồn và phát huy giá trị tôn giáo trong xây dựng giá trị văn hóa truyền thống của dân tộc
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/bao-ton-va-phat-huy-gia-tri-ton-giao-trong-xay-dung-gia-tri-van-hoa-truyen-thong-cua-
dan-toc.html



Giáo và đồng bào Lương, để dễ thống trị. Tôi đề nghị Chính phủ ta tuyên bố: tín
ngưỡng tự do và Lương Giáo đoàn kết”(25). Chủ tịch Hồ Chí Minh đã khẳng định
vấn đề đoàn kết của dân tộc không những đoàn kết về bề rộng, mà còn phải cả
về chiều dài, chiều sâu. Do đó, đoàn kết tôn giáo trước hết là phải đoàn kết giữa
những người có đạo và không đạo; tiếp đó là phải đoàn kết giữa những người có
đạo khác nhau và đoàn kết những người trong cùng một đạo, dù bất luận thế
nào cũng không được phân biệt đối xử không công bằng, Người đã chỉ rõ: “Công
giáo hay không Công giáo, Phật giáo hay không Phật giáo đều phải nên nỗ lực
đấu tranh cho nền độc lập của nước nhà. Nhiệm vụ của toàn thể chúng ta là
phải giữ vững nền độc lập. Trong Công giáo có câu “Tam vị nhất thể”, nhà Phật
có câu “Vạn chúng nhất linh” nên chúng ta phải hi sinh cho nhân loại và chúng
sinh”(26).

Để thực hiện đoàn kết tôn giáo, Hồ Chí Minh đã tìm ra cơ sở khoa học, đó là sự
tương đồng giữa các tôn giáo, thống nhất để hạn chế và giải quyết những yếu
tố khác biệt, vì xét cho cùng, các tôn giáo chân chính luôn hy vọng giải thoát
con người, và mong muốn con người sinh ra đều được sung sướng, tự do, hạnh
phúc. Điều quan trọng là mọi người dân cho dù trước khi họ là tín đồ của tôn
giáo nào thì họ đã là người Việt Nam. Người nói: “Chúa Giê su dạy: Đạo đức là
bác ái. Phật Thích Ca dạy: Đạo đức là từ bi. Khổng Tử dạy: Đạo đức là nhân
nghĩa”(27). “Cho nên, ở tư tưởng Hồ Chí Minh không có sự đấu tranh trực diện
với thần học, giáo lý các tôn giáo mà chủ yếu là cố gắng chỉ ra sự thống nhất
giữa mục tiêu của cách mạng với lý tưởng của các tín ngưỡng tôn giáo, bỏ qua
“tiểu dị” tìm ra điểm “đại đồng” giữa tín ngưỡng tôn giáo với sự nghiệp cách
mạng”(28). Nội dung tư tưởng đoàn kết tôn giáo của Chủ tịch Hồ Chí Minh mang
tính chất toàn diện, điều đó được thể hiện cả trong kinh tế, chính trị và văn hoá,
xã hội. Lấy lợi ích quốc gia dân tộc làm mẫu số chung cho việc thực hiện chính
sách đoàn kết lương giáo, hòa hợp dân tộc. Người nói: “Lương giáo đoàn kết;
Diệt hết quân thù... Kính chúa, yêu nước chúng ta phải đấu tranh, đặng giữ tự
do tín ngưỡng, và giành độc lập cho nước ta”(29).

Trên nền tảng tư tưởng đoàn kết tôn giáo, đoàn kết dân tộc và chủ nghĩa yêu
nước của Hồ Chí Minh, các tôn giáo ở Việt Nam đã phát huy tinh thần đó trong
các cuộc kháng chiến chống giặc ngoại xâm. Với Phật giáo trên nguyên tắc xây
dựng nếp sống hòa hợp với tư tưởng “Lục hòa” hay Lễ sáu phương, đều là hệ
giá trị, chuẩn mực đạo đức mà Phật giáo đã đề ra không chỉ mang ý nghĩa tôn
giáo, mà còn thể hiện các mối quan hệ thuần túy về đạo đức con người trần
thế, cần có sự gương mẫu, kính trên, nhường dưới, bằng hữu hài hòa, trong ấm,
ngoài êm, từ đó xây dựng nền tảng cho một xã hội yên bình, an vui, nhờ đó đã
thành lập được một số hội như: Hội Tăng già cứu quốc, Hội Phật giáo cứu quốc
các cấp (được thành lập rộng khắp ba miền Bắc-Trung-Nam)… Hầu hết các cơ

Bảo tồn và phát huy giá trị tôn giáo trong xây dựng giá trị văn hóa truyền thống của dân tộc
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/bao-ton-va-phat-huy-gia-tri-ton-giao-trong-xay-dung-gia-tri-van-hoa-truyen-thong-cua-
dan-toc.html



sở Phật gáio trở thành cơ sở cách mạng, nuôi giấu cán bộ, chiên sĩ và phong
trào ủng hộ, tham gia kháng chiến đã lan rộng khắp các tỉnh, thành phố trong
cả nước thời đó. “Sự kiện 27 nhà sư phát nguyện “cởi áo cà sa ra trận” tại chùa
Cổ Lễ, huyện Trực Ninh, tỉnh Nam Định vào ngày 27/02/1947, trở thành những
chiến sĩ Vệ quốc đoàn kiên trung, sẵn sàng hy sinh cho Tổ quốc; sự kiện 15 sư
tăng thuộc tổ chức Bộ đội Tăng già ở Thủy Nguyên, Hải Phòng tình nguyện nhập
ngũ. Trong hàng ngũ tự vệ xung phong tại thị xã Ninh Bình, tỉnh Ninh Bình và
huyện Gia Khánh (Hoa Lư, Ninh Bình ngày nay) có tới 60 sư ni làm công tác tiếp
tế, tuần tra. Đa số họ trở thành y tá trong các đơn vị bộ đội chiến đấu hoặc hộ
lý trong các trạm quân y...”(30). Với phương châm hành động “Đạo Pháp, Dân
tộc, Xã hội chủ nghĩa”, Phật giáo đã thực hiện được tinh thần đoàn kết từ chức
sắc, tín đồ đến người dân cùng chung tay góp sức cho công cuộc xây dựng và
bảo vệ đất nước. Với Công giáo, mười điều răn là “giao ước được Thiên Chúa kí
kết với dân Ngài”, mười điều răn này tóm lại chỉ có hai điều này mà căn cốt
nhất được coi như giá trị luân lý và đạo đức là: Mến chúa - yêu người cũng đã
đóng góp nhân lực, vật lực cho sự nghiệp Cách mạng với phương châm “Kính
Chúa, yêu nước” gắn với “Phụng sự Thiên Chúa, phụng sự Tổ quốc”. Nhất là sau
năm 1945, đã xuất hiện một số tổ chức của giới Công giáo như: Việt Nam Công
giáo cứu quốc trong Mặt trận Việt Minh; “Liên đoàn Công giáo Việt Nam”; Việt
Nam Công giáo Cứu quốc, Ủy ban Liên lạc những người Công giáo Liên khu III
(1950); Liên đoàn Công giáo Nam bộ, Hội Công giáo Kháng chiến Nam
bộ,…những tổ chức này là tiền thân của Ủy ban Đoàn kết Công giáo Việt Nam
hiện nay(31).

Với các tôn giáo nội sinh ra đời trong bối cảnh đất nước còn loạn lạc, vùng Nam
bộ trong thời kỳ đầu còn nhiều thiếu thốn chủ yếu mang tính tự phát, do đó, ở
vùng Nam bộ trong giai đoạn cuối thế kỷ XIX, đầu thế kỷ XX đã xuất hiện nhiều
sỹ phu yêu nước dương ngọn cờ đấu tranh, đòi độc lập, tự do, họ đã chiêu dân
tứ xứ, lập ấp, cứu người, chữa bệnh cho dân nghèo, hỗ trợ nhau trong cuộc sống
cả vật chất lẫn tinh thần. Trên tinh thần Tứ ân (gốc của Phật giáo) cùng với giáo
lý Nho giáo (nhân, lễ, nghĩa, trí, tín hay trung, hiếu tiết, nghĩa) đã giảng dạy đạo
lý làm người cho dân thấu trên nền giáo lý tôn giáo. Sau này trên nền tảng văn
hóa Nam bộ với nhiều sự dung hòa đó, các tôn giáo Bửu Sơn Kỳ Hương,Tứ Ân
Hiếu nghĩa, đạo Cao Đài, Phật Giáo Hòa Hảo…đã lần lượt ra đời được gọi là tôn
giáo nội sinh, “dòng tôn giáo này, tạo thành chất keo dính cho sự tổng hợp
những nguồn tư tưởng khác nhau, chính là đạo lý làm người truyền thống của
người Việt… gọi là dòng tôn giáo đạo lý Nam bộ”(32).

2.2. Giá trị văn hóa truyền thống nhân ái, trọng nghĩa
tình, khoan dung thể hiện trên tinh thần đạo đức, tinh

Bảo tồn và phát huy giá trị tôn giáo trong xây dựng giá trị văn hóa truyền thống của dân tộc
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/bao-ton-va-phat-huy-gia-tri-ton-giao-trong-xay-dung-gia-tri-van-hoa-truyen-thong-cua-
dan-toc.html



thần từ bi, cứu khổ, cứu nạn của tôn giáo

Quá trình hình thành và phát triển nhân cách, đạo đức lối sống của mỗi con
người được xây dựng trên cơ sở tiếp nhận kiến thức từ gia đình, nhà trường và
cộng đồng xã hội, trong đó, gia đình là môi trường giáo dục đầu tiên và suốt
cuộc đời, định hình nhân cách của mỗi con người. Gia đình chính là môi trường
văn hóa đầu tiên mà ở đó mỗi cá nhân từ khi chào đời và suốt quá trình trưởng
thành liên tục được tiếp xúc với các chuẩn mực đạo đức từ cha mẹ, ông bà và
những người thân. Chính lối sống đề cao trách nhiệm, nghĩa tình, đức hy sinh,
tính bản thiện, sự quan tâm tới mọi người và nhân cách cao thượng của ông bà,
mẹ cha có ảnh hưởng sâu sắc đến sự hình thành và phát triển nhân cách của
con trẻ. Bổn phận của con cái là tôn kính cha mẹ (lòng hiếu thảo) dựa trên sự
biết ơn đối với những người sinh thành, nuôi dưỡng mình nên người. Lòng hiếu
thảo được bày tỏ qua sự ngoan ngoãn, vâng lời chân thành, phải tuân giữ mọi
điều cha mẹ dạy, phải có trách nhiệm đối với cha mẹ.... Lòng hiếu thảo còn thể
hiện anh chị em trong gia đình ăn ở chan hòa, khiêm tốn, hiền từ, nhẫn nại, lấy
tình bác ái mà chịu đựng lẫn nhau.

Cho dù là gia đình truyền thống hay hiện đại thì việc xây dựng, gìn giữ giá trị
truyền thống cơ bản vẫn là quan trọng, đó là đạo Hiếu (uống nước nhớ nguồn)
hay thờ cúng tổ tiên là giá trị văn hóa truyền thống căn bản trong gia đình Việt
Nam. Qua kết quả điều tra của Lê Ngọc Văn cho thấy mức độ ưu tiên lựa chọn
các giá trị trong đời sống nội tâm của gia đình Việt Nam hiện đại. Tỷ lệ ưu tiên
lựa chọn cao nhất thuộc về giá trị “hiếu kính với tổ tiên” (95,2%) so với quan
niệm “có con trai nối dõi tông đường” đến nay chỉ còn 25% số người được hỏi
ưu tiên lựa chọn. Đạo lý uống nước nhớ nguồn vẫn giữ nguyên giá trị và tiếp nối
trong đời sống gia đình hiện nay(33). Tác giả Minh Ngọc cho biết: “Tại các gia
đình đô thị hiện nay, việc thờ cúng tổ tiên cũng có nhiều biến đổi. Yếu tố dòng
trưởng, con trai trưởng vẫn được đề cao nhưng không còn là chủ thể duy nhất
của thờ cúng tổ tiên. Thờ cúng tổ tiên được thực hiện một cách công bằng đối
với các thành viên nam trong gia đình. Người phụ nữ đã thể hiện được vai trò
của mình trong thờ cúng tổ tiên, tuy nhiên, về cơ bản phụ nữ chưa trở thành
chủ thể của thờ cúng tổ tiên”(34).

Việc tôn kính, tưởng nhớ tổ tiên, dòng tộc, biết ơn những người có công - một
đạo lý văn hoá truyền thống của dân tộc Việt Nam, hiện nay cũng được các tôn
giáo giáo dục, duy trì và phát huy. Trong Mười điều răn, giới răn thứ tư là thảo
kính cha mẹ. Đây là mối giây liên kết gia đình giữa ông bà, cha mẹ và con cháu.
Người mẹ gia đình thường là chủ động tỏ lòng biết ơn với các bậc sinh thành
còn sống hay đã khuất, bằng quà cáp, thăm viếng hay giỗ kỵ. Vì Cha mẹ là đại
diện Thiên Chúa. Các ngài sinh ra con cái, dẫn nhập con cháu vào liên kết gia

Bảo tồn và phát huy giá trị tôn giáo trong xây dựng giá trị văn hóa truyền thống của dân tộc
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/bao-ton-va-phat-huy-gia-tri-ton-giao-trong-xay-dung-gia-tri-van-hoa-truyen-thong-cua-
dan-toc.html



đình và cộng đoàn. Sau Thiên Chúa các ngài là ân nhân đầu tiên của con cháu.
“Giới răn thứ tư liên kết chặt chẽ với giới răn tình yêu. Giây ràng buộc giữa
trọng kính và yêu mến rất sâu xa. Trọng kính, ngay tại trung tâm liên hệ đến
đức công bình. Còn yêu mến không thể giải thích đầy đủ nếu không qui chiếu
về tình yêu. Tình yêu đối với Thiên Chúa và người thân cận. Và ai là người thân
cận hơn chính là những phần tử gia đình là ông bà, cha mẹ và con cháu” (Gioan
Phaolo II, Tâm thư gửi các gia đình, 15)(35). Lễ Vu lan báo hiếu ngày nay không
còn đơn thuần mang ý nghĩa tôn giáo mà trở thành một “lễ hội của nhân dân
Việt Nam”(lễ rằm tháng Bảy-xá tội vong nhân) trong việc hiếu kính cha mẹ, thờ
phụng tổ tiên ông bà và cầu siêu cho các vong linh. Theo nhà Phật, việc lễ bái,
Niệm Phật, cúng dường, bố thí, làm phúc... đều là những việc cần làm để tạo ra
công đức để chuyển nghiệp xấu thành nghiệp thiện cho bản thân và gia đình
mà trong Kinh Địa Tạng chép: “Nếu một người đã chết mà trên thế gian đã có
người làm phước, bố thí, cúng dường thì người chết sẽ được hưởng một phần
bẩy (bảy)”(36).

Trong mỗi một gia đình Việt Nam hiện nay, hầu hết đều có bàn thờ tổ tiên, ông
bà, cha mẹ (trừ các gia đình theo Tin Lành). Theo đó, việc thực hiện các nghi lễ
trong tang ma rất được coi trọng và họ luôn mong mọi điều tốt lành sẽ đến với
người đã khuất (mồ yên, mả đẹp) cũng như người sống được yên ổn. Tuy nhiên,
sự lựa chọn mong muốn đó cũng có sự khác biệt giữa các gia đình đơn tôn giáo
và đa tôn giáo. Theo kết quả điều tra khảo sát của Viện Nghiên cứu Tôn
giáo(37) cho thấy, việc lựa chọn để an ủi linh hồn người đã khuất là 73.2% đối
với gia đình không tôn giáo (tín ngưỡng) cao hơn so với gia đình tôn giáo (Phật
giáo, Công giáo…). Trong khi đó lựa chọn để linh hồn người qua đời được lên cõi
trên của gia đình tôn giáo là 69.3% cao hơn so với gia đình không tôn giáo(38).

Việc giáo dục đạo đức trong gia đình là quan trọng nhất đối với trẻ nhỏ, nhất là
việc dạy bảo con cháu thực hiện các nghi lễ tôn giáo thường xuyên mới tạo
được nếp sống, từ đó tạo giá trị cơ bản về đạo đức trong văn hóa gia đình, xã
hội. Số liệu điều tra cho thấy sự lựa chọn giáo dục về niềm tin đạo đức ở gia
đình không tôn giáo là 82,2% và gia đình tôn giáo là 87,7%, cao hơn so với các
lựa chọn khác như dạy cách giải quyết một cách ôn hòa hay đấng Thiêng (là đối
tượng Thiêng mà các tôn giáo tôn thờ như Đức Phật, Chúa Giêsu hay Thần,
Thánh, Ông Trời…)(39) sẽ báo trước… Điều đó sẽ cho thấy việc giáo dục niềm
tin đạo đức sẽ dần hình thành các giá trị đạo đức cơ bản của mỗi thành viên
trong gia đình. Khảo sát của Viện Nghiên cứu Tôn giáo cho thấy các gia đình rất
chú trọng giáo dục con cháu về tôn giáo của gia đình cho chỉ số với 63,5% là gia
đình không tôn giáo; với 86,5% là gia đình Phật giáo; với 95,8% là gia đình Công
giáo(40).

Bảo tồn và phát huy giá trị tôn giáo trong xây dựng giá trị văn hóa truyền thống của dân tộc
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/bao-ton-va-phat-huy-gia-tri-ton-giao-trong-xay-dung-gia-tri-van-hoa-truyen-thong-cua-
dan-toc.html



Nếu xét về đạo đức các tôn giáo ta có thể khẳng định: hầu như tôn giáo nào
cũng đề cập, hướng con người tới khát vọng hạnh phúc, dù rằng cái hạnh phúc
đó theo quan niệm của các tôn giáo có khác nhau và khác với quan niệm mác
xít. Tôn giáo có vai trò trong việc giữ gìn, lưu truyền và phát huy các giá trị đạo
đức, văn hóa truyền thống Việt Nam, bởi tôn giáo nào cũng đều khuyên răn con
người hướng thiện, hướng đến cái tốt đẹp, hướng đến đạo lý làm người, có trách
nhiệm với bản thân và gia đình, biết sống vì cộng đồng. Các hoạt động hướng
đích xã hội, hoạt động từ thiện nhân đạo của các tổ chức tôn giáo góp phần an
sinh xã hội, giúp cho xã hội ổn định hơn, phát triển hơn. Các tôn giáo ngày nay
đã trở thành một nguồn lực xã hội không thể thiếu, thu hút được đông đảo
người dân tham gia, tạo ra một không gian tâm linh, góp phần xây dựng bầu
không khí đạo đức, chung tay cùng nhà nước tham gia vào các lĩnh vực y tế,
giáo dục, từ thiện nhân đạo, góp phần xoa dịu những nỗi đau về thể xác cũng
như tinh thần. Có thể thấy, việc các tổ chức tôn giáo tham gia vào quá trình xã
hội hóa trong đời sống cộng đồng đã đạt được một số thành tựu cơ bản, bước
đầu khẳng định được tầm quan trọng của mình trong đời sống xã hội.

Thông qua các hoạt động từ thiện xã hội, lĩnh vực y tế, giáo dục cũng là một
cách thể hiện đạo đức con người tôn giáo, phát huy tinh thần sống “tốt đời,
đẹp đạo” và truyền thống đoàn kết, nhân ái của dân tộc Việt Nam, những năm
qua, các hoạt động từ thiện nhân đạo ngày càng được các tôn giáo chú trọng và
dần trở thành một phong trào mang tính xã hội rộng lớn. Hoạt động từ thiện
nhân đạo của các tôn giáo đã mang lại hiệu quả thiết thực góp phần chăm lo
các hộ nghèo, những đối tượng có hoàn cảnh đặc biệt khó khăn, qua đó góp
phần đảm bảo an sinh xã hội. Các cơ sở chữa bệnh quy mô nhỏ của các tôn
giáo đã và đang góp phần làm dịu đi những nỗi đau cho người bệnh. Đặc biệt,
với Công giáo là các nữ tu luôn âm thầm phục vụ nơi bệnh viện - đã góp phần
đỡ nâng người bệnh phần hồn lẫn phần xác, để họ cảm thấy cuộc sống vẫn
được sẻ chia khi bản thân ốm đau bệnh tật tại các trại phong như: Trại phong Di
Linh ở Lâm Đồng; trại phong Bến Sắn ở Tp.Hồ Chí Minh, trại phong Quỳnh Lập,
Nghệ An, trại phong Qủa Cảm ở Bắc Ninh. Những hoạt động hướng đích xã hội
của Công giáo có ảnh hưởng đến đời sống xã hội của người dân được thể hiện
trên nhiều khía cạnh như văn hóa, xã hội, kinh tế, môi trường và an ninh – quốc
phòng. Đặc biệt, công tác y tế, giáo dục của Công giáo đã có nhiều thành quả
đáng ghi nhận trong thời gian qua. Công giáo là một tôn giáo có tổ chức chặt
chẽ từ trên xuống dưới, với tính kỷ luật cao, mọi quy định, quy phạm, những lời
răn dạy, cấm đoán ngoài những qui định thưởng phạt về vật chất còn được điều
chế bởi một đức tin. Điều này cũng cho biết được phần nào giải thích về thực tế
rằng ở những vùng có đông đồng bào theo tôn giáo, nhất là Công giáo thì các tệ
nạn xã hội như trộm cắp, cờ bạc, đánh chửi nhau… giảm so với các vùng khác.

Bảo tồn và phát huy giá trị tôn giáo trong xây dựng giá trị văn hóa truyền thống của dân tộc
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/bao-ton-va-phat-huy-gia-tri-ton-giao-trong-xay-dung-gia-tri-van-hoa-truyen-thong-cua-
dan-toc.html



Trong những hoạt động nói trên đều có vai trò của Ban Hành giáo các giáo xứ
luôn phối hợp chặt chẽ với hệ thống chính trị cơ sở ở địa phương thực hiện có
hiệu quả. Qua gặp gỡ, thăm hỏi, chúc mừng các ngày lễ trọng, các sự kiện lớn
của đất nước, chính quyền và chức sắc tôn giáo trao đổi những vấn đề có liên
quan đến an ninh trật tự, phòng chống tội phạm, phòng ngừa tệ nạn xã hội. Như
vậy, có thể thấy người Công giáo ngày càng tích cực tham gia công tác xã hội,
thực thi theo lời Thánh Paul dạy “Hãy làm tất cả những gì mà anh em có thể
làm được để sống hòa thuận với mọi người”, vấn đề nhận thức ngày càng sâu
sắc hơn về vai trò, nghĩa vụ trách nhiệm của mình trong sự nghiệp đổi mới của
quê hương. Tin rằng, với sự nâng cao về nhận thức cùng với sự quan tâm, tạo
điều kiện của các cấp uỷ đảng, chính quyền, đồng bào Công giáo trong cả nước
tiếp tục nêu cao tinh thần yêu nước, sống tốt đời đẹp đạo và phúc âm giữa lòng
dân tộc. Với Phật giáo, hoạt động: “Đạo pháp, Dân tộc, Chủ nghĩa xã hội”
trên cơ sở những triết lý cơ bản trong đó Tứ vô lượng tâm và Hạnh Bố thí đã
luôn “hướng về đời sống xã hội, làm cho ý nghĩa đích thực của đạo Phật được
thể hiện trong những công trình xây dựng quốc độ, mang lại hạnh phúc trong
đời sống con người về vật chất lẫn tinh thần…”(41). Các tôn giáo nội sinh với
phương châm “học Phật- Tu thân”, tại gia cư sĩ đã thể hiện lòng nhân ái, tình
yêu thương con người, yêu thiên nhiên, đã luôn đồng hành cùng dân tộc trọng
mọi cuộc chiến với các vấn đề xã hội như nạn dịch Covid, thảm hỏa thiên tai,
xóa đói giảm nghèo, bệnh tật ốm đau, Đặc biệt với Hòa Hảo là xe cứu thương,
với đạo Cao Đài là cứu trợ, chữa bệnh, hay Tịnh độ Cư sĩ Phật hội Việt Nam tiêu
biểu là các phòng thuốc nam cứu người… Với tinh thần từ bi, bác ái, cứu khổ
của các tôn giáo đã thể hiện truyền thống văn hóa thương yêu, đùm bọc, đoàn
kết, nhân ái của người việt Nam trong lịch sử cũng như hiện tại.

3. Bảo tồn và phát huy giá trị văn hoá truyền thống
của dân tộc Việt Nam

Bảo tồn các giá trị văn hóa truyền thống của dân tộc Việt Nam được thể hiện
trên hai khía cạnh: giá trị văn hóa phi vật thể và vật thể.

Việc các tôn giáo góp phần bảo tồn văn hóa phi vật thể được thể hiện trên nền
tảng các tư tưởng, giáo lý, giáo luật thể hiện trên tinh thần đoàn kết, yêu nước,
thương dân, đạo lý làm người, từ bi, bác ái…thông qua tư tưởng “Tứ vô lượng
tâm - Từ, Bi, Hỷ, Xả”, hay cứu khổ, cứu nạn của Phật giáo, “Kính Chúa, Yêu
Người” của Công giáo và “Học Phật – tu thân” của tôn giáo nội sinh, luôn được
gìn giữ, phát huy thông qua sự giáo dục, rèn rũa trong mỗi gia đình, cộng đồng
người Việt Nam.

Bảo tồn và phát huy giá trị tôn giáo trong xây dựng giá trị văn hóa truyền thống của dân tộc
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/bao-ton-va-phat-huy-gia-tri-ton-giao-trong-xay-dung-gia-tri-van-hoa-truyen-thong-cua-
dan-toc.html



Có thể thấy, tôn giáo nào cũng góp phần bảo tồn và phát huy các giá trị di sản
văn hóa vật thể qua hệ thống cơ sở thờ tự với nhiều lối kiến trúc độc đáo mang
đậm bản sắc của Việt Nam. Bên cạnh đó, các tôn giáo còn là “cầu nối” mang
văn hóa tiên tiến bên ngoài vào trong nền văn hóa Việt Nam,bồi đắp thêm các
giá trị cho nền văn hóa, tạo ra các giá trị di sản văn hóa mang sắc thái Việt
Nam tiên tiến đậm đà bản sắc dân tộc. Với Công giáo là hệ thống nhà thờ với
các kiểu kiến trúc Âu – Á, hay góp phần thúc đẩy phát triển ngôn ngữ tiếng
Việt… Với Phật giáo là những tác phẩm văn học Thiền phái có giá trị và có sự
ảnh hưởng tích cực đến đời sống xã hội và được nhiều nhà nghiên cứu văn học
trong và ngoài nước quan tâm tìm hiểu. Văn học thuộc Phật giáo Trúc Lâm
mang đậm âm hưởng Thiền sâu sắc, hòa với dòng văn học nhân đạo và yêu
nước Việt Nam, mang tư tưởng nhân văn hướng thiện của Phật giáo. Một trong
những di sản đáng chú ý đó là di sản mộc bản được khắc bằng chữ Hán-Nôm.
Trong quá trình hội nhập, giao lưu văn hóa quốc tế, chữ Nôm thể hiện tính lịch
sử văn hóa truyền thống Việt Nam đã mang ý nghĩa quốc tế - font chữ Nôm trên
mã Unicode được Hội Bảo tồn di sản chữ Nôm lấy mẫu từ sách “Thiền tông bản
hạnh” là một phần của sưu tập Mộc bản chùa Vĩnh Nghiêm (The Vietnamese
Nôm Preservation Foundation, USA) lấy làm mẫu cho font chữ Nôm trên mã
Unicode (kí hiệu NomNaTongLight.ttf ) cài đặt trên máy vi tính được phổ biến
trên toàn thế giới, cho nên bất cứ ai học tập, nghiên cứu chữ Nôm Việt Nam trên
toàn thế giới đều được tiếp cận và sử dụng để tìm hiểu giá trị đặc sắc, phong
phú của nền văn hóa Việt Nam trong quá khứ. Bên cạnh đó là nghệ thuật thư
pháp cũng được thể hiện trên mộc bản tại một số chùa như chùa Vĩnh Nghiêm
và chùa Bổ Đà qua bàn tay các nghệ nhân khắc bằng chữ Hán và chữ Nôm với
nhiều kiểu chữ khác nhau như chân thư, thảo thư, lệ thư, hành thư…, đây là giá
trị nghệ thuật truyền thống của Việtn Nam.

Việc các tôn giáo góp phần phát huy các giá trị văn hóa truyền thồng của dân
tộc Việt Nam được thể hiện trên nhiều mặt, từ việc gìn giữ, lưu truyền đến phát
huy các giá trị đó đều được các tôn giáo thể hiện ngay trong các hoạt động tôn
giáo của mình.

Tuân thủ Pháp luật, sống theo chủ trương hành đạo của tôn giáo mình, các tôn
giáo ở Việt Nam đã thể hiện tinh thần đoàn kết trên cơ sở cố kết cộng đồng, bởi
mỗi một thực thể tôn giáo đều có những cộng đồng theo cùng niềm tin tôn giáo.
Vai trò của tôn giáo trong cố kết cộng đồng (cộng đồng được hiểu là Nhà- làng-
nước). Từ việc đoàn kết, yêu nước, diệt hết quân thù, đến cộng đồng làng với
mái chùa, nhà thờ... tại mỗi làng quê. Tính cố kết cộng đồng mà các tôn giáo đã
thể hiện trong các hoạt động của từng tôn giáo (hoạt động thuần túy tôn giáo
và hoạt động hướng đến xã hội): Đó là các hoạt động thực hành các nghi lễ tôn
giáo, họat động truyền giáo với những giáo lý, giáo luật có nhiều điểm phù hợp

Bảo tồn và phát huy giá trị tôn giáo trong xây dựng giá trị văn hóa truyền thống của dân tộc
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/bao-ton-va-phat-huy-gia-tri-ton-giao-trong-xay-dung-gia-tri-van-hoa-truyen-thong-cua-
dan-toc.html



với văn hóa, đạo đức Việt Nam (Ngày lễ Vu Lan của Phật giáo đã trở thành dịp
để thể hiện lòng hiếu thảo của con cháu đối với ông bà, cha mẹ. Công giáo và
Tin lành cũng khuyên dạy tín đồ của mình hiếu kính với cha mẹ. Phật giáo Hòa
Hảo và Tứ Ân Hiếu Nghĩa xem ân cha mẹ, tổ tiên là một trong bốn tứ ân mà mỗi
người phải báo đáp…v.v. Các tôn giáo cũng góp phần vào phát huy tinh thần
công bằng, bình đẳng trong nền văn hóa tiên tiến đậm đà bản sắc dân tộc của
Việt Nam hiện nay.). Đó là các hoạt động từ thiện xã hội thể hiện tinh thần từ bi,
công bằng, bác ái với cộng đồng xã hội. Khi các tôn giáo nỗ lực tạo ra sự gắn
kết các cộng đồng các tín đồ của mình, đó chính là các tôn giáo đang đóng góp
cho việc tạo nên sự đoàn kết tôn giáo, dân tộc trong cộng đồng xã hội rộng lớn
hơn.

4. Một vài nhận xét

Qua phân tích trên có thể thấy, rõ ràng giá trị luân lý và đạo đức của tôn giáo
đã xuất hiện trong các giá trị văn hóa truyền thống của dân tộc Việt Nam. Giá
trị văn hóa truyền thống của dân tộc là những giá trị chuẩn mực thể hiện trong
các phong tục, tập quán gia đình, trong đời sống, sinh hoạt văn hoá vật chất và
tinh thần của các thành viên trong gia đình thông qua các hoạt động cụ thể
trong cuộc sống như ăn, mặc, đi lại, nói năng, sinh đẻ, chăm sóc trẻ em, người
già, thực hiện các nghi lễ tín ngưỡng, tôn giáo, cách thờ cúng tổ tiên, các vị
thần linh... thể hiện rõ đạo lý làm người của một thành viên trong gia đình, dòng

Bảo tồn và phát huy giá trị tôn giáo trong xây dựng giá trị văn hóa truyền thống của dân tộc
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/bao-ton-va-phat-huy-gia-tri-ton-giao-trong-xay-dung-gia-tri-van-hoa-truyen-thong-cua-
dan-toc.html



họ, làng xã, quốc gia với những ứng xử có tính nhân văn, tình người với môi
trường xung quanh. Việc giáo lý, giáo luật và các hoạt động tôn giáo có tác
động đến việc dạy dỗ, giáo dục con cái và tạo dựng giá trị văn hóa Việt Nam
hiện nay được thể hiện rõ ràng qua việc giáo dục niềm tin đạo đức tôn giáo từ
gia đình ra xã hội. Thông qua việc thực hành các hoạt động tôn giáo tại gia đình
và tại cộng đồng cùng nhau, tạo sự gắn kết các thành viên trong gia đình, làm
gương cho con cháu nói theo, nhất là con trẻ - thế hệ tương lai của đất nước.

Đạo đức tôn giáo đã được Nghị quyết Nghị quyết số 25-NQ/TW của Ban Chấp
hành Trung ương Đảng khóa IX về công tác tôn giáo xác định rằng đạo đức của
tôn giáo có nhiều điều phù hợp đạo đức xã hội, xã hội chủ nghĩa. Và gần đây
nhất, trong Văn kiện Đại hội Đảng lần thứ 11, 12, 13. đã chỉ rõ tiếp tục hoàn
thiện chính sách, pháp luật về tín ngưỡng, tôn giáo phù hợp với quan điểm của
Đảng. Phát huy những giá trị văn hóa, đạo đức tốt đẹp và các nguồn lực của các
tôn giáo cho sự phát triển đất nước. Đặc biệt, từ Chỉ thị số 18-CT/TW (2018) của
Bộ Chính trị khóa XII, đã bổ sung thuật ngữ “các nguồn lực của các tôn giáo” và
đặt mục tiêu trong công tác tôn giáo là đoàn kết tôn giáo trong mục tiêu chung
đại đoàn kết toàn dân tộc, bên cạnh đó cần kế thừa, phát huy giá trị truyền
thống tốt đẹp của dân tộc. Để phát huy có hiệu quả các nguồn lực của các tôn
giáo, chúng ta phải có sự đánh giá khách quan những tác động của tôn giáo đối
với xã hội (cả tích cực và tiêu cực) trong thời gian qua. Cần sơ kết, tổng kết quá
trình thực hiện Luật tín ngưỡng, tôn giáo để sửa đổi, bổ sung phù hợp; nghiên
cứu sửa đổi, bổ sung một số luật chuyên ngành có liên quan đến tôn giáo, nhất
là những nội dung còn vướng, còn thiếu hoặc bất cập, vênh nhau nhằm bảo
đảm sự đồng bộ, thống nhất... Cần có cơ chế, chính sách đúng đắn, phù hợp,
kịp thời và tạo mọi điều kiện thuận lợi để các tôn giáo tham gia vào công tác xã
hội, góp phần phát huy nguồn lực của tôn giáo mình cho sự nghiệp xây dựng và
bảo vệ Tổ quốc(42).

Hiện nay, dưới tác động của kinh tế thị trường nhiều giá trị đạo đức truyền
thống cũng như văn hoá gia đình đã có nhiều biến đổi phức tạp. Cuộc sống
ngày càng bị lôi cuốn vào kinh tế với mong muốn có chất lượng sống tốt hơn
nên đã vô tình đẩy các thành viên trong gia đình cũng bị vào vòng xoáy. Cũng
từ đó mà việc giáo dục đạo đức truyền thống bị coi nhẹ, ý thức trách nhiệm
giảm đi, lối sống buông thả đã bắt đầu nhe nhóm từ đó việc quan tâm, chăm
sóc giữa các thành viên trong gia đình đã nguộn dần dẫn đến tính cố kết trong
gia đình, dòng họ lỏng lẻo. Do vậy, việc phát huy vai trò của tôn giáo trong xây
dựng, bảo tồn các giá trị văn hóa truyền thống của dân tộc Việt Nam trong giai
đoạn hiện nay là nhiệm vụ của toàn Đảng, toàn dân và cả hệ thống chính trị các
cấp, nhất là MTTQVN. Phát huy các giá trị văn hóa truyền thống của dân tộc
Việt Nam có ảnh hưởng sâu sắc trong sự hoàn thiện nhân cách của mỗi cá

Bảo tồn và phát huy giá trị tôn giáo trong xây dựng giá trị văn hóa truyền thống của dân tộc
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/bao-ton-va-phat-huy-gia-tri-ton-giao-trong-xay-dung-gia-tri-van-hoa-truyen-thong-cua-
dan-toc.html



nhân, gia đình, cộng đồng. Đây là một trong những nhiệm vụ cần quyết tâm cao
với những giải pháp đồng bộ, trách nhiệm của mỗi cấp, ngành liên quan, nhất là
công tác tôn giáo, coi là nhiệm vụ chính trị trong triển khai thực hiện Nghị quyết
Đại hội XIII của Đảng về công tác văn hóa, tôn giáo.

PGS.TS. Chu Văn Tuấn TS.Nguyễn Thị Quế Hương Viện Nghiên cứu Tôn
giáo Tạp chí Nghiên cứu Phật học Số tháng 3.2022 ***

CHÚ THÍCH: (1) Viện Nghiên cứu Văn hóa, Ngô Đức Thịch (cb). Bảo tồn, làm giàu
và phát huy các giá trị văn hóa truyền thống Việt Nam trong đổi mới và hội
nhập, Nxb KHXH, Hà Nội, 2010, tr 22-23. (2) http://vusta.vn/chitiet/tin-tuyen-
sinh-dao-tao/Ve-khai-niem-gia-tri-van-hoa-truyen-thong-1011, đăng tải ngày
28/09/2010 , truy cập ngày 2/8/2021. (3) http://vusta.vn/chitiet/tin-tuyen-sinh-
dao-tao/Ve-khai-niem-gia-tri-van-hoa-truyen-thong-1011, đăng tải ngày
28/09/2010 , truy cập ngày 2/8/2021. (4) Trương Hoài Phương, 2011. “Giữ gìn
và phát huy giá trị truyền thống của con người Việt Nam – một yêu cầu tất yếu
khách quan trong sự nghiệp côngnghiệp hóa, hiện đại hóa”. Tạp chí phát triển
nhân lực, số 5, tr 63-64. (5) http://vusta.vn/chitiet/tin-tuyen-sinh-dao-tao/Ve-
khai-niem-gia-tri-van-hoa-truyen-thong-1011, đăng tải ngày 28/09/2010, truy
cập ngày 2/8/2021. (6) Chu Văn Tuấn (chủ nhiệm), 2021. Xây dựng chương
trình, tài liệu bồi dưỡng, tập huấn kiến thức, kỹ năng, nghiệp vụ thông tin, tuyên
truyền về truyền thống lịch sử, tinh thần yêu nước, bản sắc văn hoá của dân tộc
Việt Nam; về những giá trị của tín ngưỡng, tôn giáo trong đời sống xã hội. Báo
cáo tổng hợp nhiệm vụ cấp bộ 2021; tr 57-62. (7) Hồ Chí Minh: Toàn tập, T 6.
Nxb. Chính trị quốc gia - Sự thật, H, 2011, tr 55. (8) Chu Văn Tuấn (chủ nhiệm),
2021. Xây dựng chương trình, tài liệu bồi dưỡng, tập huấn kiến thức, kỹ năng,
nghiệp vụ thông tin, tuyên truyền về truyền thống lịch sử, tinh thần yêu nước,
bản sắc văn hoá của dân tộc Việt Nam; về những giá trị của tín ngưỡng, tôn
giáo trong đời sống xã hội. Báo cáo tổng hợp nhiệm vụ cấp bộ 2021; tr 48-51.
(9) Trần Ngọc Thêm. Một số vấn đề về hệ giá trị Việt Nam trong giai đoạn hiện
tại. Nxb Đại học quốc gia TP. Hồ Chí Minh, 2015, tr 18-19. (10) Chu Văn Tuấn
(chủ nhiệm), 2021. Xây dựng chương trình, tài liệu bồi dưỡng, tập huấn kiến
thức, kỹ năng, nghiệp vụ thông tin, tuyên truyền về truyền thống lịch sử, tinh
thần yêu nước, bản sắc văn hoá của dân tộc Việt Nam; về những giá trị của tín
ngưỡng, tôn giáo trong đời sống xã hội. Báo cáo tổng hợp nhiệm vụ cấp bộ
2021; tr 48-51. (11) Trần Ngọc Thêm. Một số vấn đề về hệ giá trị Việt Nam
trong giai đoạn hiện tại. Nxb Đại học quốc gia TP. Hồ Chí Minh, 2015, tr 18-19.
(12) Nguyễn Hữu Vui. 1994. “Tôn giáo và Đạo đức”. Trong Những vấn đề tôn
giáo hiện nay. Nxb. Hà Nội., tr 155 (13) Viện Nghiên cứu Tôn giáo. 2015. Phát
huy giá trị của tôn giáo nhằm xây dựng và nâng cao đạo đức, lối sống con người
Việt Nam hiện nay. Đề tài cấp Nhà nước, TS. Nguyễn Quốc Tuấn, chủ nhiệm, Hà

Bảo tồn và phát huy giá trị tôn giáo trong xây dựng giá trị văn hóa truyền thống của dân tộc
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/bao-ton-va-phat-huy-gia-tri-ton-giao-trong-xay-dung-gia-tri-van-hoa-truyen-thong-cua-
dan-toc.html



Nội, tài liệu lưu hành nội bộ, tr 83-87. (14) Hội đồng giám mục Việt Nam. 2011.
Từ điển Công giáo 500 mục từ. Nxb. Tôn giáo, Hà Nội, tr 216. (15) Hội đồng
giám mục Việt Nam. 2011. Từ điển Công giáo 500 mục từ. Nxb. Tôn giáo, Hà
Nội, tr 103. (16) Viện Nghiên cứu Tôn giáo. 2015. Phát huy giá trị của tôn giáo
nhằm xây dựng và nâng cao đạo đức, lối sống con người Việt Nam hiện nay. Đề
tài cấp Nhà nước, TS. Nguyễn Quốc Tuấn, chủ nhiệm, Hà Nội, tài liệu lưu hành
nội bộ, tr 96-99. (17) http://www.cohanvan.com/nho-dhao/Tu-thu/dhai-
hoc/thanh-kinh truy cập ngày 14/4/2021. (18) Nguyễn Văn Sâm, 1975. Tín
ngưỡng Việt Nam cận đại và hiện đại. Đại học văn khoa Sài Gòn, tr 54-57. (19)
Viện Nghiên cứu Tôn giáo. 2015. Phát huy giá trị của tôn giáo nhằm xây dựng
và nâng cao đạo đức, lối sống con người Việt Nam hiện nay. Đề tài cấp Nhà
nước, TS. Nguyễn Quốc Tuấn, chủ nhiệm, Hà Nội, tài liệu lưu hành nội bộ, tr
131-133 (20) Hồ Chí Minh: Toàn tập, tập 3. Nxb Chính trị quốc gia, Hà Nội,
1995, tr 431. (21) Viện Nghiên cứu Tôn giáo. Hồ Chí Minh về vấn đề tôn giáo tín
ngưỡng, Nxb KHXH, Hà Nội, 1998; tr 239. (22) Hồ Chí Minh toàn tập,(2011), tập
9, Nxb Chính trị quóc gia-sự thật, tr.244. (23) Nguyễn Xuân Trung, (2015). Tư
tưởng Hồ Chí Minh về đoàn kết tôn giáo giá trị lý luận và thực tiễn. Nxb Lý luận
Chính trị, H, tr 13 – 15. (24) Dẫn theo: Viện Nghiên cứu Tôn giáo, (1998). Hồ Chí
Minh …sđd, tr 239. (25) Hồ Chí Minh, (1995). Toàn tập, Nxb Chính trị quốc gia,
Hà Nội, tập 4, tr 9. (26) Trích theo: Chủ tịch Hồ chí Minh với đồng bào Công
giáo. Huy Thông sưu tầm, Nxb Chính trị quốc gia, 2004, Hà Nội, tr 36. (27) Dẫn
theo: Viện Nghiên cứu Tôn giáo, (1998). Hồ Chí Minh …sđd, tr 28. (28) Nguyễn
Xuân Trung, (2015). Tư tưởng Hồ Chí Minh …. sđd, tr 37. (29) Viện Nghiên cứu
Tôn giáo, (1998). Hồ Chí Minh …sđd, tr 59. (30) Nguyễn Thị Như, 2019. Đóng
góp của Phật giáo trong kháng chiến chống thực dân Pháp (1945-1954). Trang
http://www. nxbctqg.org.vn/dong-gop-cua-phat-giao-trong-khang-chien-chong-
thuc-dan-phap-1945-1954-.html, đăng tải 7/10/2019, truy cập ngày 7/8/2021.
(31) Chu Văn Tuấn, 2021. Xây dựng chương trình, tài liệu bồi dưỡng, tập huấn
kiến thức, kỹ năng, nghiệp vụ thông tin, tuyên truyền về truyền thống lịch sử,
tinh thần yêu nước, bản sắc văn hoá của dân tộc Việt Nam; về những giá trị của
tín ngưỡng, tôn giáo trong đời sống xã hội. Báo cáo tổng hợp nhiệm vụ cấp bộ
2021; tr 214-217. (32) Đặng Thế Đại, 2018. Tín ngưỡng nội sinh Việt Nam qua
cái nhìn Văn hóa học. Nxb KHXH, Hà Nội, tr 134. (33) Lê Ngọc Văn. 2017. “Hệ
giá trị gia đình Việt Nam: truyền thống và đổi mới”. Tạp chí Khoa học xã hội Việt
Nam, số 11, tr33-40. http://tapchikhxh.vass.gov.vn/he-gia-tri-gia-dinh-viet-nam-
truyen-thong-va-doi-moi-n50123.html. (34) Viện Nghiên cứu Tôn giáo. 2017.
“Thực trạng về hoạt động tín ngưỡng - tôn giáo trong gia đình và những tác
động của hoạt động tín ngưỡng-tôn giáo đến gia đình Việt Nam hiện nay” Kỷ
yếu hội thảo khoa học thuộc đề tài Hoạt động tín ngưỡng-tôn giáo trong gia
đình Việt Nam hiện nay, Quảng Nam, tr.6-14. (35)

Bảo tồn và phát huy giá trị tôn giáo trong xây dựng giá trị văn hóa truyền thống của dân tộc
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/bao-ton-va-phat-huy-gia-tri-ton-giao-trong-xay-dung-gia-tri-van-hoa-truyen-thong-cua-
dan-toc.html



http://www.songtinmungtinhyeu.org (36) Dẫn theo:Chu Văn Tuấn, 2021. Xây
dựng chương trình, tài liệu bồi dưỡng, tập huấn kiến thức, kỹ năng, nghiệp vụ
thông tin, tuyên truyền về truyền thống lịch sử, tinh thần yêu nước, bản sắc văn
hoá của dân tộc Việt Nam; về những giá trị của tín ngưỡng, tôn giáo trong đời
sống xã hội. Báo cáo tổng hợp nhiệm vụ cấp bộ 2021; tr 232. (37) Viện Nghiên
cứu Tôn giáo. 2018. Báo cáo kết quả xử lý dữ liệu khảo sát đề tài Hoạt động tín
ngưỡng, tôn giáo trong gia đình Việt Nam hiện nay. Đề tài độc lập Cấp Bộ do TS
Nguyễn Quốc Tuấn làm chủ nhiệm. Lưu hành nội bộ. (38) Viện Nghiên cứu Tôn
giáo. 2018. Báo cáo kết quả xử lý dữ liệu khảo sát đề tài Hoạt động tín ngưỡng,
tôn giáo trong gia đình Việt Nam hiện nay. Đề tài độc lập Cấp Bộ do TS Nguyễn
Quốc Tuấn làm chủ nhiệm. Lưu hành nội bộ. (39) Viện Nghiên cứu Tôn giáo.
2018. Báo cáo kết quả xử lý dữ liệu khảo sát đề tài Hoạt động tín ngưỡng, tôn
giáo trong gia đình Việt Nam hiện nay. Đề tài độc lập Cấp Bộ do TS Nguyễn
Quốc Tuấn làm chủ nhiệm. Lưu hành nội bộ. (40) Viện Nghiên cứu Tôn giáo.
2018. Báo cáo kết quả xử lý dữ liệu khảo sát đề tài Hoạt động tín ngưỡng, tôn
giáo trong gia đình Việt Nam hiện nay. Đề tài độc lập Cấp Bộ do TS Nguyễn
Quốc Tuấn làm chủ nhiệm. Lưu hành nội bộ. (41) Giáo hội Phật giáo Việt Nam
(1981), Kỉ yếu Hội nghị Đại biểu thống nhất Phật giáo Việt Nam lần thứ nhất,
ngày 04 – 07/11, tr. 37,38. (42) Nguyễn Ngọc Hương, 2021. Những điểm nổi bật
về tôn giáo trong Văn kiện Đại hội XIII của Đảng, ,trang https://tuyengiao.vn/
dua-nghi-quyet-cua-dang-vao-cuoc-song/nhung-diem-noi-bat-ve-ton-giao-trong-
van-kien-dai-hoi-xiii-cua-dang-134085 , đăng tải ngày 30/6/2021, truy cập ngảy
03 /8/2021

TÀI LIỆU THAM KHẢO: 1. Đặng Thế Đại, 2018. Tín ngưỡng nội sinh Việt Nam qua
cái nhìn Văn hóa học. Nxb KHXH, Hà Nội 2. Phạm Duy Đức, 2015. Định hướng hệ
giá trị văn hóa và hệ giá trị con người Việt Nam trongthời kỳ mới. Trang https://
tapchicongsan.org.vn/huong-toi-ai-hoi-xii-cua-ang-cong-san-viet-nam/-
/2018/32621/dinh-huong-he-gia-tri-van-hoa-va-he-gia- tri-con-nguoi-viet-nam-
trong-thoi-ky-moi.aspx#!, đăng tải ngày 26/3/2015, truy cập ngày 25/6/2021. 3.
Đào Thị Mai Ngọc, (2014). Văn hóa gia đình Việt Nam: Các giá trị truyền thống
và hiện đại. Tạp chí Khoa học xã hội Việt Nam, số 3(76); tr 112-120. 4. Nguyễn
Thị Như, 2019. Đóng góp của Phật giáo trong kháng chiến chống thực dân Pháp
(1945-1954). Trang http://www.nxbctqg. org.vn/dong-gop-cua-phat-giao-trong-
khang-chien-chong-thuc-dan-phap-1945-1954-.html, đăng tải 7/10/2019, truy
cập ngày 7/8/2021. 5. Giáo hội Phật giáo Việt Nam (1981), Kỉ yếu Hội nghị Đại
biểu thống nhất Phật giáo Việt Nam lần thứ nhất, ngày 04 – 07/11 Thích Thiện
Hoa, 2019. “Lời dạy của Đức Phật về Lục hòa – 6 phép hòa kính” bài viết đăng
trên trang https://phatgiao.org.vn/loi- day-cua-duc-phat-ve-luc-hoa--6-phep-hoa-
kinh-d34391.html. Truy cập ngày 6/4/2021. 6. Hồ Chí Minh: Toàn tập, tập 3. Nxb
Chính trị quốc gia, Hà Nội, 1995 Hồ Chí Minh: Toàn tập, T 6. Nxb. Chính trị quốc

Bảo tồn và phát huy giá trị tôn giáo trong xây dựng giá trị văn hóa truyền thống của dân tộc
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/bao-ton-va-phat-huy-gia-tri-ton-giao-trong-xay-dung-gia-tri-van-hoa-truyen-thong-cua-
dan-toc.html



gia - Sự thật, H, 2011 Hồ Chí Minh toàn tập,(2011), tập 9, Nxb Chính trị quốc
gia-sự thật. 7. Nguyễn Ngọc Hương, 2021. Những điểm nổi bật về tôn giáo trong
Văn kiện Đại hội XIII của Đảng, ,trang https://tuyengiao.vn/ dua-nghi-quyet-cua-
dang-vao-cuoc-song/nhung-diem-noi-bat-ve-ton-giao-trong-van-kien-dai-hoi-xiii-
cua-dang-134085 , đăng tải ngày 30/6/2021, truy cập ngảy 03 /8/2021 8.
Trương Hoài Phương, 2011. “Giữ gìn và phát huy giá trị truyền thống của con
người Việt Nam – một yêu cầu tất yếu khách quan trong sự nghiệp côngnghiệp
hóa, hiện đại hóa”. Tạp chí phát triển nhân lực, số 5, tr 63-64. 9. Nguyễn Văn
Sâm, 1975. Tín ngưỡng Việt Nam cận đại và hiện đại. Đại học văn khoa Sài Gòn
10. Phúc Trung, 2011. “Mười điều thiện” bài viết đăng trên trang
http://www.daophatngaynay.com/vn/phat-phap/buoc-dau-hoc- phat/nen-tang-
gioi/8743-Muoi-dieu-thien.html. Truy cập ngày 6/4/2021. 11. Nguyễn Xuân
Trung, (2015). Tư tưởng Hồ Chí Minh về đoàn kết tôn giáo giá trị lý luận và thực
tiễn. Nxb Lý luận Chính trị, H 12. Trần Ngọc Thêm. Một số vấn đề về hệ giá trị
Việt Nam trong giai đoạn hiện tại. Nxb Đại học quốc gia TP. Hồ Chí Minh, 2015

Bảo tồn và phát huy giá trị tôn giáo trong xây dựng giá trị văn hóa truyền thống của dân tộc
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/bao-ton-va-phat-huy-gia-tri-ton-giao-trong-xay-dung-gia-tri-van-hoa-truyen-thong-cua-
dan-toc.html


