
Các năng lực kỳ lạ của ý thức trong học thuyết
vô ngã

ISSN: 2734-9195   15:47 27/07/2021

Tóm tắt: Kiên định với lập trường vô ngã, Phật giáo cho rằng ý thức
là con đường duy nhất để nhận thấy cái ngã chỉ là giả hợp và cũng
chính ý thức giúp người ta giải thoát để đạt Niết bàn. Theo Phật giáo,
ngũ uẩn là vô thường, khổ, và bất toại nguyện; chỉ ý thức mới giúp
biết thực trạng ấy để, từ đó, người ta giải thoát. Vẫn theo Phật giáo,
ngũ uẩn là không thể kiểm soát; luận chứng cho điều này, Phật giáo
đã gán cho ý thức hàng loạt năng lực siêu phàm thông qua hành thiền
như (i) có thể khiến hành giả đi trên nước hay bay trên không trung,
(ii) có thể thay đổi hình dạng chỉ bằng suy nghĩ, và (iii) có thể bay đến
các thế giới khác nhau bằng thân xác của mình. Gán cho ý thức các
năng lực kỳ lạ dẫn đến quan điểm kỳ lạ về cái ngã và chủ nghĩa quy
giản trong Phật giáo. Từ khóa: vô ngã, ý thức, năng lực siêu phàm.

Các năng lực kỳ lạ của ý thức trong học thuyết vô ngã
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/cac-nang-luc-ky-la-cua-y-thuc-trong-hoc-thuyet-vo-nga.html



Giáo lý vô ngã (anattalakkhana sutta) được Phật Đà tuyên thuyết trong đợt
giảng thứ hai sau khi ngài thành đạo và đợt giảng này được gọi là Cuộc Thuyết
giáo Thứ hai(1). Trước Cuộc Thuyết giáo Thứ hai là đợt giảng thứ nhất, được gọi
là Cuộc Thuyết giáo Thứ nhất(2). Hai cuộc thuyết giáo cách nhau không bao xa,
dưới một tháng sau khi Phật Đà thành đạo từ tu thiền 49 ngày nghe bảo dưới
gốc cây bồ đề. Trong Cuộc Thuyết giáo Thứ nhất, Phật Đà giảng Tứ Diệu Đế và
Lý Duyên Khởi. Cùng với lý vô ngã được tuyên cáo trong Cuộc Thuyết giáo Thứ
hai, chúng tạo thành ba trụ cột của triết lý Phật giáo. Để tiện làm sáng tỏ năng
lực kỳ lạ của ý thức cũng như mâu thuẫn trong sự thống nhất giữa chúng, chúng
tôi sẽ chia giáo lý này thành hai phần như các nhà nghiên cứu hiện đại đã làm:
Giáo lý Anatman Thứ nhất(3) và Giáo lý Anatman Thứ hai(4).

Các năng lực kỳ lạ của ý thức trong học thuyết vô ngã
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/cac-nang-luc-ky-la-cua-y-thuc-trong-hoc-thuyet-vo-nga.html



Giáo lý Anatman Thứ nhất tiếp cận vô ngã ở góc độ coi ngũ uẩn là khổ và không
kiểm soát được(5). Khi luận chứng cho giáo lý này, các luận sư Phật giáo đã gán
cho Phật Đà và các đồ đệ nổi tiếng của ngài hàng loạt năng lực thần thông bằng
cách dùng ý thức điều khiển thông qua hành thiền. Đương nhiên năng lực thần
thông không có được một cách đơn giản, không thể đạt được chỉ bằng cách
thấu hiểu giáo lý, mà phải trải qua và vượt qua các giai đoạn tu luyện thiền
khác nhau.

Giáo lý Anatman Thứ hai tiếp cận ở góc độ coi ngũ uẩn là vô thường, khổ, và
chịu biến đổi(6). Các luận sư Phật giáo cho rằng nhiều đồ đệ nổi tiếng của Phật
Đà cũng được giải thoát chỉ cần sau khi thấu hiểu giáo lý này do đích thân Phật
Đà thuyết giảng. Giáo lý Anatman Thứ hai được phổ biến và phát triển với tỷ lệ
áp đảo, so với Giáo lý Anatman Thứ nhất, trong các kinh điển của Phật giáo(7).
Do vậy, dưới đây, chúng tôi xin trình bày sự kỳ lạ của ý thức trong Giáo lý
Anatman Thứ hai trước.

1. Chỉ cần thấu hiểu giáo lý là đạt giải thoát

1.1. Nội dung cơ bản của Giáo lý Anatman Thứ hai

Học thuyết vô ngã (anatman/anatta), cụ thể là Giáo lý Anatman Thứ hai, có lẽ là
kinh điển Phật giáo sớm nhất gán cho ý thức các năng lực kỳ lạ như có thể dùng
ý nghĩ để nhận thức giáo lý của Phật Đà rồi đạt giác ngộ.

Trước hết, Giáo lý Anatman Thứ hai nói về cái gì? Bản Pāli Vinaya Mahāvagga
(Ba Lợi Luật Tạng Đại Phẩm):

“Này chúng Tỳ kheo, các vị nghĩ sao: sắc là thường hay vô thường?”. “Vô
thường, bạch Thế Tôn”. “Những gì vô thường thì bất toại nguyện hay toại
nguyện?’. “Bất toại nguyện, bạch Thế Tôn”. “Và có hợp lý không khi diễn đạt
những gì vô thường, bất toại nguyện và chịu biến đổi thành “cái này của tôi, tôi
là cái này, đây là atta (ngã) của tôi?”. "Không, bạch Thế Tôn”(8).

Các phiên bản về Giáo lý Anatman Thứ hai đều ít nhiều giống nhau, thể hiện
trong các kinh điển tiếng Phạn khác như Mūlasarvāstivādin Sanghabhedavastu
(Căn Bản Thuyết Nhất Thiết Hữu Bộ Tỳ Nại Da Phá Tăng Sự), Mūlasarvāstivādin
Catusparisat (Căn Bản Thuyết Nhất Thiết Hữu Bộ Chúng Hứa Ma Ha Đế Kinh).

Dù Mahāsāmghika Mahāvastu (Đại Chúng Bộ Đại Sự) về Cuộc Thuyết giáo Thứ
hai diễn đạt giáo lý nói trên khác hoàn toàn, nó vẫn nhấn mạnh tính vô thường
của ngũ uẩn và tính tất yếu không thể xem ngũ uẩn là atta (cái ngã) của mình:

Các năng lực kỳ lạ của ý thức trong học thuyết vô ngã
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/cac-nang-luc-ky-la-cua-y-thuc-trong-hoc-thuyet-vo-nga.html



“Các vị nghĩ nghĩ sao, chúng Tỳ kheo: sắc thường hay vô thường?' “Vô thường,
bạch Thế Tôn”. Khi các vị hiểu vô thường của sắc và biết tính không ổn định,
tính rữa nát của nó và thực tế nó phải chịu biến hoại, mờ dần và chấm dứt,
những rữa nát có thể phát sinh trong phụ thuộc vào sắc – những bất ổn, đau
khổ, và bồn chồn, làm ô uế và dẫn đến tái sinh, sinh thành, lão và tử trong
tương lai - chúng chấm dứt. Thông qua chấm dứt chúng, những rữa nát gồm
những bất ổn, đau khổ, và bồn chồn, làm ô uế và dẫn đến tái sinh, sinh thành,
lão và tử trong tương lai - chúng không sinh khởi. “Các vị nghĩ sao, chúng ty
kheo, thụ/cảm giác… tưởng/nhận thức… hành/hành động… thức/ý thức, thường
hay vô thường?”. “Chúng vô thường, bạch Thế Tôn….”(9).

Tư tưởng vô thường về ngũ uẩn càng được khẳng định rõ ràng hơn trong Vajirā
Sutta (Kim Cương Dụ Tâm Kinh), nơi bhikkhunī Vajirā (Tỳ kheo ni Kim Cương) -
chứ không phải Phật Đà - được cho đã thốt ra các kệ sau đây với Māra (Ma
Vương):

Tại sao ngươi tin vào một chúng sinh/tồn tại? Đây không phải là quan điểm của
ngươi chứ, Ma Vương?

Đây chẳng phải là cái gì ngoài một đống thành tạo: không tồn tại nào được tìm
thấy ở đây (553)

Khi có một tập hợp các bộ phận,

Thuật ngữ “xe ngựa” được sử dụng;

Theo cách tương tự, khi các uẩn tồn tại (khandhesu santesu)

Các năng lực kỳ lạ của ý thức trong học thuyết vô ngã
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/cac-nang-luc-ky-la-cua-y-thuc-trong-hoc-thuyet-vo-nga.html



Thuật ngữ truyền thống là “chúng sinh” (được áp dụng cho chúng) (554)

Chỉ có khổ (dukkham eva) mới thực tồn, Và chỉ có khổ mới trường tồn.

Không có gì ngoài khổ thực tồn,

Và không có gì ngoài khổ chấm dứt tồn tại (555) (S I, 296 (v. 553-555))

Đoạn văn trên dường như đi đến đoạn tuyệt dứt khoát về khả năng có thể tồn
tại một tự ngã (self) theo đúng nghĩa đen mà các diễn đạt trong các kinh điển
trước đó, trước Kim Cương Dụ Tâm Kinh, còn có thể bao hàm. Ý thức Phật giáo
đến lúc này dứt khoát bác bỏ cái tôi, bác bỏ tồn tại của cả linh hồn. Trong Kim
Cương Dụ Tâm Kinh, Tỳ kheo ni Kim Cương nói rằng một người được tạo thành
từ tập hợp các phần tử vô thường (khandhas), trong đó không có bản thể thiết
yếu (satta), không có cấu trúc khởi thủy(10), và điều ấy cũng giống như một cỗ
xe không tồn tại ngoài các phần riêng lẻ mà nó bao gồm và cấu thành cái xe
ấy. “Không nghi ngờ gì nữa, đây là tuyên bố của học thuyết no self cổ điển”
(11). Trên thực tế, tuyên bố của bhikkhunī Vajirā “Chỉ có khổ mới thực tồn/Và
chỉ có khổ mới trường tồn” tương tự tuyên bố của Buddhaghosa (Phật Âm) “chỉ
có khổ chứ không có người khổ”(12) và của Śāntideva (Tịch Thiên) “người chịu
khổ không tồn tại”(13). Tất cả các tuyên bố ấy đều cho rằng “không có “ma”
trong cỗ máy, không có linh hồn trong thể xác người, chỉ có trạng thái tâm lý
(khổ) mới thực tồn.

1.2. Chỉ cần thấu hiểu giáo lý là đạt giải thoát

Tất cả các phiên bản của Cuộc Thuyết giáo Thứ hai đều mô tả cách thức năm đồ
đệ đầu tiên của Phật Đà đạt giải thoát gần như ngay lập tức sau khi nghe Giáo
lý Anatman Thứ hai. Trước đó, họ chỉ đạt hiểu biết ban đầu về pháp (dharma)
khi nghe các bài giảng của Phật Đà tại Cuộc Thuyết pháp Thứ nhất: Tứ Diệu Đế
về con đường trung đạo giữa khổ hạnh và lạc thú, chẳng hạn trong Chuyển
Pháp Luân Kinh – Dhammacakkappavattana Sutta (Vin I, 10.10ff). Đạt được cấp
độ giải thoát đầu tiên này, chứng đắc quả Tu Đà Hoàn (sotāpatti) – tầng đầu
tiên trong tứ thánh quả, là tôn giả Kiều Trần Như (Kondanna) mà bản kinh tiếng
Pali mô tả như trạng thái pháp nhãn khai sinh (dhamma cakkhu) hay con mắt
pháp đã mở:

“Khi bài kinh này được thuyết giảng, tôn giả Kiều Trần Như đã đạt tri kiến không
tỳ vết và không uế tạp trong nhãn pháp (dhamma cakkha) được khai thị: mọi
thứ có bản tính sinh khởi cũng đều có bản tính đoạn diệt” (Vin I, 11.32).

Các năng lực kỳ lạ của ý thức trong học thuyết vô ngã
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/cac-nang-luc-ky-la-cua-y-thuc-trong-hoc-thuyet-vo-nga.html



Các bài kinh khác cũng được thuyết trước khi bốn tôn giả còn lại của năm vị
đồng tu cùng chứng đắc pháp nhãn thanh tịnh như vậy (Vin I, 12.28) (Vin I,
13.6). Thực ra, chỉ cần chứng đắc ở tầng đầu tiên, đệ nhất thánh quả, cũng đã
được coi có tư cách thánh rồi. Những người chứng ngộ như thế được Phật giáo
cho rằng đã đạt thánh tính, có giá trị làm thánh, tức vượt qua sự tầm thường
của người thường. Nhưng khi nghe thuyết pháp Giáo lý Anatman Thứ hai, cả
năm tôn giả đều lấy làm hoan hỷ, tán dương lời dạy của Phật Đà theo mô tả
trong bản kinh Pali Vinaya:

“Khi bài kinh này được thuyết giảng, tâm trí của cả năm tôn giả đều thoát khỏi
các hư nát mà không một chút dính bám” (Vin I, 14.34).

Cả năm đại đức đều đạt đến quả vị cao nhất trong tứ thánh quả là Alahán
(arahanta), trạng thái được cho nhìn thấy bản chất đích thực của tồn tại và
thậm chí vươn đến cả niết bàn(14). Cho dù còn lâu mới ngang bằng quả vị Phật
Quả (buddhahood), tâm trí hay ý thức của các Alahán cũng được thừa nhận “đã
đạt đến cấp độ tự do cá nhân để hòa nhập vào thế giới bồ tát (bodhisattva) trên
con đường trở thành của chính họ”(15) . Họ tự tại phi thường, không còn bị ràng
buộc, bị cuốn vào luân hồi sinh tử nữa, muốn viên tịch lúc nào cũng được. Đạo
đức của Alahán trở thành tuyệt đối hoàn hảo; không thần thánh thiên tử nào có
thể tìm thấy lỗi lầm của họ nữa. Bởi thế, các Alahán đôi khi cũng được ví có địa
vị tương đương với các thánh, các tông đồ hoặc các đệ tử sơ khởi và các nhà
lãnh đạo của đức tin Cơ Đốc Giáo. Phật giáo Đại thừa liệt kê 18 vị hay Thập Bát
La Hán đạt được các thánh tích như vậy trong khi chờ đợi sự ra đời của Di Lặc
Phật (Maitreya). Các tông phái khác đưa ra các liệt kê khác nhau với các con số
như 6, 8, 16, 100, và 500 La hán.

2. Dùng ý thức luyện thiền để đạt các thần thông

2.2. Nội dung cơ bản của Giáo lý Anatman Thứ nhất

Năng lực thần thông của ý thức bộc lộ khi triển khai Giáo lý Anatman Thứ nhất
với cách diễn đạt được cho là kỳ lạ. Trong giáo lý này, Phật Đà nói ngũ uẩn mà
Alexander Wynne coi thực chất chỉ là “các hiện tượng tâm – vật lý”, không phải
là ātman/attā (anātman/anattā) vì chúng nằm ngoài kiểm soát của người.
Steven Collins cũng mô tả giáo lý này như là “lập luận về thiếu kiểm soát”(16).
Nói cách khác, Giáo lý Anatman Thứ nhất là luận chứng về vô ngã như là cái
thiếu kiểm soát. Tính không thể điều khiển được của ngũ uẩn, cụ thể là của
từng thành phần trong ngũ uẩn, được Mahāvagga của Pāli Vinaya (Pali Luật
Tạng Đại Phẩm) tường thuật như sau:

Các năng lực kỳ lạ của ý thức trong học thuyết vô ngã
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/cac-nang-luc-ky-la-cua-y-thuc-trong-hoc-thuyet-vo-nga.html



“Sắc, này chúng Tỳ kheo, không phải là attā (ngã). Vì nếu sắc là attā, nó không
hướng đến phiền não và, liên quan đến nó, ta sẽ thành công với ý nghĩ "hãy để
sắc của ta thế này” hoặc "hãy đừng để sắc của ta thế kia". Vì sắc không phải là
attā, này chúng Tỳ kheo, nó hướng đến phiền não và, liên quan đến nó, ta
không thành công với ý nghĩ “hãy để sắc của ta thế này” hoặc “hãy đừng để
sắc của ta thế kia”

… “Thức (ý thức) không phải là atta. Vì nếu thức là attā, này chúng Tỳ kheo, nó
sẽ không hướng đến phiền não …” (Vin I. 13.18).

Alexander Wynne cho rằng “Giáo lý Anātman Thứ nhất của Cuộc Thuyết giáo
Thứ hai đặc biệt khó hiểu”(17) mặc dù nó thể hiện tầm quan trọng hiển nhiên
đối với toàn bộ tiến trình lịch sử tư tưởng Phật giáo. Tính khó hiểu nằm ở câu
thứ hai của giáo lý, dưới dạng mệnh đề chỉ điều kiện, mở đầu bằng đại từ quan
hệ “nếu”. Câu thứ hai của giáo lý nói rằng hai hậu quả tất yếu sẽ nảy sinh
“nếu” các cấu phần của ngũ uẩn, mà Wynne gọi là “các cấu phần của người
hiện tượng” (2), tạo thành ātman/attā.

Hậu quả thứ nhất liên quan đến vấn đề khổ (duhkha), cơ sở của Tứ Diệu Đế và
là một trong tam pháp ấn cấu thành thế giới hiện tượng hay một trong ba tính
chất của sự vật. Cụ thể, nếu ngũ uẩn là ngã (atta), các cấu phần của chúng sẽ
“không hướng đến phiền não (ābādhā)” nữa, không chịu phiền não và đau khổ
nữa. Toàn bộ ngũ uẩn, tất thảy sắc-thụ-tưởng-hành-thức, đều không chịu bát
khổ (sinh khổ, lão khổ, bệnh khổ, tử khổ, ái biệt ly khổ, oán tằng hội khổ, sở cầu
bất đắc khổ, thụ ngũ uẩn khổ) nữa nếu xét về hình thức. Chúng không bị cuốn
vào tam khổ (khổ khổ, hoại khổ, hành khổ) nữa nếu truy cứu theo nguyên nhân
và các cấp độ gây khổ. Hậu quả thứ hai là người ta có thể thay đổi chúng, ngũ
uẩn, theo ý muốn của mình. Chẳng hạn với sắc (rūpa): “ta sẽ thành công với ý
nghĩ hãy để sắc của ta thế này hoặc hãy đừng để sắc của ta thế kia”. Tóm lại,
với câu thứ hai ở dạng mệnh đề điều kiện “nếu”, Giáo lý Anātman Thứ nhất đã
đưa ra một giả định về một trạng thái tồn tại của cái ngã trái ngược hoàn toàn
với quan niệm mà tất cả các tông phái Phật giáo đều phủ nhận. Câu thứ hai ấy
đã khiến Giáo lý Anātman Thứ nhất thừa nhận giả định rằng tồn tại một khái
niệm về một ātman/attā cấu từ ngũ uẩn chẳng những vượt ra ngoài đau khổ mà
còn có thể kiểm soát được bằng các suy nghĩ đơn giản.

Các năng lực kỳ lạ của ý thức trong học thuyết vô ngã
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/cac-nang-luc-ky-la-cua-y-thuc-trong-hoc-thuyet-vo-nga.html



2.2. Ý thức có thể giúp đạt các thần thông

Các điểm kỳ dị nêu trên về nội dung và cách phân bố Giáo lý Anātman Thứ nhất
dường như liên quan đến việc nhiều văn bản Phật giáo khác khẳng định khả
năng đạt được năng lực chuyển hóa thể xác và tinh thần chỉ cần nhờ ý thức
thông qua các thực hành thiền khác nhau.

Theo giải thích được thừa nhận rộng rãi về con đường Phật giáo như trong
Sīlakkhandhavagga (Giới Uẩn Tập) của Dīgha Nikāya (Trường Bộ Kinh), một Tỳ
kheo có thể đạt hàng loạt khả năng siêu phàm sau khi chứng ngộ đệ tứ jhāna
hay thiền chỉ tầng thứ tư(18). Đầu tiên vị ấy đạt đến tri thức và tầm nhìn về
quan hệ giữa tâm và thân. Sau đó vị ấy đạt khả năng tạo tác một cơ thể “do
tâm trí tạo tác” từ chính cơ thể của mình. Sau đó nữa, vị ấy đạt lục thần thông
hay một bộ sáu năng lực siêu nhiên mà trong Sangīti Sutta (Đẳng Tụng Kinh)
gọi là các thần thông (abhiññā) hay các bí quyết cao hơn: các năng lực siêu
nhiên khác nhau (iddhi), thiên nhĩ thông hay tai thần thánh, khả năng đọc suy
nghĩ của người khác và, cuối cùng, tam trí hay ba kiến thức, tức là tiền kiếp của
vị ấy, hoạt động của nghiệp và tái sinh trong vũ trụ và, cuối cùng là, tiệt trừ
những hư nát. Khả năng thứ hai và thứ ba trong số các khả năng siêu nhiên này
- hóa thân của một cơ thể “được tạo ra từ tâm trí” và đạt sức mạnh siêu nhiên
(iddhi) - bao gồm những thứ, theo các ngôn từ trong Cuộc Thuyết pháp Thứ hai,
có thể được gọi là khả năng “hãy để sắc của tôi thế này”.

Các năng lực kỳ lạ của ý thức trong học thuyết vô ngã
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/cac-nang-luc-ky-la-cua-y-thuc-trong-hoc-thuyet-vo-nga.html



Trong khi một số sức mạnh kỳ lạ ấy không liên quan đến biến đổi kỳ diệu của
ngũ uẩn (ví dụ đi bộ trên mặt nước hoặc bay trong không trung, được mô tả như
phép màu thiên nhiên), các thần thông khác có đề cập khả năng thay đổi hình
dạng người chỉ thông qua suy nghĩ (ví dụ tạo một thân mới bởi tâm trí, tạo ra
các hiện hình đồng thời của bản thân, trở nên vô hình, vân vân). Sức mạnh siêu
nhiên cuối cùng (iddhi) dường như cũng liên quan đến ngũ uẩn hoạt động ngoài
quy luật tự nhiên và, do đó, giả định rằng chúng được biến đổi một cách kỳ lạ.
Như đã chỉ ra trước đó, Phật giáo có niềm tin rằng, khi đạt đến trạng thái thiền
vô sắc, hành giả có thể du hành đến các tầng trời bằng cơ thể vật chất của một
người, điều không thể tìm thấy trong Bà La Môn Giáo Sức mạnh lạ lùng này trên
thực tế đã được chứng thực trong suốt các bản kinh bằng chữ Pāli mà, ở đó,
thỉnh thoảng người ta nói rằng Phật Đà và các Tỳ kheo lỗi lạc khác biến mất tức
thì và tái hiện lập tức trong thế giới Phạm Thiên (M I, 326.11). Một sức mạnh
như vậy gợi ra niềm tin vào khả năng đạt được năng lực ma thuật đối với ngũ
uẩn để chúng được như cái người ta mong muốn dù trái ngược với những gì
được cho là luật của thiên nhiên. Giáo lý Anātman Thứ nhất nói thêm rằng bất
kỳ người nào có sức mạnh siêu nhiên đối với ngũ uẩn, do đó, phải có ātman/
attā được cấu từ ngũ uẩn và có khả năng thoát khổ. Ngụ ý của điều này, rằng
khả năng du hành đến thế giới Phạm Thiên bằng thể xác, chẳng hạn, chỉ có thể
hàm nghĩa một người có một ātman bất tử. Dĩ nhiên, “khả năng này được gán
cho Phật Đà và các Tỳ kheo lỗi lạc khác trong suốt văn học Phật giáo sơ khai”
(19).

Các ví dụ khác về sức mạnh ma thuật tương tự được tìm thấy trong Pāli Vinaya
Mahāvagga (Ba Lợi Luật Tạng Đại Phẩm) ngay sau Cuộc Thuyết pháp Thứ hai.
Sức mạnh đầu tiên trong số các thần thông xuất hiện khi cư sỹ Yasa trở nên vô
hình trong lúc Phật Đàđang dạychacủacư sỹ (Vin I, 16.16) Chuyện biến hình
được nối tiếp ngay sau đó bằng một sự kiện khác phức tạp hơn, trong đó nhiều
phép màu được Phật Đà thực hiện trong nỗ lực chuyển đổi toán huynh đệ
Kassapas (Ca Diệp). Tất cả các phép màu này đều được thực hiện vì lợi ích của
các Uruvela Kassapa (đạo sỹ Ca Diệp ở thành Ưu Lầu Tần Loa). Vì vậy, Phật Đà
đọc tâm trí của Kassapa (bằng tha tâm thông) rồi biến vào hồ Anotatta trên dãy
Himalaya (để tránh quấy nhiễu họ trong một ngày tế lễ trọng đại) (Vin I,
27.27.ff). Ngài đến thăm thiên đàng Tāvatimsa (Đế Thích Thiên) để hái trái cây
(Vin I, 30.28), chẻ năm trăm mảnh củi lửa vốn không thể chẻ trong tích tắc, tạo
năm trăm bình lửa rực cháy, đi trên mặt nước (Vin I, 32.9), bay trên không (Vin
I, 32.19), vân vân. Có lẽ phép lạ khác thường nhất - dựa trên nội dung của Giáo
lý Anātman Thứ nhất – là ma thuật về lửa của Phật Đà khi thuần hóa nāgarāja
(long vương) sống trong am thất thờ lửa của các đạo sỹ Uruvela Kassapa. Luật
tạng Pāli có hai chuyện về truyền thuyết này và hầu như giống hệt nhau(20).

Các năng lực kỳ lạ của ý thức trong học thuyết vô ngã
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/cac-nang-luc-ky-la-cua-y-thuc-trong-hoc-thuyet-vo-nga.html



Phần quan trọng của chuyện thứ hai như sau (Vin I, 25.24):

Khi thấy hiền triết bước vào, long vương không vui và nhả khói. Về phần mình,
‘long vương trong lòng người’ (manussanāgo) nhân từ, không gặp rắc rối cũng
nhả khói. Không thể chịu đựng được cơn thịnh nộ của mình, long vương bắt đầu
khạc lửa. Nhưng vì thành thạo trong nguyên tố lửa, ‘long vương trong lòng
người’ cũng lập tức khạc lửa. Trong khi cả hai đang bốc cháy, các đạo sỹ khổ
hạnh bện tóc quan sát thảo am lửa và nói: "Thậm chí cho dù hình dạng của nhà
khổ hạnh vĩ đại thật kỳ diệu, ông ấy sẽ không (thể) làm hại long vương". Nhưng
cuối đêm đó, ngọn lửa của long vương bị chinh phục và ngọn lửa đầy màu sắc
của tay thợ kỳ diệu (ám chỉ Phật Đà) vẫn còn. Những ngọn lửa đầy màu sắc
phát ra từ các Angiras (các ẩn sỹ Ương Kỳ La) thân vàng có màu xanh đậm, đỏ,
đỏ thẫm và vàng. Sau đó, vị ấy thả long vương vào bát của mình và đưa nó cho
người bà la môn: "Đây là con rắn của thí chủ, Kassapa (Ca Diệp) - sự lộng lẫy
rực lửa của nó đã bị tiêu tán bởi (nguyên tố lửa của) ta".

Một văn bản Pāli tương tự gợi ý tín ngưỡng sơ kỳ của Phật giáo về sức mạnh ma
thuật để đạt uy lực “hãy để sắc của ta thế này” là Mahāparinibbāna Sutta (Đại
Bát Niết Bàn Kinh). Tình tiết được đề cập xảy ra khi Ānanda không nhận thấy
Phật Đà đã gợi ý rằng ngài có thể sống tiếp cho đến khi kết thúc một kiếp (D II

Các năng lực kỳ lạ của ý thức trong học thuyết vô ngã
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/cac-nang-luc-ky-la-cua-y-thuc-trong-hoc-thuyet-vo-nga.html



103.1):

“Nếu muốn, người đã tu tập lão luyện, chắc chắn, trở nên bền vững, thiện xảo,
quán chiếu và thực hiện tứ thần túc (iddhipādā), có thể trường tồn cho cả kiếp
hoặc phần còn lại của kiếp. Tathāgata (Như Lai), này Ānanda, đã tu tập lão
luyện, chắc chắn, trở nên bền vững, thiện xảo, quán chiếu và thực hiện tứ thần
túc (iddhipādā), có thể trường tồn cho cả kiếp hoặc phần còn lại của kiếp”.

Văn bản tiếp tục thuật rằng dù Phật Đà lặp lại thông điệp hai lần nữa, Ānanda
đã không nhận ra tác dụng của nó. Và trong một bước ngoặt khá tàn nhẫn, khi
Ānanda cuối cùng cũng nhận ra những gì Phật Đà nói, và yêu cầu ngài ở lại
trong phần còn lại của kiếp, Phật Đà tuyên bố rằng thời gian đã trôi qua (D II,
115.1). Các tác giả của đoạn văn này rõ ràng tin Phật Đà đã làm chủ các phép
màu tự chuyển hóa - cũng như các luận sư A Tỳ Đạt Ma kể chuyển Phật Đà
chuyển hóa các đạo sỹ Kassapas, và các tác giả của một số thần thông cho
rằng Phật Đà đã đạt quả vị ấy sau đệ tứ jhāna hay tầng thiền định thứ tư.

Cũng có thể xem xét đoạn văn về tứ “vô sắc tướng” trong Sangīti Suttanta –
Phúng Tụng Kinh (D.III.224.10). Nó chỉ ra rằng các thành tựu thiền định được
thực hiện bằng cách "nghĩ" chúng thành hiện thực:

Tứ thiền vô sắc giới: ở đây, thưa tôn giả, bằng siêu việt toàn triệt sắc tưởng
(vượt qua hoàn toàn tri giác về các hình thức hữu hình), khi các tưởng tri của
các tác động giác quan mờ dần nhờ không còn chú ý đến các tưởng tri về sự đa
dạng nữa, Tỳ kheo nghĩ đến hư không vô biên (không gian vô hạn - ananto
ākāso ti) và sau đó chứng và trú không vô biên xứ (đi vào và ở trong phạm vi
của không gian vô tận); siêu việt toàn triệt không vô biên xứ bằng cách nghĩ
đến thức vô biên xứ (hoàn toàn vượt qua phạm vi vô tận của không gian bằng
cách suy nghĩ ý thức vô hạn), vị ấy chứng và trú thức vô biên xứ (đi vào và ở
trọng phạm vi của vô hạn ý thức); siêu việt toàn triệt thức vô biên xứ bằng cách
nghĩ đến “không hết thảy”, vị ấy chứng và trú vô sở hữu xứ (lĩnh vực của hư
không); siêu việt toàn triệt vô sở hữu xứ, vị ấy chứng và trú phi tưởng phi phi
tưởng xứ (lĩnh vực của vô thức và vô vô thức) (D III 224.10).

Luận giải trên đây đã mô tả cách một Tỳ kheo đạt trạng thái thiền định chỉ cần
thông qua suy nghĩ: Tỳ kheo mong muốn thức (ý thức, tâm thức) của mình
“được thế này” và sau đó biến nó thành thế ấy.

Còn nữa…

Hoàng Quốc Dũng - NCS triết học, Học viện Báo chí & Tuyên truyền Tạp
chí Nghiên cứu Phật học số tháng 7/2021

Các năng lực kỳ lạ của ý thức trong học thuyết vô ngã
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/cac-nang-luc-ky-la-cua-y-thuc-trong-hoc-thuyet-vo-nga.html



----------------

CHÚ THÍCH:

(1) The Second Sermon (2) The First Sermon (3) The First Anatman Teaching (4)
The Second Anatman Teaching (5) Alexander Wynne (2009). Miraculous
Transformation and Personal Identity: A Note on The First anatman Teaching of
the Second Sermon. Mahidon University, 21/11/2009; pp. 81 (6) Alexander
Wynne (2009). Early Evidence for the Noself Doctrine: A Note on The Second
anatman Teaching of the Second Sermon. Mahidon University, 16/11/2009; pp.
59 (7) Alexander Wynne (2009). Early Evidence for the Noself Doctrine: A Note
on The Second anatman Teaching of the Second Sermon. Mahidon University,
16/11/2009; pp. 59 (8) Dr. K. N. G. Mendis (1979). The Second Discourse of the
Buddha On the No-Self Characteristic (Anattalakkhana Sutta). Buddhist
Publication Society Kandy (9) J.J. Jones (1952). The Mahavastu, Volume II. By J. J.
JONES, M.A. (Wales) (10) archetypal form (11) Alexander Wynne (2009). Early
Evidence for the Noself Doctrine: A Note on The Second anatman Teaching of
the Second Sermon. Mahidon University, 16/11/2009; pp. 64 (12) Warren, Henry
Clarke and Kosambi, dharmananda (1989). Visuddhimagga of
Buddhaghosācariya. Harvard Oriental Series Volume forty-one. New Delhi:
Motilal Banarsidass; pp. 369, 436 (13) Tripathi, Sridhar (1988).
Bodhicaryāvatāra of Śāntideva with the Commentary Pañjikā of Prajñākaramati
(14) Warder, A.K. (2000). Indian Buddhism. Motilal Banarsidass Publishers; p. 67
(15) Rhie, Marylin; Thurman, Robert (1991). Wisdom And Compassion: The
Sacred Art of Tibet. New York: Harry N. Abrams; p. 102-119 (16) Collins, Steven
(1982). Selfl s Persons; Imagery and thought in Theravāda Buddhism.
Cambridge University Press; p. 98 (17) Alexander Wynne (2009). Miraculous
Transformation and Personal Identity: A Note on The First anatman Teaching of
the Second Sermon. Mahidon University, 21/11/2009; pp. 82 (18) G.A.
Somaratne (2017). The Sutta-s as Literary Genre: A Study of the
Sīlakkhandhavagg. 2017. New Delhi (19) Alexander Wynne (2009). Miraculous
Transformation and Personal Identity: A Note on The First anatman Teaching of
the Second Sermon. Mahidon University, 21/11/2009; pp. 86 (20) Rhys Davids,
T.W. and Oldenberg, Hermann (1885). Vinaya Texts Part I: The Pātimokkha, The
Mahāvagga I-IV. Ocford University Press

Các năng lực kỳ lạ của ý thức trong học thuyết vô ngã
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/cac-nang-luc-ky-la-cua-y-thuc-trong-hoc-thuyet-vo-nga.html


