
Những Chặng Đường Tu Học Của Người Cư Sĩ
(Phần 3)

ISSN: 2734-9195   16:36 01/02/2024

Tâm không hết tham lam trộm cắp thì tu học theo đạo Phật chẳng những hoài
công vô ích, mà còn làm cho Phật giáo mang tiếng.

Những Chặng Đường Tu Học Của Người Cư Sĩ
THỌ NGŨ GIỚI

Trong đạo Phật, năm giới cấm này là năm tiêu chuẩn làm người; người
nào sống không đúng năm giới này là chưa xứng đáng làm người.

Những Chặng Đường Tu Học Của Người Cư Sĩ (Phần 3)

Trước khi muốn thọ Ngũ Giới, thì các bạn phải tìm hiểu THỌ NGŨ GIỚI nghĩa là
gì? Cụm từ THỌ NGŨ GIỚI có hai phần:

1- Thọ

2- Ngũ Giới

Bây giờ các bạn tìm hiểu nghĩa của từ “thọ”. Vậy THỌ nghĩa là gì?

Thọ có nghĩa là chấp nhận, đồng ý, chịu phép. Ngũ Giới có nghĩa là năm giới
cấm. Hai từ ghép chung lại là “thọ Ngũ Giới”, có nghĩa là chấp nhận sống đúng
năm giới cấm, không hề vi phạm một lỗi nhỏ nhặt nào trong năm giới này.

Trong đạo Phật, năm giới cấm này là năm tiêu chuẩn làm người; người nào sống
không đúng năm giới này là chưa xứng đáng làm người.

Bây giờ, Thầy sẽ truyền năm giới cấm này cho quý phật tử, quý vị hãy lắng
nghe và suy nghĩ cho kỹ để thông suốt những giới cấm này.

Ở đây, Thầy không truyền năm giới cấm suông. Vì đạo Phật là đạo tự giác, tự
nguyện, nên ai đến với đạo Phật đều phải đến với sự giác ngộ, thông suốt bốn
chân lý của nó. Do thông suốt bốn chân lý của nó, nên đến với niềm tin sâu

Những Chặng Đường Tu Học Của Người Cư Sĩ (Phần 3)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/chang-duong-tu-hoc-cua-cu-si-3.html



thẳm tận đáy lòng của mình. Do đó mình phải tự nguyện, tự giác chấp nhận
những giới đức, giới hạnh làm cuộc sống. Cho nên đạo Phật không khuyến dụ ai
hết.

Đạo Phật là đạo giải thoát, nên không có năm giới cấm, vì có giới cấm là có sự
bắt buộc kẻ khác. Có sự bắt buộc kẻ khác thì làm sao gọi là đạo giải thoát? Năm
giới cấm này là do các tổ chế ra để cấm các tu sĩ Đại thừa phá giới, phạm giới,
bẻ vụn giới, v.v…

Ở đây Thầy truyền năm giới cấm, tức là truyền dạy quý phật tử năm đức hạnh
làm người. Người nào giữ tròn năm đức hạnh này mới xứng đáng làm người. Vậy
năm đức hạnh này là gì?

Năm Giới đức hạnh này gồm có:

1- Giới Cấm Sát Sanh = Giới Đức Hiếu Sinh.

2- Giới Cấm Tham Lam, Trộm Cướp = Giới Đức Buông Xả.

3- Giới Cấm Tà Dâm = Giới Đức Chung Thủy.

4- Giới Cấm Vọng Ngữ = Giới Đức Thành Thật.

5- Giới Cấm Uống Rượu = Giới Đức Minh Mẫn.

Giới thứ nhất: CẤM SÁT SANH

Giới cấm sát sanh là “GIỚI ĐỨC HIẾU SINH”. Người phật tử cần phải học hiểu và
sống cho đúng những đức hạnh này.

Giới Đức Hiếu Sinh này là lòng thương yêu sự sống của muôn loài trên hành tinh
này.

Giới Đức Hiếu Sinh chỉ có con người mới thực hiện được. Vì thế đạo Phật ra đời
mới đem chỉ dạy cho nhân loại, để con người xây dựng cho mình có một tâm
hồn hiếu sinh. Nhờ tâm hồn hiếu sinh, con người mới sống không làm khổ mình,
khổ người và khổ chúng sanh, để biến cảnh sống trên hành tinh này thành cảnh
sống an lạc cho mọi sự sống của muôn loài.

Những Chặng Đường Tu Học Của Người Cư Sĩ (Phần 3)

Hành tinh của chúng ta đang sống là một hành tinh có nhiều duyên hợp, để
sống và nảy sinh ra sự sống khác nhau. Có trùng trùng duyên hợp thì phải có
trùng trùng duyên sanh. Sanh diệt là một thể tự nhiên của hành tinh sống. Hành
tinh sống là một hành tinh có nhiều duyên hợp lại để tạo thành một sự sống

Những Chặng Đường Tu Học Của Người Cư Sĩ (Phần 3)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/chang-duong-tu-hoc-cua-cu-si-3.html



mới. Tạo thành sự sống mới có nghĩa là do các duyên hợp lại tạo ra một loài vật
mới như: thực vật hay động vật mới.

Cho nên vạn vật sinh ra không phải là do ĐẤNG TẠO HÓA, mà do CÁC DUYÊN
HỢP.

Chúng ta và vạn sinh vật do từ các duyên hợp lại sinh ra, cho nên chúng ta phải
thương yêu nhau, thương yêu tất cả chúng sanh, vì có thương yêu chúng sanh
thì chúng ta mới bảo vệ sự sống của muôn loài và của chính chúng ta. Nếu vô
tình chúng ta hủy hoại sự sống của chúng sanh (sự sống của loài vật), là chúng
ta tự huỷ hoại sự sống của chính mình.

Tại sao lại gọi hành tinh của chúng ta là hành tinh sống?

Trong vũ trụ có nhiều thái dương hệ, trong mỗi thái dương hệ có nhiều hành
tinh, trong các hành tinh phần nhiều là hành tinh chết, vì nơi đó không có sự
sống. Trong không gian vũ trụ có rất ít hành tinh sống so với hành tinh chết.

Hành tinh sống có nghĩa là nơi đó có môi trường sống phù hợp cho vạn vật sinh
sôi, nảy nở, sống và lớn lên. Bắt đầu từ loài rong rêu, thảo mộc, rồi đến các loài
vi khuẩn, côn trùng và cầm thú sinh ra. Cuối cùng là loài người.

Loài người là một loài động vật cao cấp, thông minh nhất trong các loài vật. Nhờ
có bộ óc thông minh, nên loài người được xem là chúa tể của muôn loài.

Các loài động vật trên hành tinh sống này thường giết hại lẫn nhau, ăn thịt nhau
mà chẳng chút thương nhau. Loài người cũng chỉ là một loài động vật, nên bản
năng vẫn còn tính chất hung ác như các loài khác, vì thế vẫn giết hại và ăn thịt.
Hiện giờ loài người tự cho mình là văn minh, nhưng bản chất hung ác vẫn còn
mang nặng trong tâm hồn.

Như đã nói ở trên, loài người vượt hơn muôn loài là nhờ có bộ óc thông minh, là
nhờ có tình cảm sâu sắc, nên từ đó xuất hiện những con người thoát ra khỏi bản
chất hung ác của loài động vật, tuyên dương lòng thương yêu sự sống của
muôn loài. Đó là đức Phật Thích Ca Mâu Ni, Ngài đã xây dựng cho loài người một
nền đạo đức nhân bản - nhân quả, và kêu gọi mọi người, mọi loài vật hãy thực
hiện lòng hiếu sinh (tâm từ bi), lòng yêu thương nhau một cách chân thật.

Lòng thương yêu sự sống của muôn loài xuất hiện theo từng cấp độ:

1- Cấp độ thứ nhất: Con người biết thương con người.

2- Cấp độ thứ hai: Con người biết thương các loài động vật khác.

Những Chặng Đường Tu Học Của Người Cư Sĩ (Phần 3)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/chang-duong-tu-hoc-cua-cu-si-3.html



3- Cấp độ thứ ba: Con người biết thương cây cỏ và thảo mộc.

Gồm ba cấp độ này lại mới được gọi là lòng hiếu sinh. Lòng hiếu sinh xuất phát
từ tâm từ, bi, hỷ, xả. Trong đạo Phật, tâm từ, bi, hỷ, xả còn có tên là “Tứ Vô
Lượng Tâm”. Tứ Vô Lượng Tâm là một pháp môn tu tập để thực hiện “Đạo Đức
Hiếu Sinh”.

Một người sống có lòng hiếu sinh là người biết thương sự sống của muôn loài.
Người nào sống được như vậy mới thật sự là bậc Thánh nhân. Vì chỉ có bậc
Thánh nhân mới sống được như vậy, sống mà không nỡ giết hại và ăn thịt lẫn
nhau, đó là một hành động không còn mang bản chất hung ác của loài động
vật; đó là một hành động mà loài cầm thú không thể làm được, chỉ có con người
mới thực hiện được mà thôi.

Bởi vậy, Thánh nhân không phải từ trên trời rơi xuống hay dưới đất chui lên, mà
từ con người, con người biết thương yêu sự sống của muôn loài.

Chỉ có con người biết tu sửa thân tâm, biết ngăn và diệt ác pháp, biết làm điều
lành, biết không làm khổ mình, khổ người, khổ muôn loài. Người biết làm như
vậy, đó là Thánh nhân.

Do biết khổ nên cố gắng khắc phục mình không làm điều ác, luôn sống làm điều
lành, đó là tu tập để làm Người thật là Người, để làm Thánh thật là Thánh.

Quý phật tử hãy nhìn xem mọi người đang sống quanh ta, tìm một người biết
thương yêu sự sống của muôn loài thì thật là hiếm thấy. Phải không quý vị?

Giới Đức Hiếu Sinh này là để xác định đức hạnh từ, bi, hỷ, xả của phật tử, dù ấu
thơ, hay già nua xuất gia đều phải sống đúng như vậy, mới được gọi Thánh cư sĩ
đệ tử của Phật.

Vậy mà có một số người, mặc áo như Phật, tự xưng mình là tu sĩ đệ tử của Phật,
tu theo pháp môn chánh gốc Nguyên Thủy của Phật, thế mà hằng ngày ăn thịt
chúng sanh, chẳng khởi lòng yêu thương trước sự đau khổ và chết chóc của loài
vật. Tội ác bằng non, bằng núi như vậy mà lại tìm cách che đậy và dối gạt mọi
người, nhất là lấy câu kinh Niết Bàn, họ bảo rằng: “Trước giờ thị tịch đức Phật
còn ăn thịt heo rừng”. Thật là lời bịa đặt khéo léo và gian xảo vô cùng. Quý phật
tử nhận xét xem, không có lối che đậy tuyệt hảo nào bằng cách là bảo: “Đức
Phật ăn thịt chúng sanh”. Bảo đức Phật ăn thịt chúng sanh thì không còn sợ ai
lên án và kết tội mình nữa.

Trong khi đó, đức Phật thường dạy chúng ta: “Thừa tự pháp, không nên thừa tự
thực phẩm”. Giới luật thứ nhất dạy “CẤM SÁT SANH”. Thế mà họ dám bịa đặt ra

Những Chặng Đường Tu Học Của Người Cư Sĩ (Phần 3)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/chang-duong-tu-hoc-cua-cu-si-3.html



câu chuyện đức Phật ăn thịt heo rừng trước khi chết.

Lúc bấy giờ, có một vị tỳ kheo ở xa đến trình Phật một sự kiện xảy ra: “Kính
bạch đức Thế Tôn, trên đường đến đây, chúng con có hai người mong đến để
được gặp Phật. Giữa đường, con nhờ uống nước có trùng nên còn sống sót về
đây gặp Phật, còn bạn con vì giữ giới luật, không uống nước có trùng nên đã
chết giữa đường. Vậy xin đức Phật phán xét như thế nào?”

Đức Phật bảo: “Kẻ ngu si kia! Ông có biết rằng: Vị tỳ kheo do không uống nước
có trùng đã gặp Phật, trước khi ông đến đây không? Còn ông gặp Phật mà lại
không bao giờ gặp Phật. Ông có hiểu chưa?”. Lời dạy này xác định tu sĩ và cư sĩ
Phật giáo hiện giờ không bao giờ gặp Phật, là vì họ phạm giới, phá giới, v.v…

Uống nước có trùng mà còn không gặp Phật, thì thử hỏi quý sư, thầy và cư sĩ: 
“Ăn thịt chúng sanh thì làm sao tu hành giải thoát được?”. Các sư, thầy, cư sĩ
gọi là Thánh tăng, Thánh ni và Thánh cư sĩ, mà ăn thịt chúng sanh thì Đức Hiếu
Sinh ở đâu? Các sư thầy và quý cư sĩ có biết không? Đạo Phật có Tứ Vô Lượng
Tâm, vậy Tứ Vô Lượng Tâm của các sư thầy ở đâu? THÁNH ĐỨC HIẾU SINH
không tròn thì làm sao làm Thánh tăng, Thánh ni, Thánh cư sĩ được.

Thánh tăng, Thánh ni và Thánh cư sĩ còn ăn thịt chúng sanh thì Thánh đó là
Thánh gì? Câu hỏi này để tự quý vị suy ngẫm trả lời.

Người cư sĩ chân chánh trong đạo Phật còn không ăn thịt chúng sanh, thì thử hỏi
quý vị là tu sĩ, thông suốt kinh điển của Phật để làm gì? Quý vị có bằng những
người cư sĩ này không?

GIỚI ĐỨC HIẾU SINH này để xác chứng trong bốn giới đệ tử của Phật:

1- Ưu Bà Tắc

2- Ưu Bà Di

3- Tăng

4- Ni

Ai là Thánh đệ tử của Phật, và ai là Ma Ba Tuần đội lốt đệ tử của Phật? Qua Giới
Đức Hiếu Sinh này, sẽ giúp chúng ta nhận rõ được CHÂN PHẬT TỬ hay là GIẢ
PHẬT TỬ. Khi nhận rõ chân phật tử là đệ tử của Phật thì phải hết lòng cung kính,
cúng dường và tôn trọng lẫn nhau, để cho Phật pháp được trường tồn.

Đệ tử của Phật sao lại còn ăn thịt chúng sanh? Như vậy đạo Phật có còn xứng
đáng là đạo từ bi nữa không? Có còn xứng đáng là nền đạo đức nhân bản - nhân

Những Chặng Đường Tu Học Của Người Cư Sĩ (Phần 3)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/chang-duong-tu-hoc-cua-cu-si-3.html



quả sống không làm khổ mình, khổ người, khổ chúng sanh nữa không? Có còn
xứng đáng là đạo trí tuệ nữa không? Nếu là đạo trí tuệ, sao lại ăn thịt chúng
sanh mà không có tư duy, suy nghĩ đâu là thiện, đâu là ác? Nếu là đạo của trí
tuệ, sao lại còn đắm mê dục lạc về ăn uống như vậy?

Để che đậy tâm hung ác phàm phu tục tử, chạy theo dục vọng thế gian trong
ăn uống, có một số tu sĩ bảo rằng: “Ăn thịt chúng sanh không thấy, không nghe,
không nghi”, và: “Phật còn ăn thịt heo rừng trước khi chết”. Lời nói này thật là
tội lỗi, không biết tội ấy phải chịu đến ngàn trùng kiếp nào cho hết được. Bằng
chứng là tu sĩ thời nay không có ai tu chứng quả A La Hán, là do chỗ không giữ
gìn Thánh hạnh hiếu sinh. Mặc dù có những tu sĩ không ăn thịt chúng sanh,
nhưng lòng hiếu sinh không có, vì họ không tu tập và rèn luyện Tứ Vô Lượng
Tâm.

Vu khống cho Phật ăn thịt chúng sanh để che tội ác của mình, thật là điêu ngoa,
xảo quyệt của những người đội lốt Phật giáo. Đó là hành động phá Đức Hạnh
Thánh trong đạo Phật, tội ấy là tội Ba La Di, tội đọa địa ngục, tội bị chém đứt
đầu.

Lòng hiếu sinh là một Thánh Đức của người tu sĩ Phật giáo. Nhưng dù là tu sĩ
hay cư sĩ cũng đều phải thực hiện cho bằng được, nếu không thì phải trả nợ
máu xương rất nặng trong nhiều kiếp.

Người tu sĩ nào đi ngược lại Giới Đức Hiếu Sinh này là tu sĩ của tà đạo, chỉ biết
nuôi thân mình bằng xương máu của chúng sanh thì sao gọi là Thánh đệ tử của
Phật.

Trong Bát Chánh Đạo, xin hỏi quý bạn: Chánh Mạng là gì?

Có phải chăng, nuôi mạng sống của mình bằng máu, xương của chúng sanh là
Chánh Mạng ư?

Nuôi Chánh Mạng sao lại nỡ nhẫn tâm ăn thịt chúng sanh? Nuôi mạng sống của
mình như vậy là Chánh Mạng ư?

Nuôi mạng sống của mình không có sự đau khổ của chúng sanh mới gọi là
Chánh Mạng. Người ta nói và thuyết giảng về Chánh Mạng, nhưng người ta
không sống đúng Chánh Mạng.

Sống không đúng Chánh Mạng mà làm đệ tử của Phật để làm gì? Thà đừng theo
đạo Phật, mà đã theo đạo Phật thì phải sống cho đúng lời dạy của đức Phật.
Sống không đúng lời dạy của đức Phật là phỉ báng Phật giáo.

Những Chặng Đường Tu Học Của Người Cư Sĩ (Phần 3)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/chang-duong-tu-hoc-cua-cu-si-3.html



Cho nên, sống trong tà mạng sao lại gọi là đệ tử của Phật được. Đi ngược lại
chân lý của đạo Phật (Đạo Đế), mà muốn làm đệ tử Phật thì có ích lợi gì. Bát
Chánh Đạo là chương trình giáo dục đào tạo, chỉ dạy cho ta có một cuộc sống
chánh hạnh, đó là đức hạnh làm Người, làm Thánh.

Giới Đức Hiếu Sinh là những hành động sống đối xử với muôn loài bằng lòng yêu
thương cao quí tuyệt vời, mà mọi người ai ai cũng đều phải học tập và trau dồi,
không riêng những đệ tử của đức Phật.

Muốn bảo vệ sự sống của muôn loài trên hành tinh này, thì chúng ta phải cố
gắng khắc phục mình, để sống trọn vẹn Giới Đức Hiếu Sinh. Bởi vì Giới Đức Hiếu
Sinh là những hành động cao quý tuyệt vời, mà mọi người cần phải sống đúng
như vậy, để chan hòa lòng yêu thương với muôn loài. Vì loài nào cũng muốn
sống như loài nào. Có loài nào muốn chết bao giờ đâu?

“Không làm các pháp ác,

Nên làm các pháp thiện.

Ngăn ác, diệt ác pháp,

Sinh thiện, tăng trưởng thiện”.

Vậy quý phật tử giết hại chúng sanh, làm ra thực phẩm, cúng dường chư Tăng
là làm thiện hay sao? Là sinh thiện và tăng trưởng thiện hay sao?

Quý phật tử có biết mình làm ngược lại với giáo lý của đức Phật không?

Trong kinh Jivaka, đức Phật dạy một người cư sĩ giết chúng sanh, làm ra thực
phẩm cúng dường chư Tăng có năm điều phi công đức, tức là có năm điều tội
lỗi. Do quý phật tử chưa am tường giáo lý chân chánh của Phật giáo, mà chỉ
nghe biết hiểu theo kiến giải, tưởng giải của các sư: “Ăn không thấy, không
nghe, không nghi”, hoặc: “Ăn thịt chúng sanh tưởng rau cải là như ăn rau cải…
”.

Những ngôn ngữ này là những ngôn ngữ để đánh lừa phật tử. Các sư còn lừa
đảo quý phật tử hơn nữa, bằng những lý luận nuốt cho trôi những miếng thịt
động vật: “Phật còn ăn thịt chúng sanh… ; Ăn thịt, cá cứ tưởng là rau cải sẽ là
rau cải. Tại quý vị cố chấp, chứ ăn vào trong bụng rồi thì chay mặn cũng như
nhau”.

Kính thưa quý phật tử! Giới Đức Hiếu Sinh này ở đâu mà sao các sư nỡ tâm nhai
nuốt được thịt  chúng sanh như vậy? Các sư là Thánh tăng tỳ kheo, còn đây là
Thánh cư sĩ mà còn không vi phạm giới luật này, sao Thánh tăng tỳ kheo lại

Những Chặng Đường Tu Học Của Người Cư Sĩ (Phần 3)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/chang-duong-tu-hoc-cua-cu-si-3.html



sống những điều phi giới luật như vậy? Thế mà tín đồ có mắt như mù, có tai như
điếc, có ý thức như ngu. Có phải không quý vị?

Tóm lại, muốn làm một vị đệ tử Thánh tăng, Thánh ni, Thánh cư sĩ của đức Phật,
thì giới luật Thánh đức hiếu sinh này phải giữ gìn nghiêm túc, giữ gìn nghiêm
túc còn chưa đủ, mà còn phải tu tập Tứ Vô Lượng Tâm: từ, bi, hỷ, xả. Do tu tập
Tứ Vô Lượng Tâm được sung mãn thì mới sống được trọn vẹn với lòng yêu
thương muôn loài vạn vật. Nhờ có sống như vậy mới thể hiện được Thánh Đức
Hiếu Sinh, chứ đừng bắt chước Tuệ Trung Thượng Sĩ, Tế Điên Tăng Hòa Thượng,
Phật Sống Cựu Kim Sơn và thiền sư Phần Dương, v.v… tự tại vô ngại, ăn thịt
chúng sanh và uống rượu như người thế tục, thì chúng ta không còn chỗ nào
bình luận cả.

Giới thứ hai: CẤM THAM LAM, TRỘM CẮP

Không tham lam, trộm cắp là một “GIỚI ĐỨC BUÔNG XẢ”. Người tu sĩ, cũng như
những người cư sĩ tại gia đều cần phải học hiểu và sống đúng đức hạnh này.

Những Chặng Đường Tu Học Của Người Cư Sĩ (Phần 3)

Người có đức buông xả là người không tích lũy, không tham lam vật chất của cải
tài sản; làm ra của cải bằng mồ hôi nước mắt của mình, nhưng không vì thế để
của cải làm khổ mình, thường sống đơn giản, lìa xa vật chất. Người có đức
buông xả thường tư duy vật chất thế gian tạo thành “sanh y”. Sanh y có nghĩa
là các pháp vây quanh chúng ta, tạo thành một cuộc sống khổ đau. Của cải
càng nhiều, cuộc sống càng khổ đau nhiều. Phải không quý phật tử?

Người có tâm buông xả, xa lìa vật chất thế gian là người có tâm hồn giải thoát;
người có tâm buông xả, xa lìa vật chất thế gian là người tu tập đúng chánh
pháp của đạo Phật, là người sống đúng Giới hạnh của bậc Thánh cư sĩ nam và
Thánh cư sĩ nữ.

Giới đức buông xả là dạy xa lìa vật chất thế gian, thì chỉ có đạo Phật mới có
những người tu sĩ và cư sĩ như vậy mà thôi. Do vì pháp Phật dạy: “Ly dục, ly ác
pháp”, nên Giới đức buông xả là một đức hạnh rất cần thiết cho bốn giới đệ tử
của Phật giáo. Nếu không sống đúng oai nghi tế hạnh Giới đức buông xả, thì
chẳng bao giờ tâm hết tham lam trộm cắp.

Tâm không hết tham lam trộm cắp thì tu học theo đạo Phật chẳng những hoài
công vô ích, mà còn làm cho Phật giáo mang tiếng.

Những Chặng Đường Tu Học Của Người Cư Sĩ (Phần 3)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/chang-duong-tu-hoc-cua-cu-si-3.html



Trong cuộc đời tu hành, nhờ Giới Đức Buông Xả mà người đệ tử của Phật không
còn tham lam, trộm cắp, không còn ham thích tiền bạc và vật dụng thế gian.
Tâm hồn họ rất trong sạch và trắng bạch như vỏ ốc.

Ở thế gian, nếu mọi người lập đức buông xả thì nhà ngủ không đóng cửa, không
còn lo sợ trộm cắp; không còn gian lận, lừa gạt, cân non, đo thiếu, v.v… ; không
còn sợ cướp công, cướp giựt của người khác, và không còn nạn ăn hối lộ, v.v…

Giới Đức Buông Xả giúp cho con người mất của không buồn, có của cải nhiều
không tham đắm, dính mắc. Người không tham đắm, dính mắc của cải vật chất
thế gian là người sống đúng Giới Đức Buông Xả, là người có cuộc sống được an
ổn, yên vui và hạnh phúc, và không còn buồn khổ vì vật chất.

Giới Đức Buông Xả không có nghĩa là tiêu cực không làm việc, ngược lại, người
có đức buông xả thì tích cực làm việc hơn ai hết. Tại sao phải làm việc nhiều
như vậy?

Làm việc nhiều như vậy là để sống, để giúp cho mọi người khác. Để sống tốt
không tham lam là đức buông xả trong cần lao. Trong cần lao mà xa lìa tâm
tham lam, trộm cắp, gian xảo, lừa đảo là Giới Đức Buông Xả. Cần lao làm ra của
cải nhưng lại không dính mắc, tham đắm vào những vật dụng hoặc tiền của làm
ra được, đó là hành động tốt. Làm ra của cải giúp cho mọi người khác, hành
động giúp cho mọi người khác là đức hạnh buông xả.

Bởi vậy, ĐỨC BUÔNG XẢ thì luôn luôn đi đôi với ĐỨC CẦN LAO. Có đức buông
xả, có đức cần lao như vậy mới xứng đáng là một người không tham lam trộm
cắp, là một tu sĩ Thánh tăng, Thánh ni và Thánh cư sĩ nam, nữ đệ tử của Phật.

Một con người biết sống lập ĐỨC BUÔNG XẢ để tâm mình không dính mắc vật
chất và tiền của, ngọc ngà, châu báu; để tâm mình được thanh thản, an lạc và
vô sự; để tâm mình lìa xa tính tham lam, ích kỷ, hẹp hòi; để tâm mình lìa xa
lòng tham lam, trộm cắp, lừa đảo người khác… nhưng lại sống đúng ĐỨC CẦN
LAO. Nhờ có sống đúng với đức cần lao nên không thành kẻ ăn bám của xã hội,
không thành gánh nặng cho những người khác.

Ở đây, quý bạn nên hiểu đạo Phật nói đời khổ, chứ không bảo trốn đời khổ. Vì
nói đời khổ là để biết như thật đời là khổ. Biết đời khổ như thật để mà vượt qua
những nỗi khổ của cuộc đời, chứ không có nghĩa biết đời khổ để bi quan yếm
thế, để trốn khổ. Nói đời khổ tức là nói một sự thật của kiếp người, chứ không
phải nói đời khổ để bỏ cuộc đời, trốn cuộc đời (tiêu cực, yếm thế, xa lánh sự
sống của mọi người).

Những Chặng Đường Tu Học Của Người Cư Sĩ (Phần 3)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/chang-duong-tu-hoc-cua-cu-si-3.html



Ở đây, nói đời khổ là để chúng ta cùng nhau tập sống đức hạnh làm người biết
thương yêu nhau, biết chia cơm xẻ áo, biết tha thứ, biết nhường nhịn, biết góp
công góp sức siêng năng cần lao để làm cho đời bớt khổ, hay là không còn khổ
nữa.

Chứ không phải biết đời khổ để bỏ cuộc đời này, để đi tìm một thế giới khác
sung sướng hơn, hạnh phúc hơn, an lạc hơn… như các kinh sách tà giáo ngoại
đạo và các tôn giáo khác đã từng xây dựng thế giới chư Thiên, Thiên Đàng, Cực
Lạc Tây Phương, Niết Bàn, v.v… để tránh né sự khổ đau của thế gian này; để
mơ tưởng một thế giới hạnh phúc an lạc hão huyền khác. Sống theo hệ phái
phát triển và các tôn giáo khác không thực tế, sống nhờ vào sự cứu khổ của kẻ
khác là không bao giờ có, trong lúc mình luôn luôn làm khổ mình, làm khổ người
thì ai cứu mình được. Phải không các bạn?

Do gieo rắc những tư tưởng yếm thế, tiêu cực, thụ động, v.v… nên hiện giờ có
một số người yếm thế, tiêu cực, chán ngán cuộc sống thế giới này, họ đang đi
tìm một thế giới khác, thế giới của chư Thiên, thế giới của chư Phật, chư Bồ Tát,
thế giới Cực Lạc Tây Phương, thế giới Quy Nguyên, thế giới Nhất Nguyên, thế
giới Niết Bàn. Đó là những người đầy lòng tham đắm, chạy theo dục lạc danh
lợi, mong cầu dục lạc nhiều hơn ở thế giới khác nữa.

Những người cầu mong như vậy là những người không lập đức buông xả. Họ
chán ngán cái thế giới của loài người, là vì họ không đạt được những dục lạc,
danh lợi, chứ không phải họ buông xả.

Người sống lập đức buông xả không có nghĩa là chán ngán cuộc đời, bi quan,
tiêu cực, yếm thế, mà họ đang làm tốt lại cuộc đời, xây dựng cho thế gian này
trở thành Thiên Đàng, Cực Lạc. Nhờ con người có sống đúng Đức Buông Xả, thì
thế gian này không còn có con người gian tham, trộm cướp nữa, không thành
địa ngục.

Người sống đúng oai nghi tế hạnh Giới Đức Buông Xả biết rõ tất cả các pháp
trên thế gian này đều vô thường, không có một vật gì là thường hằng, vĩnh viễn,
không có một thế giới nào là vĩnh cửu, chỉ do tưởng của chúng ta tạo ra mà thôi.
Những hiện tượng có được là do các duyên hợp và tan mà tạo thành. Và vì thế,
con người cần phải bảo vệ và xây dựng lại thế giới của con người đang có, làm
cho nó tốt đẹp, làm cho nó sáng sủa, làm cho nó có một cuộc sống đầy đủ đạo
đức nhiều hơn và nhiều hơn nữa.

Cho nên, lập Đức Buông Xả nhưng phải Cần Lao vì mình, vì người, để sự hiện
hữu của mình có ích cho mình, cho người, chứ không phải bỏ đời, trốn đời như
người ta đã nghĩ sai về Phật giáo.

Những Chặng Đường Tu Học Của Người Cư Sĩ (Phần 3)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/chang-duong-tu-hoc-cua-cu-si-3.html



Giới đức buông xả giúp cho chúng ta sống một đời sống trong sạch, không gian
tham, trộm cắp, tâm hồn thanh thản, an ổn. Xin các bạn nhớ kỹ, gian tham
trộm cắp ở đây không chỉ có nghĩa lấy của không cho, mà còn kể cả những
hành vi gian tham, xảo quyệt khác nữa như:

- Một công nhân lãn công, đó cũng là gian tham, trộm cắp.

- Một ông thầy giáo trong giờ dạy học, cho bài học sinh làm mà ngồi xem báo,
đó cũng là gian tham, trộm cắp giờ học của học sinh.

- Một ông bác sĩ nhận quà bệnh nhân cũng là gian tham, trộm cắp.

- Một anh công an gác đường nhận tiền hối lộ, cho xe chở đồ lậu thuế vào thành
phố, đó cũng là gian tham, trộm cắp.

Tóm lại, Giới Đức Buông Xả đối trị được tâm tham lam, trộm cắp, giúp cho thân
tâm không dính mắc vật chất thế gian, giúp cho tâm luôn được thanh thản, an
lạc và vô sự.

Người muốn sống được Giới Đức Buông Xả này, thì phải thường xuyên quán các
pháp là vô thường, vô ngã, do duyên hợp và thường đau khổ. Trong cuộc sống
thế gian, khi người xuất gia cũng như người tại gia sống đúng Giới Đức Buông
Xả này, thì thế gian này là Thiên Đàng, Cực Lạc, cuộc sống con người sẽ hạnh
phúc biết bao.

Giới thứ ba: CẤM TÀ DÂM

Cấm tà dâm là một “GIỚI ĐỨC CHUNG THỦY”. Những người cư sĩ tại gia cần
phải học, hiểu và sống cho đúng đức hạnh này.

Người không tà dâm là hiện tiền thân và tâm của họ chung thủy, trung thành,
tình nghĩa, chân thật. Một người còn tà dâm thì không thể nào thân tâm chung
thủy, trung thành, tình nghĩa, chân thật được. Thân tâm không chung thủy,
trung thành, tình nghĩa, chân thật thì lúc nào cũng giả dối, không chân thật,
không tình nghĩa. Còn tâm tà dâm thì làm sao gọi là Thánh cư sĩ được. Phải vậy
không quý phật tử?

Bởi vậy, Giới Đức Chung Thủy này còn xác định được người cư sĩ Phật giáo là do
chỗ tâm trung thành, chung thủy, chân thật với gia đình. Người ta tu theo Phật
giáo, làm một cư sĩ mà tâm không trung thành, chung thủy, chân thật với gia
đình, thì theo Phật giáo để làm gì? Còn làm mang tiếng cho Phật giáo, là đệ tử
Phật mà bất trung, bất nghĩa, không chung thủy, không chân thật, thật là một
tiếng xấu xa vô cùng nhục nhã.

Những Chặng Đường Tu Học Của Người Cư Sĩ (Phần 3)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/chang-duong-tu-hoc-cua-cu-si-3.html



Thưa quý phật tử! Một bậc Thánh cư sĩ thì không thể nào còn tà dâm; còn tà
dâm thì sao được gọi là Thánh cư sĩ. Phải không quý vị?

Giới Đức Chung Thủy là đức hạnh trước sau một lòng, vẫn có tình cảm gắn bó
vợ chồng không thay đổi.

Trong cuộc sống gia đình, chồng và vợ là những người đầu ấp, tay gối, sống
chia vui sẻ buồn, khi cay đắng, lúc ngọt bùi đều có nhau. Cho nên trước sau
phải giữ một lòng, tình cảm gắn bó không thay đổi. Khi đã có chồng, có vợ thì
không nên tà dâm với người khác.

Tà dâm với người khác là làm hại gia đình mình và hại gia đình người khác, làm
cho hai gia đình đều đau khổ và tan nát. Con cái đau khổ và oán hận cha mẹ
suốt đời. Làm cha mẹ không hy sinh cho con cái, mà chỉ vì cá nhân của mình thì
làm sao sống có đạo đức.

Cho nên, người không có đạo đức chung thủy cũng giống như loài thú vật: chó,
trâu, bò, heo, dê, gà, vịt, v.v…

Người biết giữ gìn Giới Đức Chung Thuỷ là người biết sống mang lại sự an vui,
hạnh phúc cho gia đình; người biết giữ gìn Đức Chung Thuỷ là người biết sống
không làm khổ vợ con, không làm khổ chồng con, và không làm khổ cả hai bên
cha mẹ, anh em, chị em dòng họ.

Trong gia đình, Giới Đức Chung Thủy là một đức hạnh cao quý tuyệt vời, nó là
một vị thần hạnh phúc của mỗi gia đình. Vậy quý phật tử, mỗi người đều có gia
đình thì phải tu tập và sống cho đúng Giới Đức Chung Thủy. Vì Giới Đức Chung
Thủy rất cần thiết để bảo vệ gia đình.

(còn tiếp)

Tác giả: Trưởng Lão Thich Thông Lạc  

Trích sách: Những Chặng Đường Tu Học Của Người Cư Sĩ - Nhà xuất bản Tôn
giáo

Những Chặng Đường Tu Học Của Người Cư Sĩ (Phần 3)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/chang-duong-tu-hoc-cua-cu-si-3.html

https://tapchinghiencuuphathoc.vn/tag/truong-lao-thich-thong-lac
https://thuvienchonnhu.net/

