
Chính kiến - giải pháp về đời sống hòa hợp
ISSN: 2734-9195   13:45 23/11/2025

Chính kiến của đạo Phật hướng dẫn chúng ta nhìn nhận vấn đề và định hướng
tư duy đúng đắn, từ đó khởi tạo cho mình một môi trường sống thiện lành, hoà
hợp.

Tác giả: Quảng Viên

Sinh viên K10, cử nhân PHTX, Học viện Phật giáo Việt Nam tại Tp.HCM

1. Dẫn nhập

Con người là nhóm loài có tính xã hội. Suốt chiều dài lịch sử, từ thời gian lâu
nhất được ghi nhận, tổ tiên chúng ta đã sống theo bầy đàn. Cùng với thời gian,
loài người không ngừng tiến hoá từ nhóm nhỏ thành những làng mạc, thành
phố, cộng đồng xã hội lớn như hiện nay.

Tuy nhiên, việc chung sống trong một tập hợp gồm nhiều cá nhân khác biệt về
tâm lý, tính cách, học vấn, trí tuệ, quan điểm luôn phát sinh nhiều vấn đề phức
tạp. Thực tế đã chứng minh, mâu thuẫn nội tại trong cộng đồng hay giữa các
cộng đồng nếu bị bỏ qua hoặc xem nhẹ, sẽ dẫn đến xung đột leo thang, thậm
chí, gây ra chiến tranh và bạo lực. Những bài học đầy máu và nước mắt trong
lịch sử cho chúng ta thấy tầm quan trọng của việc giải quyết mâu thuẫn và
sống hoà hợp trong cộng đồng xã hội.

Chính kiến - giải pháp về đời sống hòa hợp
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/chinh-kien-giai-phap-ve-doi-song-hoa-hop.html



Hình minh họa. Ảnh: Internet

Để bảo vệ bình an cho chính mình và gia đình, xã hội, cần có những biện pháp
để giải quyết và triệt tiêu mâu thuẫn, bảo hộ sự hoà hợp của cộng đồng. Trong
bối cảnh đó, nghiên cứu về Chính kiến - giải pháp Phật giáo về đời sống hoà hợp
[1] là vấn đề mang tính thời đại, có giá trị thực tiễn cao trong bối cảnh gia tăng
khủng hoảng mọi mặt của xã hội ngày nay.

Giá trị đầu tiên là sự suy nghiệm và áp dụng lời Phật dạy vào chính bản thân
trong suy nghĩ, cách sống và ứng xử hàng ngày với các mối quan hệ trong gia
đình và xã hội quanh mình. Bài học thứ hai, ở mức độ rộng hơn, là đóng góp cho
xã hội thêm một giải pháp bảo vệ sự hoà hợp, ổn định và hoà bình trong các
cộng đồng và giữa các cộng đồng với nhau, nhằm giữ gìn sự yên bình của hành
tinh này.

2. Đính nghĩa Chính kiến

Chính kiến (Sammāditthi) là nội dung cốt yếu trong hệ thống giáo pháp của
Phật khi Ngài để chi phần này ở vị trí đầu tiên, cũng là chi phần trung tâm của
Bát Chính Đạo - con đường chấm dứt khổ đau - cũng là mục tiêu rốt ráo và tối
hậu của đạo Phật.

Chính kiến là sự hiểu biết đúng đắn trên nền tảng trí tuệ. Chính kiến còn là nhận
thức rốt ráo về nghiệp, về nguồn gốc của nghiệp, về tính đa dạng, về quả báo
của nghiệp, hiểu thấu về sự chấm dứt và con đường đưa đến chấm dứt nghiệp.
[2, Ch.IV: 63, tr. 218-219].

Chính kiến - giải pháp về đời sống hòa hợp
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/chinh-kien-giai-phap-ve-doi-song-hoa-hop.html

https://tapchinghiencuuphathoc.vn/duc-the-ton-giang-ve-nguoi-chan-chinh-va-cac-phap-cho-nguoi-chan-chinh.html


Hình minh họa tạo bởi AI

Có thể thấy một hành giả tu tập cần có Chính kiến như một tư trang thiết yếu
để tiến bước trên con đường tâm linh. Với một cái thấy đúng đắn ngay từ ban
đầu, dẫu con đường có xa, tinh tấn và kiên định cũng sẽ có ngày đến đích.
Ngược lại, cái nhìn thiên lệc sẽ dẫn đến con đường xa rời mục tiêu ban đầu.

Chính kiến có 2 loại bao gồm Chính kiến xuất thế gian  và Chính kiến thế gian.

2.1 Chính kiến xuất thế gian

Loại chính kiến cao thượng đã vượt qua các phiền não, có cái nhìn thấu suốt
bản chất vạn pháp mà không bị chi phối bởi những ô nhiễm thế gian; không bị
phụ thuộc vào suy nghĩ của con người hay xu hướng xã hội. Chính kiến này còn
được gọi là chính kiến vô lậu, chính kiến thuộc bậc Thánh.

2.2 Chính kiến thế gian

Loại chính kiến thể nhập vào đời sống thực tiễn, phân biệt giữa thiện - ác; quy
luật của nghiệp và là nền tảng đạo đức xã hội. Chính kiến này tuy không đưa
đến Thánh vị nhưng có giá trị thiết thực và quan trọng trong đời sống. Đó vừa là
cơ sở lí luận vừa là nguồn hướng dẫn giúp cho sự tiến bộ nhân loại về mặt đạo
đức và phát triển tâm linh trên con đường luân hồi. 

Trong phạm vi bài viết, chính kiến được nhắc đến với vai trò cung cấp quan
điểm của Phật giáo về lối sống hoà hợp trong cộng đồng và xã hội. Nói cách
khác, dựa trên việc ứng dụng nguyên lý nghiệp quả để đưa ra những cách hành
xử tốt đẹp giữa các mối quan hệ của con người và phát triển các phẩm chất

Chính kiến - giải pháp về đời sống hòa hợp
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/chinh-kien-giai-phap-ve-doi-song-hoa-hop.html



thiện lành, thúc đẩy một xã hội nhân văn và hoà hợp.

3. 3. Ứng dụng Chính kiến với đời sống

3.1 Ứng dụng chính kiến trong hành xử cá nhân

Sự thay đổi tốt đẹp của xã hội bắt đầu từ sự chuyển hoá nội tâm mỗi cá nhân.
Với mỗi người có chính kiến chung sống trong cộng đồng sẽ cấu tạo nên một
cộng đồng hoà hợp văn minh và hướng thiện. Tuy vậy, chính kiến không tự
nhiên có sẵn mà là quá trình nỗ lực tự thân trong việc phân biệt, loại bỏ, tiếp
nhận, điều chỉnh nhận thức và hành vi của mình để tương hợp với quy chuẩn
đạo đức và các giá trị nhân văn xã hội, tạo cho mình và mọi người xung quanh
một môi trường hài hoà an lạc. Sự chuyển hoá nội tâm có thể được thực tập qua
các tiêu chí:

3.1.1 Thực tập chia sẻ (bố thí)

Hành động chia sẻ, cho tặng về tài sản, thực phẩm, sức khoẻ hay trí tuệ đến
người khác mà không mong cầu báo đáp, bố thí được xem là phương pháp đối
trị với tham. Trong khi tham là một hình thái của tâm chấp thủ, tâm keo kiệt, là
khởi sinh cho các thói quen gom nhặt vào mình thì bố thí là hành động được
dẫn dắt bởi tâm rộng rãi. Đây được xem là một cách thực tập chuyển hoá tâm:
từ bỏ tâm keo kiệt và dính mắc vào những sở hữu của mình để thực tập tâm
hào phóng, thích chia sẻ và giúp đỡ người nhận giảm bớt khó khăn. “…Vị thánh
đệ tử [..] vui thích từ bỏ, hết lòng làm từ thiện, thích thú khi bố thí và chia sẻ.
Như vậy gọi là thành tựu bố thí”. [3, Ch. VII: 61(6); tr. 678].

Trạng thái tâm khi bố thí cũng là đối tượng cần thực tập quán chiếu và chuyển
đổi. Cùng là bố thí nhưng đức Phật nói về 5 loại bố thí với chính kiến của bậc
chân nhân: “Vị ấy bố thí vì lòng tin, bố thí với sự kính trọng, bố thí đúng thời, bố
thí với tâm hào phóng, bố thí không làm tổn thương mình và người khác” [3, Ch.
XV:148, 591 - 592].

Người thực tập bố thí với chính kiến như vậy sẽ nhận được sự tôn trọng, kính
quý tri ân của xã hội và tâm thiện được tăng trưởng, tác động tích cực trong
việc chuyển hoá cộng đồng đoàn kết gắn bó và hỗ trợ nhau.

3.1.2 Thực tập đạo đức (trì giới)

Chính kiến - giải pháp về đời sống hòa hợp
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/chinh-kien-giai-phap-ve-doi-song-hoa-hop.html

https://tapchinghiencuuphathoc.vn/dieu-gi-quan-trong-trong-cuoc-song.html


Đạo đức là hệ thống các chuẩn mực đặt ra làm cơ sở cho con người sửa đổi các
hành vi ứng xử để phù hợp với lợi ích của xã hội. Đây là điểm khác biệt giữa loài
người với các loài hữu tình khác. Có thể nói đạo đức xã hội là sản phẩm của văn
minh nhân loại.

Hình thái xã hội luôn thay đổi nên các tiêu chuẩn đạo đức xã hội cũng bị ảnh
hưởng mà biến đổi theo. Trong khi đó, đạo đức Phật giáo mang tính vượt thoát
thời gian luôn có giá trị ở bất kì hoàn cảnh nào giúp con người có chính kiến để
nhìn nhận và nuôi dưỡng đạo đức tự thân.

Hình minh họa tạo bởi AI

Năm giới (Pañcasīla) căn bản mà đức Phật dạy được xem là nền tảng đạo đức
căn bản cho đời sống xã hội. Bằng cách giữ năm giới này, con người không chỉ
trang nghiêm thanh tịnh bản thân mà còn giúp cho “vô lượng chúng sinh được
thoát khỏi mọi sợ hãi, hận thù, áp bức” [3, Ch IV:39, tr. 621 - 622].

Đức Phật khuyên chúng ta không ngừng soi chiếu vào các hành vi của mình
nhiều lần trước khi làm, đang làm và sau khi làm để biết rõ hành động ấy có hại
mình hại người hại cả hai hay không, để kiềm chế những quyết định đưa đến
mâu thuẫn và phát huy những hành động đưa đến lợi ích và hoà hợp. [2, Kinh
số 6, tr. 174 - 177].

Bằng cách quan sát nội tâm về đạo đức và không ngừng phản tỉnh có tác ý, tâm
trí luôn giữ được sự tỉnh giác cũng như ý thức đạo đức được phát triển và nâng
cao.

3.1.3 Thực tập phát triển tâm

Chính kiến - giải pháp về đời sống hòa hợp
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/chinh-kien-giai-phap-ve-doi-song-hoa-hop.html



Khi ý thức đạo đức phát triển đến mức độ cao hơn, trở thành tác nhân trong
việc định hướng tâm linh. Tiến trình tu tập phát triển tâm là sự diễn ra đồng thời
hai hoạt động: li tâm khỏi những cảm xúc tiêu cực bởi bất thiện pháp để không
cho phát triển những phiền não, cấu uế và hướng tâm đến những cảm xúc tích
cực bởi thiện pháp để khởi sinh những thiện lành, khinh an, thanh tịnh. Nói cách
khác, đây là quá trình thanh lọc tâm mà trước hết, phải nhận diện được đâu là
cấu uế cần được loại bỏ.

Một cách khác để đối trị cấu uế trong tâm là khởi phát những đức hạnh ngược
lại với ác pháp đang hiện diện, ví dụ lấy bố thí để trừ xan tham, khởi tâm bao
dung để đè tâm sân hận… Cần biết rằng những ác pháp đều có gốc rễ từ tham
sân si là hạ liệt trong khi những thiện pháp có giá trị hướng thượng, do đó khi
tiến trình tâm càng được nâng lên, càng dễ dàng xả bỏ đoạn trừ phiền não.

3.1.4 Đối trị sân hận

Sân hận là một trong những tác nhân nổi bật nhất có thể tạo ra mâu thuẫn,
xung đột, phá vỡ hoà hợp xã hội. “ Có sáu gốc rễ của đấu tranh. Này các tỷ
kheo, thế nào là sáu? - Ở đây, này các tỷ kheo, vị tỷ kheo phẫn nộ và hiềm hận”
. [2, tr. 745].

Ở mức độ nghiêm trọng hơn, sân hận có thể phá huỷ xã hội mà chiến tranh là
một ví dụ. Bản chất của chiến tranh là sự leo thang về bất đồng, xung đột về lợi
ích, tranh chấp đụng độ,  được dẫn dắt và phát triển bởi sân hận. Do đó, một xã
hội không có sân hận được xem là một xã hội hoà hợp. Để đạt được sự hoà hợp
xã hội, cần phải nhận diện rõ sân hận bằng chính kiến, từ đó loại bỏ sân hận
bằng các phương pháp chuyển hoá tâm.

Khi cơn sân nổi lên, người như bị nhấn chìm vào lửa giận, bị đốt nóng tâm trí tới
mức đánh mất chính niệm, khởi lên nhiều ác ý, ác ngôn, ác hạnh khiến mọi
người ghê sợ, tránh né và xa lánh. “Hạng người nào phẫn nộ, bị phẫn nộ chinh
phục, bị phẫn nộ chi phối, nếu người đó có những bạn bè thân hữu, bà con
huyết thống gì, họ sẽ xa lánh, từ bỏ người đó vì người đó bị phẫn nộ chinh phục”
. [2, tr. 892 - 894]

Phật dạy một mồi lửa sân có thể đốt cháy cả rừng công đức.

“Những hạnh lành tích tập trong một ngàn kiếp
  Như công hạnh rộng lượng bố thí,

Hay cúng dường những bậc An Lạc -

Chính kiến - giải pháp về đời sống hòa hợp
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/chinh-kien-giai-phap-ve-doi-song-hoa-hop.html



Chỉ một tia chớp của sân hận làm vỡ tan tất cả”. [4, tr. 43].

Khi nhận thức được sân hận có khả năng phá vỡ rào cản đạo đức để thực hiện
những hành vi nguy hiểm, một người có sự tỉnh giác sẽ dừng lại dòng tư tưởng
bất thiện đó. “Hành giả cần áp dụng ý tưởng: vị này là chủ nhân của nghiệp, là
kẻ thừa tự nghiệp của vị ấy, vị này có nghiệp là nguồn gốc, nghiệp là bà con,
nghiệp là nơi nương tựa, vị ấy sẽ là kẻ thừa kế bất cứ nghiệp nào mà vị ấy đã
tạo, tốt hay xấu; bằng cách này, hành giả sẽ loại trừ sân hận với vị ấy”. [2, tr.
640].

Ngoài ra, hạnh nhẫn nhịn chính là đức hạnh quan trọng để đối chọi với sự giận
dữ. Hạnh nhẫn nhịn trong đời sống thể hiện qua các phương diện: nhẫn nhục
khi bị chỉ trích; không trả đũa và khi bị trừng phạt. “Này các tỳ kheo, các ông
cần phải rèn luyện như sau: Tâm chúng tôi sẽ không bị ảnh hưởng, và chúng tôi
sẽ không thốt ra lời nói ác độc, chúng tôi sẽ chịu đựng với lòng bi mẫn vì sự an
vui của người ấy, với tâm từ, nội tâm không sân hận”. [2, tr.149 - 156].

Với sự rèn luyện tâm như vậy, khi vướng mắc vào va chạm hoặc xung đột xã
hội, có thể chuyển hoá ngay khi hình thành sân niệm.

3.1.5 Chính ngữ

Ngôn ngữ là phương tiện giao tiếp của con người, đóng vai trò quan trọng trong
việc trao đổi thông tin, cảm xúc giữa những người chung cộng đồng, được xem
là tài sản của xã hội, là biểu hiện cho sự tiến bộ của xã hội. Thường thấy ở
những cộng đồng văn minh, ngôn ngữ đong đầy năng lượng tích cực, có giá trị
hướng thượng, khiến người được an lạc, hạnh phúc. Ngược lại, những lời nói
mang tính đâm chọt, thao túng tâm lí, khiến người bất an, phẫn nộ, đau khổ
thường phổ biến trong những cộng đồng bất ổn và xung đột.

Cũng vậy, một cá nhân có ý thức đạo đức cao, có chính kiến trong nhận thức sẽ
cẩn trọng trong phát ngôn. Tuy nhiên, sống trong cộng đồng, để cân bằng được
lợi ích cho mình và cho người thì một lời nói khéo léo và cẩn trọng là chưa đủ
mà cần thực tập chính ngữ theo lời Phật dạy ở một số trường hợp tương tác xã
hội như tham gia tranh luận, khen chê hay khiển trách. “Lời nói đúng thời điểm,
nói những gì đúng sự thật, nói lời dịu dàng, nói những gì lợi ích, nói với tâm từ”
[2, tr.701].

Chính kiến - giải pháp về đời sống hòa hợp
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/chinh-kien-giai-phap-ve-doi-song-hoa-hop.html

https://tapchinghiencuuphathoc.vn/suy-ngam-ve-chinh-ngu.html


Hình minh họa tạo bởi AI

Xã hội luôn có tranh luận. Các cuộc tranh luận giúp thu nhận được nhiều ý kiến
và trao đổi kinh nghiệm, tuy vậy, tranh luận có khả năng trở thành tranh cãi,
nếu một trong các bên không còn giữ bình tĩnh và tôn trọng mà biến thành đấu
khẩu và hạ bệ nhau để giành phần thắng. Nhằm tránh những xung đột không
đáng có, đức Phật đặt ra các tiêu chuẩn làm giới hạn, đồng thời nhắc nhở thái
độ cần thiết khi tham gia thảo luận cho hàng đệ tử: khả năng trả lời rõ ràng dứt
khoát, sau khi đã phân tích; có khả năng giữ vững sách lược và lập trường của
mình; không tránh né và đổi hướng đề tài; không biểu lộ sự tức giận, cay cú;
không bắt lấy sơ hở nhỏ để trấn áp, chà đạp, chế nhạo hay chỉ trích. Đặc biệt
hơn nữa, trong cuộc thảo luận khuynh hướng chủ về nói, đức Phật lại dạy ta tập
lắng nghe, vì “mục tiêu của lắng tai nghe; đó là, giải thoát tâm khỏi chấp thủ”. [
2, tr.355 - 359]

Trong trao đổi và tương tác xã hội không tránh khỏi những trường hợp nhạy
cảm và dễ gây khẩu nghiệp, đó là khen, chê, bình luận, khiển trách người khác.
Việc tuỳ tiện buông lời nhận xét mà không suy xét kỹ lưỡng là một điển hình
của vọng ngữ, tạo ra những nghiệp quả mà nguy hại nhất là phải “cư trú tại chỗ
bị rơi vào địa ngục tương xứng”. [2 tr. 736 - 738].  Lời nói vốn là con dao hai
lưỡi, có thể làm mối quan hệ trở nên dịu hoà, êm đẹp, cũng có thể phá vỡ tình
cảm giữa người với người. Một người có chính ngữ khi phát ngôn sẽ tạo dựng
được uy tín, được người tôn trọng, có những mối quan hệ với bậc thiện tri thức,
“bởi vì điều tối ưu và tối thắng là biết khen chê đúng lúc trong cả hai trường
hợp”. [ 2, tr. 742 - 745 ]

3.2 Ứng dụng Chính kiến trong các mối quan hệ xã hội

Chính kiến - giải pháp về đời sống hòa hợp
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/chinh-kien-giai-phap-ve-doi-song-hoa-hop.html



3.2.1 Cha mẹ - con cái

Gia đình là nền tảng của xã hội, là hình thái cơ bản nhất của xã hội. Quan hệ
cha mẹ - con cái là sự kết nối gần gũi và bền chặt nhất giữa người với người vì
mối tương quan huyết thống. Tuy nhiên, để sự liên kết trở nên tốt đẹp và lợi lạc
cho các thành viên, mỗi điểm nối của sợi dây quan hệ phải thực hiện trách
nhiệm với điểm bên kia và ngược lại.

Đức Phật chỉ ra năm bổn phận của cha mẹ đối với con cái; và của con cái đối với
cha mẹ: “Cha mẹ ngăn con làm điều ác, ủng hộ con làm điều thiện, dạy con tay
nghề, lập gia đình tốt dẹp cho con, trao quyền thừa kế cho con.”;t rong khi ở
phía đối diện, “ con sẽ nuôi dưỡng lại cha mẹ, làm tròn bổn phận của người con,
gìn giữ truyền thống gia đình, xứng đáng là người thừa kế, (sau khi cha mẹ mất)
cúng dường phẩm vật để hồi hướng công đức cho cha mẹ”. [6, tr. 529 - 545]

Đồng thời, bổn phận của người con đối với cha mẹ không phải là sự giao dịch
bình đẳng có thể căn ke đo lường. Đức Phật “tuyên bố trên đời có hai vị mà con
người không thể nào đền đáp được công ơn. Hai vị ấy là ai? Đó là cha và mẹ”. [
2, tr.] Ơn nuôi nấng, chăm sóc và dạy dỗ, chỉ dẫn về cuộc đời là ơn đức vĩ đại
vô ngần, vì đó cha mẹ được ví như Phạm thiên, các bậc thánh, chư thiên thời cổ
xưa.

3.2.2 Vợ chồng

Hôn nhân là đơn vị cơ sở thành lập nên gia đình, mọi liên kết thuộc gia đình đều
bắt đầu bằng hôn nhân và lại tiếp tục phát triển bằng kết hôn. Sự tương quan
của vợ - chồng và cha mẹ - con cái biến chuyển theo tỉ lệ thuận mà trong đó
tình yêu thương và kính trọng nhau giữa vợ và chồng là biến số quyết định.

Chính kiến - giải pháp về đời sống hòa hợp
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/chinh-kien-giai-phap-ve-doi-song-hoa-hop.html



Để vun bồi hạnh phúc an lạc cho gia đình, đức Phật chỉ cho các cặp vợ chồng
những điều cần thực hiện: trong khi “người chồng cần tôn trọng vợ, chung thuỷ
với vợ, trao quyền hành cho vợ, tặng quà cho vợ” thì để đáp lại, “người vợ săn
sóc nhà cửa, đối xử tử tế với gia nhân, trung thành với chồng, giữ gìn tài sản
cho chồng, khéo léo cần mẫn trong mọi việc” [6, tr. 529 - 545]. Qua sự phân
loại của đức Phật về các hạng vợ chồng, ta thấy tầm quan trọng của việc giữ
giới sẽ nâng đỡ phẩm hạnh của chúng ta ra sao, cũng thấy được sự hoà hợp của
vợ chồng dựa trên tương xứng về nghiệp và tương đồng về nhận thức.

3.2.3 Các mối quan hệ gia đình khác

Gia đình không thể tồn tại độc lập mà là một dạng liên kết mạng lưới, một người
trong gia đình cũng đồng thời là thành viên trong một hoặc nhiều gia đình khác
nên sự giao thoa và cộng hưởng lẫn nhau là không thể tránh khỏi. Hành động
của người này chắc chắn ảnh hưởng đến nhiều người khác trong nhà, “cũng như
một trận mưa lớn, nuôi dưỡng các vụ mùa, đem lại lợi lạc, an vui và hạnh phúc
cho nhiều người”. Khi một thành viên trong gia đình có đức hạnh tốt, làm được
nhiều thiện pháp, có trí tuệ và lòng thương, giúp đỡ được nhiều người. Đức Phật
nói “người ấy đem lại lợi lạc, an vui và hạnh phúc cho cha mẹ, vợ con, gia nhân,
người làm công và người giúp việc, bạn bè và thân hữu, sa môn và bà la môn.”
[2, tr. 337 - 338]. Cùng với việc hưởng lợi từ người con ưu tú trong gia đình, họ
cũng đồng thời được “tăng trưởng lòng tin, đức hạnh, học tập, tâm bố thí, trí
tuệ”. Đó là một tín hiệu tốt vì càng nhiều người cùng nhận được lợi lạc và cùng
chuyển hoá nội tâm sẽ tạo ra trường năng lượng thiện lành thúc đẩy xã hội đi

Chính kiến - giải pháp về đời sống hòa hợp
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/chinh-kien-giai-phap-ve-doi-song-hoa-hop.html



lên.

3.2.4 Bạn bè

Bạn bè là mối quan hệ xã hội gần gũi nhất của con người ngoài gia đình, là đối
tượng chúng ta được tự do lựa chọn để thiết lập mối liên kết, và thường con
người có xu hướng gần gũi với người cùng tính cách và tư duy. Tục ngữ Việt
Nam có câu “Đi với bụt mặc áo cà sa, đi với ma mặc áo giấy” cho thấy một
người bạn tốt có sức ảnh hưởng lớn trong việc hình thành và phát triển nhân
cách của một người cũng như xây dựng một cộng đồng hoà hợp và đạo đức.
Cùng ý nghĩa đó, đức Phật dạy rằng một trong những điềm lành tối thượng mà
con người có được là: “Không giao lưu kẻ xấu/ Gần gũi người hiền trí”.

Đức Phật chỉ ra bảy phẩm chất của một người bạn đích thực mà ta nên kết bạn:
“Người ấy cho những gì khó cho; làm những gì khó làm; nhẫn nhục chịu đựng
những gì khó chịu đựng; tiết lộ bí mật của mình cho bạn biết; che giấu những bí
mật của bạn; không bỏ bạn khi bạn gặp khó khăn; không khinh rẻ khi bạn bị
khánh tận.” [2, tr. 322 - 323]. Ngoài ra  cũng có thể gần gũi với những tiền bối,
các bậc hiền giả, tỳ kheo, những vị “vui tính và dễ chịu; được kính trọng; được
ngưỡng mộ; là một nhà thuyết pháp; nhẫn nhục chịu đựng lời chỉ trích của
người khác; thuyết giảng sâu sắc; không thúc đẩy bạn làm những gì sai trái.”[2,
tr. 323 - 324] để noi gương học hỏi và hoàn thiện bản thân.

Con người vốn không thể tránh khỏi những giao tế xã hội, tuy nhiên chúng ta có
thể điều chỉnh mức độ kết nối nông sâu để mang lại an lạc cho cuộc sống của
mình. Một trong những nguồn lợi lạc trong đời sống hiện tại là có một người bạn
tốt, là “Người bạn thường giúp đỡ mình; biết chia sẻ niềm vui nỗi buồn với mình;
người bạn chỉ cho mình biết những điều thiện lành và biết đồng cảm với mình”.
[6, tr. 538 - 540].

Nếu mỗi người đều trở thành “người bạn tốt” và có cho mình nhiều tình bạn tốt,
xã hội sẽ có một nền tảng hoà hợp vững chắc và mang lại nhiều giá trị an vui
hạnh phúc.

3.2.5 Đất nước - xã hội

Đất nước là một đơn vị cộng đồng lớn nhất trong phạm vi lãnh thổ mà một cá
nhân thuộc về. Sức ảnh hưởng của bộ máy điều hành đất nước chi phối rất lớn
lên đời sống và cách hành xử của nhân dân. “Khi các quốc vương cai trị không
chơn chính, …thì dân chúng từ thành thị đến thôn quê cũng trở nên không chơn
chính.” [2, tr. 342 - 343]. Theo đó, khi một (hoặc nhiều) vị lãnh đạo đất nước

Chính kiến - giải pháp về đời sống hòa hợp
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/chinh-kien-giai-phap-ve-doi-song-hoa-hop.html



thiếu đạo đức, các hành vi không đúng mực, sẽ dung túng cho bên dưới làm ra
những hành vi vô đức, coi thường pháp luật, gây rối xã hội và cộng đồng. Một
đất nước với nhiều bất ổn và vấn đề nội bộ phát sinh như vậy sẽ không thể
cường thịnh và phát triển, không thể tập trung nguồn lực để chăm lo đời sống
dân chúng,  “mạng sống của họ sẽ ngắn, xấu xí, yếu ốm và bệnh hoạn.” [2, tr.
342 - 343]. Từ những nguy cơ đó, đức hạnh được xếp vào một trong những tiêu
chí tiên quyết lựa chọn nhà cầm quyền: “Nương tựa vào Chính pháp, đảnh lễ Ch
ính pháp, lấy Chính pháp làm tiêu chuẩn làm ngọn cờ và chủ quyến.” [6, Kinh số
26]. Việc làm đầu tiên khi trở thành người đứng đầu đất nước là việc bảo an dân
sinh “thiết lập các biện pháp bảo vệ, cung cấp nơi cư trú, an toàn đúng pháp”;
nghiêm chỉnh pháp luật, giữ vững an ninh, “không để phi pháp có mặt” trong
đất nước mà mình cống hiến; song song việc “bố thí cho những người nghèo
khổ”, nhà nước cung cấp vật tư và nguyên liệu, hỗ trợ về mặt sản xuất và
hướng nghiệp để mỗi người trong đất nước đều có cơ hội tham gia thị trường lao
động và đóng góp cho xã hội. Những điều đó đều góp phần thúc đẩy sự phát
triển của đất nước, tạo nên một xã hội hoà hợp thịnh vượng vì “đất nước được
thanh bình yên ổn và không bị trộm cướp quấy nhiễu, dân chúng được an cư lạc
nghiệp, chơi đùa vui vẻ với con cái, sống trong nhà với cửa mở rộng”. [6, tr. 240
-243]

4. Kết luận

Chính kiến của đạo Phật hướng dẫn chúng ta nhìn nhận vấn đề và định hướng
tư duy đúng đắn, từ đó khởi tạo cho mình một môi trường sống thiện lành, hoà
hợp bởi con người vốn dĩ không tách khỏi ảnh hưởng đa chiều của gia đình,
cộng đồng, quốc gia và xã hội.

Trong một thế giới đang ngày càng nhiều sự đối đầu và ganh đua giữa các quốc
gia, các cuộc chiến về kinh tế, tài lực, công nghệ, quân sự hoặc công khai hoặc
ngấm ngầm đang tạo nên những sức ép vô hình khiến dân chúng toàn cầu luôn
sống trong bất an và hỗn loạn. Bất an dễ sinh phản kháng, chia rẽ, phá vỡ sự
cân bằng và ổn định của nhiều cộng đồng.

Trước vấn nạn mang tính thời cuộc này, những lời chỉ dạy đầy trí tuệ và từ bi
của đức Phật như kim chỉ nan mở ra hướng giải quyết cục diện rối rắm và phức
tạp của toàn thể nhân loại.

Một số ý kiến có thể cho rằng chiến tranh và xung đột là vấn đề vĩ mô thuộc
tầm quốc tế, nhưng nếu mỗi cá nhân có thể chuyển hoá tự thân, sự cộng hưởng
đó có thể tạo nên một cộng đồng hoà hợp bền vững.

Chính kiến - giải pháp về đời sống hòa hợp
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/chinh-kien-giai-phap-ve-doi-song-hoa-hop.html



Đạo Phật không chỉ là một tôn giáo mà còn là nghệ thuật sống. Giá trị của đạo
Phật không chỉ dừng lại ở chức năng tín ngưỡng và đức tin mà còn là những triết
lí giúp con người tìm được an bình nội tâm và an lạc trong cuộc sống. Bằng
những chuyển hoá nội tại mang ảnh hưởng của Phật giáo, chúng ta chuyển hoá
chính thế giới mà ta đang sống, từ hận thù, tranh đấu, toan tính, ích kỉ sang một
thế giới tình thương, hoà hợp, bao dung và hạnh phúc cho chính mình và mọi
người. Đạo Phật ra đời để phục vụ cho cuộc sống và con người, vì những vấn đề
của con người đều được tìm thấy và giải quyết bằng những bài học của Phật.

Tác giả: Quảng Viên

Sinh viên K10, cử nhân PHTX, Học viện Phật giáo Việt Nam tại Tp.HCM

***

Tài liệu tham khảo:

[1]. Bikkhu Bodhi (2018), Lời Phật dạy về sự hoà hợp trong cộng đồng và xã hội,
hợp tuyển từ kinh tạng Pali, (Nguyên Nhật Trần Như Mai, dịch giả) TP.HCM: Nxb
Hồng Đức.

[2]. Viện nghiên cứu Phật học Việt Nam (2022), Kinh Trung Bộ, (Majjhima
Nikāya), (Thích Minh Châu, Dịch giả) TP. Hồ Chí Minh: Nxb Tổng hợp Thành phố
Hồ Chí Minh.

[3]. Viên nghiên cứu Phật học Việt Nam (2022), Kinh Tăng Chi Bộ (Anguttara
Nikaya), (Thích Minh Châu, Dịch giả) TP. Hồ Chí Minh: Nxb Hồng Đức.

[4]. Bikkhu Shantideva (1999), “Chương 6: Nhẫn nhục”, Một tia sấm chớp sáng
trong đêm tối - Bồ Tát hạnh, (Đoàn Phụng Mệnh, dịch giả),TP.Hồ Chí Minh: Nxb.
Thiện Tri Thức.

[5]. Viện nghiên cứu Phật học Việt Nam (2022), Kinh Tương Ưng Bộ (Samyutta
Nikaya), (Thích Minh Châu, Dịch giả) TP. Hồ Chí Minh: Nxb Hồng Đức.

[6]. Viện nghiên cứu Phật học Việt Nam (2022), Kinh Trường Bộ (Dìgha Nikaya),
(Thích Minh Châu, Dịch giả) TP. Hồ Chí Minh: Nxb Hồng Đức.

Chính kiến - giải pháp về đời sống hòa hợp
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/chinh-kien-giai-phap-ve-doi-song-hoa-hop.html


