
Chức năng chủ thể nhận thức?
ISSN: 2734-9195   12:34 29/03/2022

Hoàng Quốc Dũng - NCS Khoa Triết học Học viện Báo chí & Tuyên
truyền Tạp chí Nghiên cứu Phật học Số tháng 3.2022

Tóm tắt: Các nhà tư tưởng Phật giáo cho rằng hành động nhận thức
phải được thực hiện bởi tâm trí thay vì người hiện thực. Họ quả quyết
rằng nhận thức được quy cho cái gì đó như là bộ phận của của một cá
nhân, trạng thái tinh thần, chứ không phải bản thân cá nhân ấy. Các
trạng thái tâm trí là đa dạng, chẳng hạn như tâm giác ngộ
(bodhisattva), "loại tâm trí hướng đến tỉnh thức, thấu cảm, trắc ẩn vì
lợi ích của tất thảy chúng sinh" (bodhicitta)(1) (1, p. 145-146), và
thậm chí cả các từ theo nghĩa đen như "ngu dốt" (avijja/avidya), "đạo
đức" (nitisastra), và "nỗ lực" (virya),... Chúng thảy đều phản ánh chủ
nghĩa quy giản thống trị tư tưởng Phật giáo hơn 2000 năm qua. Chủ
nghĩa quy giản là kết quả của khuynh hướng tư duy triết học - tôn
giáo, dựa trên cơ sở bác bỏ tồn tại của một bản tính cá nhân cố định,
hay của "cái ngã" (atta/atman). Từ khóa: tâm trí, vô ngã, chủ nghĩa
quy giản

Bài báo sẽ triển khai theo cấu trúc sau đây. Phần 1 mô tả học thuyết "vô ngã"
với quan niệm chỉ có khổ chứ không có người chịu khổ. Phần 2 làm sáng tỏ cách
thức tâm trí thay vì người hoàn chỉnh là căn cứ để giải thoát hay, nói cách khác,
để thực hiện các hành động của chủ thể nhận thức. Nó là kết quả của chủ nghĩa
quy giản gắn liền với niềm tin về sự không tồn tại của "cái ngã". Và Phần 3 là
kết luận.

Chức năng chủ thể nhận thức?
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/chuc-nang-chu-the-nhan-thuc.html



1. Học thuyết "vô ngã"

Trong Phật giáo, "vô ngã" ("no self" hoặc "non self") là học thuyết từ chối cái
ngã (attā (Pali), ātman (Sanskrit)). Học thuyết, còn gọi là anattā (Pali) or
anātman (Sanskrit), tuyên bố rằng một cái ngã vĩnh cửu, không thay đổi, cố
định, hay một bản chất cá nhân không thể tìm thấy trong danh tính của bất cứ
ai(2) (2, p. 42-43). Anattā là từ ghép chữ Pali được cấu bởi an (không, vắng) và
attā (bản chất tự tồn)(3) (3, p. 22). Từ chối người hữu thể sở hữu một "cái ngã"
hay một "linh hồn" có lẽ là giáo lý nổi tiếng nhất của Phật giáo, theo Alexander
Wynne(4) (4, p. 103). Thậm chí, với việc bác bỏ bất cứ linh hồn hay cái ngã lâu
dài thật có nào, G. P. Malalasekera xem Phật giáo đứng ở vị thế độc tôn(5) (5, p.

Chức năng chủ thể nhận thức?
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/chuc-nang-chu-the-nhan-thuc.html



33).

Bất chấp tầm quan trọng và tính bền vững lịch sử của nó, Wynne lưu ý học
thuyết "vô ngã" hóa ra khó có thể nảy sinh từ văn học Phật giáo sơ kỳ; thay vào
đó, ý tưởng này có lẽ nhú mầm trong một kinh điển xuất hiện không sớm hơn
150 năm sau khi Phật Đà tịch diệt thay vì ở thời đại của ngài. Trong quá trình
biến đổi tư tưởng "vô ngã" từ dạng ngụ ý đến dạng tường minh, Kim Cương Dụ
Tâm Kinh (Vajirā Sutta) có lẽ là kinh văn tiếng Pali duy nhất trình bày ý tưởng
của học thuyết một cách rõ ràng (4, p. 105-106). Dù không diễn giải như một hệ
thống triết học, Kim Cương Dụ Tâm Kinh thuộc Tương Ưng Bộ (Samyutta-
Nikāya) ít nhất cũng trình bày một cách chính xác và rõ ràng ý niệm "vô ngã"
(no self, tức phủ định tuyệt đối cái ngã) thay vì ý niệm "không có ngã" (not self,
tức chỉ phủ định cái ngã trong trải nghiệm có điều kiện chứ không phủ định
sạch trơn cái ngã) khi diễn ra cuộc tranh luận về người hiện thực được cấu tạo
như thế nào. Dưới đây là đoạn trích trong Kim Cương Dụ Tâm Kinh, nơi tỳ kheo
Kim Cương (bhikkhunī Vajirā), "thay vì Phật Đà" (6, p.64), truyền đạt học thuyết
cho Ma Vương (Māra, tên một loài quỷ) như sau:

Tại sao ngươi tin vào một chúng sinh đang hiện hình?

Đây không phải là quan điểm của ngươi chứ, Ma Vương?

Đây chẳng phải là cái gì ngoài một đống thành tạo:

Không tồn tại nào được tìm thấy ở đây (553)

Khi có một tập hợp các bộ phận,

Thuật ngữ "xe ngựa" được sử dụng;

Theo cách tương tự, khi các uẩn tồn tại (khandhesu santesu)

Thuật ngữ quy ước "chúng sinh" (được áp dụng cho chúng) (554)

Chỉ có khổ (dukkham eva) mới thực tồn,

Và chỉ có khổ mới trường tồn. Không có gì ngoài khổ thực tồn,

Và không có gì ngoài khổ chấm dứt tồn tại (555) (S I, 296 (v. 553-555))(7)

Trong bài kệ này, uẩn (khandhas) là các khía cạnh của khổ (dukkha) hoặc của
dòng tâm thức (citta-ksana), thay vì một tồn tại hiện hữu, mà người ta có thể
tìm thấy. Tương tự chiếc xe ngựa sẽ không còn thấy nếu chỉ nhìn vào từng bộ
phận cấu thành xe ngựa, một người chỉ là tổ hợp của các thành tạo hay các bộ
phận không trường tồn (khandhas). Vì "không có gì ngoài khổ thực tồn", dường

Chức năng chủ thể nhận thức?
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/chuc-nang-chu-the-nhan-thuc.html



như danh sách ngũ uẩn được tỳ kheo Kim Cương thiết kế có chủ đích để đảm
bảo rằng chỉ "khổ" (dukkha) mới có thể suy tư về trạng thái tinh thần của "nó".
Theo quan niệm siêu hình này về ngũ uẩn (pañca khandha), Kim Cương Dụ Tâm
Kinh đã từ chối bất cứ "tồn tại được tìm thấy" nào trong "chúng sinh đang hiện
hình"; đây dường như là kinh văn đầu tiên từ chối một cách bất thường và dứt
khoát hiện hữu của người đang sống cho dù ý tưởng này có thể cũng được thể
hiện khá rõ trong Nam Truyền Đại Tạng Kinh (Mahāhatthipadopama Sutta) như
Wynne đã chỉ ra (4, p. 158-168).

Đáng chú ý, sau tuyên bố của tỳ kheo Kim Cương về khổ rằng "chỉ có khổ mới
thực tồn; và chỉ có khổ mới trường tồn", nhiều luận sư Phật giáo khác cũng
nương theo và nêu các phát biểu tương tự về khổ; chẳng hạn như Phật Âm
(Buddhaghosa) tuyên bô "chỉ có khổ chứ không có người khổ"(8) (9, p. 436) và
Tịch Thiên (Śāntideva) tuyên bố "người chịu khổ không tồn tại. Vậy khổ thuộc
về ai?"(9) (9, p. 145). Và như De Jong đã chỉ ra, "trong Phật giáo sơ kỳ, vô
thường và khổ ám chỉ sự không tồn tại của cái ngã như một thực thể bền
vững"(10) (10, p. 177).

2. Tâm trí thay vì người hiện thực "tồn tại"

Như đề cập ở trên, Kim Cương Dụ Tâm Kinh khẳng định chỉ "các uẩn tồn tại" và
"chỉ khổ (dukkham eva) mới thực tồn" và không thể tìm thấy người hiện thực
trong các yếu tố ấy (na yidha sattūpalabbhati). Nói cách khác, học thuyết "vô
ngã" trong Kim Cương Dụ Tâm Kinh giả định người ta được cấu bởi các "tồn tại"
hay các "sự kiện", các "pháp" (dhammas) mà trong chúng không chứa đựng bất
cứ bản tính đích thực nào. Các thực thể này, các "pháp", được quy giản thành
các cấu phần mà thực chất là các khoảnh khắc tâm trí hay các hành động tâm
trí. Điều này giúp chúng ta nhận thấy các khái niệm siêu hình diễn đạt khổ như
một tồn tại đích thực và học thuyết "vô ngã" (anattā) đóng vai trò sống còn cho
toàn bộ lý thuyết tâm trí của Phật giáo như đánh giá của Nyanatiloka
Mahathara has remarked(11) (11, p. 5). Tâm trí, chủ yếu phát tích từ Kim Cương
Dụ Tâm Kinh, được mô tả như một chủ thể nhận thức và không thể nói khác
hơn. Nhu cầu giải thích một trạng thái tâm trí như vậy gắn liền với các luận thư
(Abhidhamma) sơ kỳ (kéo dài từ khoảng năm 150BCE - 450CE) mà, ở đó, các tư
tưởng gia Phật giáo khẳng định "người hiện thực bị quy giản thành các cấu phần
hoặc quá trình tâm lý và vật lý vốn có trong họ"(12) (12). Mục 2 này sẽ phác
thảo một số nét chính của bức tranh tâm trí và hiện tượng tâm thần nảy sinh từ
một số kinh điển và lý thuyết tâm trí như được mô tả đậm nét trong các truyền
thống Abhidhamma lấy các giáo lý về duyên khởi và vô ngã làm điểm tựa để
luận giải các vấn đề tâm trí.

Chức năng chủ thể nhận thức?
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/chuc-nang-chu-the-nhan-thuc.html



Theo Christian Coseru (12), trong kho từ vựng triết học Phật giáo, có ít nhất ba
thuật ngữ thường được dùng để xác định phạm trù "tâm trí": manas (năng lực
tinh thần hoặc khả năng tinh thần), vijñāna (khả năng ý thức hoặc khả năng
nhận thức) và citta (tâm trí hoặc tư tưởng). Thuật ngữ diễn dịch một cách phổ
quát nhất về tâm trí trong các truyền thống Abhidharma là citta. Nhưng citta
cũng biểu thị tư tưởng và nó thường được sử dụng cùng với các cấu phần tinh
thần (caitasika), còn gọi là tâm sở, luôn nằm trong quan hệ tương hỗ với nhau.
Vì thế, trong khi citta (tâm trí) biểu thị khía cạnh chủ quan của chức năng tâm
thần (chẳng hạn, một trạng thái nhận thức thuần túy), caitasika (tâm sở) tham
chiếu đến các trạng thái nhận thức xác định như vedanā (các cảm giác, còn gọi
là thụ), sañña/samjñā (tri giác, còn gọi là tưởng), cetanā (ý chí – tư), manasikāra
(chú tâm – tư lượng), sparśa (chạm xúc), v.v…Các cấu phần tâm thần này được
xem như các āyatana (lĩnh vực nhận thức, còn gọi là xứ), hay như các kết cấu
cảm nhận tạo khuôn mẫu cho trải nghiệm của chúng ta và cung cấp cho nó các
khía cạnh định tính - đặc tính hiện tượng trả lời cho câu hỏi "nó như thế nào".
Coseru lưu ý rằng, trong một số trường phái Phật giáo, manas, vijñāna, và citta
được sử dụng ít nhiều đồng nghĩa với việc chỉ cùng một thực tại tinh thần(13)
(13). Trong một số trường phái khác(14) (14), ba thuật ngữ được dùng để chỉ
các thực tại khác nhau: citta làm rõ khái niệm tâm thức có thể chứa đựng
(ālaya-vijñāna), còn gọi là a lại da thức; manas đề cập đến lĩnh vực tinh thần và
các khuynh hướng phiền não của nó, còn gọi là mạt na thức; và vijñāna đề cập
đến sáu dạng nhận thức dựa trên kinh nghiệm (thể xác, giác quan, tổng giác
(tức là quá trình mà đặc tính tri giác về đối tượng liên quan với kinh nghiệm quá
khứ), còn gọi là ý thức; v.v…).

Chức năng chủ thể nhận thức?
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/chuc-nang-chu-the-nhan-thuc.html



Như thể hiện trong các trào lưu Abhidharma, nghiên cứu tâm trí của Phật giáo
tìm cách mổ xẻ chi tiết kinh nghiệm người bằng cách quy giản nó thành các yếu
tố cơ bản nhất. Các yếu tố này hay ngũ uẩn (pañcakhandha) là các thành phần
quy giản thực sự về kinh nghiệm mà bất cứ khảo sát nào về người cũng cùng
cũng phải bộc lộ. Bằng việc chia chẻ kinh nghiệm có điều kiện thành các cấu
phần không thể quy giản hơn nữa để tìm cách khám phá động lực của quá trình
tạo nghiệp, của các quan tâm về thần học hoặc thậm chí về liệu pháp học, vốn
được xem như "mục đích tối hậu của phân tích quy giản này" (12), các nhà quy
giản Phật giáo đã xâm nhập một cách không chủ định vào các lĩnh vực triết học
bản thể luận và nhận thức luận. Như Cosuru nhận định: "Một kết cục quan
trọng, và có lẽ là không chủ tâm, của công trình phân tích quy giản này là ở chỗ
tính khoảnh khắc được thể hiện không chỉ như một nguyên lý của bản tính thực
tại mà còn (có ý nghĩa hơn thế) của bản thân lĩnh vực nhận thức dựa trên hiểu
biết kinh nghiệm" (12). Nói cách khác, trong các công trình đồ sộ của mình, học
thuyết Phật giáo về tâm trí đã trình diễn nhiều quan điểm khác nhau mang tính
cạnh tranh không chỉ về các phạm trù trở thành, hiện hữu, cũng như thực tại và
các quan hệ giữa chúng, mà còn về bản chất của tri thức, phán xét, và tính tin
cậy của niềm tin. Về phương diện bản thể luận, triết học Phật giáo xem vũ trụ
được cấu bởi "duy nhất tâm trí" (cittamātratā) hay, nói cách khác, tâm trí được
xem như chất thể duy nhất của vũ trụ. Tâm trí đã lèo lái quá trình trở thành
(bhavapaccaya jati), tái sinh (jatipaccaya), lão và tử (jaramaranam) của mọi
hiện hữu, trong đó có cả người hiện thực. Tâm trí xui khiến tái sinh, gây ra
nguồn gốc của một hiện hữu mới.

Quan niệm tâm trí Phật giáo - như một chất thể vũ trụ duy nhất, một
substratum, có khả năng sinh sống, nuôi dưỡng, hoặc tồn tại trong thế giới – đã
trài qua quá trình phát triển lâu dài, từ mơ hồ đến các quan điểm ngày càng rõ
ràng và phức tạp. Thoạt tiên, tâm trí được hiểu như sáu thực thể ý thức
(vijñāna) mà tất cả các trường phái tư tưởng Phật giáo đều tiếp thu. Chúng bao
gồm ngũ thức tiên khởi tức năm dạng nhận thức bằng giác quan – nhãn thức,
nhĩ thức, tỵ thức, thiệt thức, thân thức – gắn liền với nhận thức bằng ý căn, gọi
là ý thức.

Tất cả chúng, bao gồm cả lục căn (sáu cơ quan nhận thức) và lục trần (sáu đối
tượng nhận thức ứng với sáu cơ quan nhận thức), hiển lộ thành "Nhất Thiết" hay
"Tất Cả" trong Nhất Thiết Kinh (Sabba Sutta). Mặc dù "kinh văn này rất kỳ
lạ"(15) (15), theo Bhikkhu Thanissaro, Nhất Thiết Kinh có lẽ không áp dụng vượt
khỏi ranh giới thế giới hiện tượng. "Tất Cả" có thể không bao hàm niết bàn
(nibbana), một khái niệm mà bản thân nó đã vượt khỏi mọi hiện tượng (sabbe
dhamma) và, vì thế, không thể mô tả được. Thay vào đó, bản thể "Tất Cả" chỉ
có thể giới hạn trong phạm vi "các thuyết giáo của Phật Đà về lục căn và lục

Chức năng chủ thể nhận thức?
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/chuc-nang-chu-the-nhan-thuc.html



trần" (15) và, như vậy, cụm từ này "sẽ chỉ bao gồm ý thức, xúc, và thụ trong
liên hệ với lục căn và lục trần" (15). Nói cách khác, lĩnh vực của "Tất Cả" được
xem như bao gồm các pháp, tức các hiện tượng trong thế giới thường nghiệm,
hoặc các đối tượng của tâm trí. Lập luận này có lẽ là cơ sở triết học để Pháp
Xứng (Dharmakirti) xây dựng luận đề "tồn tại là được tri giác" hay, nói cách
khác, mọi thứ được tri giác phải tồn tại.

Bên cạnh "Tất Cả" (Sabba), trong các văn bản Phật giáo sơ kỳ, tâm trí như một
chất thế phổ biến còn thể hiện ở nhiều dạng khác như anusayā/anuśayāh (tùy
miên, tức trạng thái cận ngủ), bhavanga (hữu phần, còn gọi là luồng hộ kiếp
hay liên tục sinh tồn), và bīja (chủng tử hay các giọt hạt giống). Thuật ngữ
anusayā, "các khuynh hướng ngầm" hoặc "các tâm tính tiềm tàng", nhìn chung
được xem như các quá trình vô thức nằm dưới ý thức hằng ngày của chúng ta,
và "chúng thể hiện tiềm năng, xu hướng, khiến cho các các phiền não
mang tính cảm xúc và kinh nghiệm (kilesā/kleśāh) xuất hiện"(16) (16, p. 33). Vì
thế, các khuynh hướng hay anusayā này, vốn mang bản tính thường hằng
(nicca/nitya) hoặc bền vững, khiến các sinh thể, được cấu bởi các yếu tố vô
thường hay các uẩn (khandhas), bị kẹp chặt trong các vòng xoay của bánh xe
luân hồi sinh tử (sam sāra).

Về "hữu phần" (bhavānga), "nền tảng của trở thành" hoặc "điều kiện để hiện
hữu", nó là một phương thức thụ động của ý thức có chủ định (citta) như mô tả
trong Luận Tạng (Abhidhamma) của Phật giáo Nguyên Thủy (Theravāda
Buddhism). Nó cũng là một quá trình tâm thần quy định quá trình tâm thần tiếp
theo ở thời khắc giao điểm giữa tử và tái sinh, là "trạng thái tâm trí của một
người khi dường như không có gì đang diễn ra, chẳng hạn như khi người ấy
đang trọng trạng thái ngủ sâu mà không cógiấc mơ, vàcũng mang tính khoảnh
khắc giữa mỗi quá trình nhận thức chủ động"(17) (17, p. 11). Quan niệm của
Phật giáo Nguyên thủy về luồng hộ kiếp (bhavanga) cũng có thể là tiền thân
của học thuyết về a lại da thức (ālāyavijñana).

Đối với "chủng tử" (bīja), trường phái Kinh Lượng Bộ (Sautrāntika) của Phật giáo,
gắn bó chặt chẽ với các kinh tạng (sutta pitaka), đã phát triển học thuyết về các
hạt giống (bīja) hay chủng tử trong dòng tâm thức (cittasamtāna), tính liên tục
mang đặc tính tâm trí, để lý giải cách thức nghiệp và các tâm thức tiềm ẩn suốt
cuộc đời và cả lúc người ta tái sinh. Quan niệm chủng tử dường như liên quan
chặt chẽ đến vấn đề cái ngã đích thực (self per se) bị từ chối như thể hiện trong
Kim Cương Dụ Tâm Kinh (Vajira Sutta), câu hỏi đặt ra là, nhân tính trường tồn
cố hữu của một cá nhân sẽ được thay thế bởi cái gì? Tỳ kheo Kim Cương trong
Kim Cương Dụ Tâm Kinh đã sử dụng "một đống thành tạo" để thế chỗ cho tồn
tại của chiếc xe ngựa hay tồn tại người. Một "đống thành tạo", thực chất, là một

Chức năng chủ thể nhận thức?
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/chuc-nang-chu-the-nhan-thuc.html



chuỗi ảnh tượng (ākāra) thể hiện như các khoảnh khắc tinh thần tức thời liên hệ
với nhau về nhân quả, mà mỗi trong số chúng không thể giản lược về bản thể
luận. Vì thế, với tư cách là các sự kiện tâm thần, dòng chảy của các khoảnh
khắc tâm thần được xem giống hệt về phương diện bản thể với dòng chảy của
tâm thức. Bởi vậy, theo Damien Keown, dòng chảy của các khoảnh khắc tâm trí
nối tiếp nhau được định nghĩa theo nghĩa đen là "dòng chảy tâm trí" hay citta-
samtāna (18) (18, p. 62). Tâm trí chứ không phải người hiện thực có đời sống
của chính nó, mà sự phát triển của nó được thúc đẩy bởi chuỗi các hạt giống
sinh khởi bởi tích nghiệp tức bởi các chủng tử (bīja). Chủng tử hay dòng tâm trí
duy trì "tính liên tục của nhân cách trong sự thiếu vắng của cái ngã trường tồn
mà Phật giáo vốn dĩ không chấp nhận" (18, p. 62). Nói ngắn gọn, "các luận sư
Phật giáo Ấn Độ xem tiến hóa của tâm trí như thể hiện tính liên tục của dòng
tâm trí cá nhân từ kiếp này tới kiếp sau, trong đó nghiệp là cơ chế nhân quả
nền tảng mà nhờ đó các chuyển hóa được thực hiện từ đời này sang đời
khác"(19) (19). Lý thuyết chủng từ (bīja) về sau cũng trở thành tiền đề phát
triển của quan điểm alayavijñana.

Liên quan đến a lại da thức (alayavijñana), như mô tả trong Giải Thâm Mật Kinh
(Samdhinirmocana Sutra), kinh lý giải về các bí ẩn sâu kín của Phật giáo Đại
Thừa và là kinh quan trọng nhất của trường phái Du Già (Yogācāra), tâm trí còn
mang tên ālayavijñāna. Loại tâm trí này "có tất cả các hạt giống" (sarvabījakam
cittam) đi vào bào thai. Nơi đó, chúng phát triển dựa trên hai hình thức gồm
chiếm hữu hoặc dính mắc (upādāna) hay còn gọi là năng tạo: một mặt là các
khả năng cảm nhận vật chất, và mặt khác là các khuynh hướng (vāsanāh)
hướng tới sinh sôi nảy nở khái niệm (prapañca) haycòngọi làhýluận (prapañca)
(20) (20). Theo quan niệm truyền thống, với tư cách là khởi thủy của vũ trụ, tâm
trí hay alaya- vijñana tích tụ mọi năng lượng tiềm năng dưới dạng hạt giống
(bīja) thể hiện dưới dạng tinh thần (nāma) - danh và vật lý (rūpa) – sắc của một
hiện hữu (nāmarūpa).

Chức năng chủ thể nhận thức?
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/chuc-nang-chu-the-nhan-thuc.html



3. Kết luận

Phật giáo dường như không bắt đầu chính thức từ bỏ giáo lý "không ngã" (not
self) cho đến khi ý tưởng "vô ngã" (no self) hoặc "vô linh hồn" (no soul) được
tình bày rõ ràng trong Kim Cương Dụ Tâm Kinh khoảng hơn trăm năm sau khi
Phật Đà tịch diệt. Thay vì tập trung vào quá trình trải nghiệm có điều kiện và
cấu trúc ngôn ngữ của nó, học thuyết "vô ngã" phát sinh từ Kim Cương Dụ Tâm
Kinh quan tâm nhiều hơn đến thâm nhập sâu vào các thành phần cụ thể của
người hiện thực. Khái niệm "cái ngã" không còn tương thích nữa khi người ta
quan sát bất cứ quá trình kinh nghiệm nào mà ở đó không tìm thấy tồn tại đích
thực nào. Nói cách khác, do tồn tại người bị chia nhỏ thành các bộ phần, tất cả
trong số chúng đều thấy thiếu vắng cái ngã. Đây là nội dung cốt lõi của giáo
điều "vô ngã" và dần biến chuyển thành học thuyết tâm trí mà, dựa vào đó, các
yếu tố tinh thần (nāma) - danh và vật lý (rūpa) – sắc được xem như là hiện hình
của tồn tại (nāmarūpa) – danh sắc.

Tâm trí hay tâm trí tỉnh thức, bị quy giản một cách chủ ý và thành thông lệ,
được mô tả theo nhiều cách khác nhau. Như thể hiện trong Giải Thâm Mật Kinh
(Samdhinirmocana Sutra) (20), nó được gọi một cách đơn giản là tâm trí (citta)
vì nó được chất đống và tích tụ bởi lục trần hay sáu đối tượng nhận thức – sắc
trần, thanh trần, hương trần, vị trần, xúc trần, và pháp trần. Nó cũng được gọi là
a đà na thức (adana-vijñana) hay ý thức chiếm hữu bởi thể xác bị nó nắm bắt và
chiếm hữu. Nổi bật hơn cả, nó còn được gọi là a lại da thức (alaya-vijñana) hay
chủng tử thức vì nó cư ngụ và gắn chặt với thân xác trong một nhất đới chủng

Chức năng chủ thể nhận thức?
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/chuc-nang-chu-the-nhan-thuc.html



cộng đồng địch mệnh vận (alaya-vijñana) hay vận mệnh chung. Theo nghĩa
tàng thức hay kho chứa ý thức, tâm trí tích tụ toàn bộ năng lượng ở dạng tiềm
tàng được gọi là hạt giống (bīja) của các tồn tại cá nhân chưa sinh thành vốn
được xem là "vô ngã", các tồn tại với danh tính giả hợp và tạm thời trong các
danh sắc (nāmarūpa) vốn dĩ vô danh và vô sắc. Bởi thế, chủ nghĩa quy giản
Phật giáo tuyên bố rằng chỉ có tâm trí tư duy chứ không có người hiện thực tư
duy.

Ngày nay, trước các tiến bộ của khoa học và tâm lý học hiện đại, chủ nghĩa quy
giản và học thuyết "vô ngã" chẳng những không thoái trào mà, như Wynne
nhận xét, tiếp tục sinh trưởng mạnh mẽ trong các tác phẩm Phật giáo đương đại
(6, p. 73). Trong bộ sưu tập của mình về "các bài giảng của nhiều luận sư Phật
giáo vĩ đại nhất", Jack Kornfield, lựa chọn một loạt giáo lý về chủ nghĩa quy giản
được biên soạn bởi các luận sư Phật giáo hiện đại(21) (21). Chẳng hạn: Các
phong tục và ngôn ngữ về bề ngoài có vẻ khác nhau nhưng tâm trí mang các
đặc trưng tự nhiên hoàn toàn như nhau ở mọi người. Tham và sân là như nhau
trong tâm trí Phương Tây cũng như Phương Đông. Khổ và diệt khổ cũng như
nhau ở tất cả mọi người (p. 39: Ajahn Chah)

Hạnh phúc, rốt cục, được quy định bởi các thái độ của tâm trí… Khổ đau…
không thể được khắc phục bằng các phương tiện vật chất; chúng chỉ có thể bị
vượt qua bằng rèn luyện tâm trí và tăng trưởng tâm thần (p.56. Mahasi
Sayadaw).

Bởi lẽ chỉ tâm trí được cô đặc mới là tâm trí được thanh tẩy. Và chỉ tâm trí được
thanh tẩy khỏi năm yếu tố của dục vọng, ác ý, lười biếng và nghi ngờ mới có
thể hoạt động bình thường để nhận ra tuệ giác Vipassana (p.91: Sunlun
Sayadaw).

Đề cao tuyệt đối tâm trí không chỉ phổ biến ở Phật giáo Nguyên Thủy hiện đại
mà còn ở cả Phật giáo Đại Thừa hiện đại. Chẳng hạn, Đạt Lai Lạt Ma Đệ Thập Tứ
viết trong một tác phẩm gần đây của mình:

"Chúng ta đạt được trạng thái toàn triệt của tâm trí, cái tri giác mọi hiện tượng
mà không gặp bất cứ trở ngại nào"(22) (22, p. 53).

Trong tất cả các tuyên bố nêu trên, tâm trí chứ không phải người hiện thực được
cho là "như nhau ở tất cả mọi người", giúp "khổ đau … bị vượt qua" và chỉ "tâm
trí được cô đặc mới là tâm trí được thanh tẩy". Những ai không quen thuộc với
khuynh hướng quy giản trong tư tưởng Phật giáo, như Wynne đã chỉ ra, dễ dàng
nhận thấy các phát biểu như vậy có thể là nực cười "vì nó vô nghĩa khi quy các
hành động nhận thức cho bất cứ cái gì thay vì người hiện thực" (6, p. 73). Nói

Chức năng chủ thể nhận thức?
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/chuc-nang-chu-the-nhan-thuc.html



cách khác, trong các giáo huấn nêu trên, diễn ngôn của lý luận về tâm trí hay
của chủ nghĩa quy giản quan hệ chặt chẽ với nhau bởi cùng xuất phát từ cùng
một niềm tin không tồn tại của cái ngã. Nói khác đi, học thuyết "vô ngã" đã tiến
hóa thành chủ nghĩa quy giản hay học thuyết tâm trí mà, theo đó, chính tâm trí
là cái nhận thức hay chủ thể nhận thức. Vì vậy có vẻ đúng nếu tin rằng cả hai
học thuyết đều gắn bó như hình với bóng và trở thành trụ cột của tín điều Phật
giáo từ quá khứ tới hiện tại. Và có vẻ đúng hơn nếu biết tư tưởng kỳ lạ ấy là
điểm tựa để Phật giáo phát triển một thể loại sinh hoạt tinh thần và thể chất
độc đáo mà xã hội phương tây hiện đại nồng nhiệt đón nhận: thiền – "một
phương tiện dùng để giải thoát khỏi mọi phương tiện" như Kornfield nhận xét
(21, p.2).

Hoàng Quốc Dũng - NCS Khoa Triết học Học viện Báo chí & Tuyên
truyền Tạp chí Nghiên cứu Phật học Số tháng 3.2022 ***

CHÚ THÍCH: (1) Das, Surya (1998). Awakening the Buddha Within: Tibetan
Wisdom for the Western World. Broadway Books. pp. 145–146. ISBN 0-
76790157-6. (2) Christmas Humphreys (2012). Exploring Buddhism. Routledge.
pp. 42–43. ISBN 978-1-136-22877-3. (3) Thomas William Rhys Davids; William
Stede (1921). Pali-English Dictionary. Motilal Banarsidass. p. 22. ISBN 978-81-
208-1144-7. (4) Wynne, Alexander (2011). “The ātman and its negation A
conceptual and chronological analysis of early Buddhist thought" in Journal of
the International Association of Buddhist Studies, Volume 33 Number 1–2 2010
(2011). p. 103, 105, 106, 158-168 (5) Malalasekera, G. P. (1957). The Buddha
and his Teachings. Colombo: Buddhist Council of Ceylon; p. 33. (6) Wynne,
Alexander (2009). Early Evidence for the Noself Doctrine: A Note on The Second
Anatman Teaching of the Second Sermon. Mahidon University, 16/11/2009; pp.
64, 73 (7) SN I.296 (v. 553–55) (8) Vis XVI.90: Visuddhimagga XVI.90 (see
Warren, Henry Clarke and Kosambi, dharmananda (1989). Visuddhimagga of
Buddhaghosācariya. Harvard Oriental Series Volume forty-one. New Delhi:
Motilal Banarsidass, p. 436). (9) Bcv VIII.101: Bodhicaryāvatāra VIII.101 (see
Tripathi, Sridhar (1988). Bodhicaryāvatāra of Śāntideva with the Commentary
Pañjikā of Prajñākaramati. Buddhist Sanskrit Texts no.12. Darbhanga: The
Mithila Institute. p. 145). (10) De Jong, J. W. (2000). “The Buddha and His
Teachings." In Wisdom, Compassion, and the Search for Understanding. The
Buddhist Studies Legacy of Gadjin M. Nagao, pp. 171–180. Ed. Jonathan A. Silk.
Honolulu: University of Hawai"i Press (11) (12) Coseru, Christian (2012). Mind in
Indian Buddhist Philosophy in Stanford Encyclopedia of Philosophy, First
published Thu Dec 3, 2009; substantive revision Fri Oct 12, 2012,
https://plato.stanford.edu/entries/mind-indian-buddhism/#3.5 (13) such as
Buddhaghosa"s Visuddhimagga and Vasubandhu"s Treasury of Higher

Chức năng chủ thể nhận thức?
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/chuc-nang-chu-the-nhan-thuc.html



Knowledge (cf. Lamotte 1938, 15) (14) E.g.in the Yogācāra School of Mahāyāna
Buddhist philosophy mainly based on the Mahāyānasaṃgraha (I, 6) attributed
by Asanga (c. 310–390 CE) (15) Thanissaro Bhikkhu (translator from Pali, 2013).
Sabba Sutta: The All (SN 35.23). Access to Insight (BCBS Edition), 30 November
2013, http://www.accesstoinsight.org/tipitaka/sn/sn35/sn35.023.than.html (16)
Waldron, William S. (2003). The Buddhist Unconscious: The Alaya-vijñana in the
context of Indian Buddhist Thought. Routledge Critical Studies in Buddhism. p.
33. (17) Gethin, Rupert (1994). Bhavanga and Rebirth According to the
Abhidhamma. Published 1994. https://www.academia.
edu/24142507/Bhava%E1%B9%85ga_and_Rebirth_According_to_the_Abhidhamma.
p. 11. Collins, Steven (1990). Selfl s Persons: Imagery and Thought in
Theravada Buddhism. Cambridge University Press. p. 5. ISBN 978-0-521-39726-
1. (18) Keown, Damien (2004). A Dictionary of Buddhism. OUP Oxford, Aug 26,
2004. p. 62 (19) Waldron, William S. (n.d.). "Buddhist Steps to an Ecology of
Mind: Thinking about "Thoughts without a Thinker"". http://www.
purifymind.com/EcologyMindSteps.htm. Archived from the original on 23
December 2007. Retrieved 1 November 2007. (20) Waldron, William S. (1994).
How Innovative is the "Alayavijñana?": The "Alayavijñana" in the Context of
Canonical and Abhidharma "Vijñana" Theory, Part I. Journal of Indian Philosophy
22 (3):199 (1994) (21) Kornfi ld, Jack (1977). Modern Buddhist Masters.
Buddhist Publication Society. Kandy Sri Lanka. p. 2, 39, 56, 91 (22) Lama, Dalai
(2019). The Way to Freedom. Edited by Donald S. Lopaz, Jr. Library of Tibetian
Works and Archives. First Printed in 2008. Reprint in 2012, 2019. p. 53

Chức năng chủ thể nhận thức?
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/chuc-nang-chu-the-nhan-thuc.html


