
Con đường hạnh phúc
ISSN: 2734-9195   20:40 21/11/2019

Ví như không bệnh - cái tâm bệnh đã nói ở trên - ắt cuộc sống con người sẽ dễ
chịu hơn nhiều, đủ ăn đủ mặc hơn nhiều và trên cơ bản đó, hạnh phúc hơn
nhiều.

Mà hai cái “lý” này, tuy hai mà như là một – sắc bất dị không, không bất dị sắc,
sắc tức thị không, không tức thị sắc; hay nói như Tản Đà Nguyễn Khắc Hiếu:
“Mình với ta tuy hai mà một, ta với mình tuy một mà hai”. Những vấn đề sinh lý
đôi khi cũng là những vấn đề của tâm lý, và ngược lại…

Nay hãy khoan xét về cái tính cách “là một” của vấn đề sinh lý (vật lý) và tâm
lý vừa nêu trên, mà hãy mạn phép về cái tính cách “là hai” của nó trước.

Như trên đã nói, mọi nỗi khổ trên đời “một nửa” là bắt nguồn từ sinh lý vậy
“một nửa” là từ tâm lý. Nói thì nói thế, chứ cái chữ một nữa này nó cũng co giãn
lắm, lung linh lắm.

Tùy từng con người, lại tùy từng hoàn cảnh mà một đương sự đón nhận những
nỗi khổ đau đến với mình nhiều hay ít từ phía sinh lý hay tâm lý.

Có người hầu hết cuộc đời chỉ thấy khổ thân là chính, có người lại chỉ thấy khổ
tâm.

Tuy nhiên, dù sao cũng phải ghi nhận rằng giữa hai nỗi khổ (thân và tâm) thì
phần “tâm” rõ ràng vượt trội hơn phần “thân” nhiều. Đối với hầu hết mọi người
trong chúng ta, nỗi khổ từ tâm lý chiếm tỷ trọng lớn hơn hết. Chúng ta khổ do
đói ăn khát uống hoặc do những nguyên do khác do thuộc về sinh, vật lý dù sao
cũng ít hơn những nỗi khổ do từ tâm lý. Những nỗi khổ (từ tâm lý) này nó rất đa
dạng, lại xảy đến với chúng ta một cách dồn dập liên tục, thường xuyên, gần
như là vô gián, có thể nói con người sinh ra để là nạn nhân của những nỗi khổ
từ tâm lý này.

Bất cứ chuyện gì xảy ra dù lớn dù nhỏ cũng có thể làm duyên cớ cho nỗi khổ
(tâm) của chúng ta. Một lời nói khó nghe (có thể do vô tình) vậy. Một tiếng cười
khó chịu, một vẻ lạnh nhạt của người đang tiếp cận… Những thoáng chuyện
vụn vặt cũng đủ “gợn sóng” cho một nỗi khổ tâm rồi. Huống chi, người đời đâu

Con đường hạnh phúc
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/con-duong-hanh-phuc-2.html



chỉ mỗi những tao ngộ vụn vặt ấy. Trong thực tiễn của cuộc sống, chúng ta
thường xuyên “đụng” những việc, lớn hơn nhiều. Kể không xiết được. Nhà Phật
tóm tắt những nỗi khổ tâm lý bằng bốn đề mục này:

1. Ái ly biệt,  2. Oán tắng hội,  3. Cầu bất đắc,  4. Ngũ ấm xí thịnh.

Trước hết hãy nói về ái ly biệt. Yêu mà phải lìa xa! Con người có hạnh phúc là vì
được ở gần những gì mình yêu thích. Và, ngược lại, phải lìa xa, đó là điều bất
hạnh.

Sự tình ái ly biệt này không thể coi thường được. Nó có thể làm chết người như
chơi. Nhớ đêm quên ngủ, nhớ ngày quên ăn. Đó là tình huống của người trai,
người gái đang yêu. Bên cạnh đó, còn bao “nỗi khổ lìa xa” khác. Cha mẹ con
cái, vua tôi, bạn bè… lại còn quê hương tổ quốc, đạo tràng… bao nhiêu quan hệ
khác. Tất cả đều là đầu mối của “ái ly biệt khổ”.

Ngược với ái ly biệt là oán tắng hội. Ghét, thù, hận mà phải ở gần! Nó là tiền đề
của nỗi khổ nhân sinh, từ khi mở mắt cho đến khi nhắm mắt trong một ngày, lại
cả ban đêm nữa, khi mắt đã nhắm rồi hình ảnh cái kẻ chướng tại gai mắt “chết
bằm, mắc dịch” kia vẫn cứ xuất hiện thù lù trước con mắt của trí nhớ ta, làm
cho ta không một giây dừng nghỉ cơn điên đảo.

Con đường hạnh phúc
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/con-duong-hanh-phuc-2.html



Mà hai nỗi khổ oán tắng hội kia vẫn chưa phải là tất cả. Người đời ai chẳng nếm
hoặc ít hoặc nhiều nỗi khổ của “cầu bất đắc”. Hễ làm người thì có nhu cầu, hễ
có nhu cầu thì ắt có sự cầu. Mà những sự cầu, trăm sự chắc gì được một!

Chuyện kể có cô công chúa nọ cầu hái mặt trăng đang treo vằng vặc giữa trời
xuống chơi. Chắc hẳn cô công chúa bẩm sinh đã sẵn cái thị hiếu ham “vọc”
những “đồ chơi” “ngồ ngộ”. Cô bé đòi gì được nấy, cô công chúa mà, đức vua
cha cưng chiều mà, muốn gì mà chẳng được, nhưng… lần này thì có vẻ không
còn được như nguyện nữa. Lý do vì sao, thiết tưởng thiên hạ ai ai cũng biết rồi.
Cái đồ chơi mặt trăng tròn vành vạnh sáng vằng vặc kia. Ánh sáng tỏa ra đẹp
một cách huyền ảo mê hồn, coi vậy chứ mặc dù là với quyền lực tối thượng của
một chúa tể sơn hà, dễ gì mà “thực hiện” được. Đức vua cha họp cả triều thần,
bàn hết cách mà vẫn không cách chi bưng, ngắt cái vầng trăng ngoan cố cứng
đầu kia xuống đây để làm đồ chơi cho cô công chúa. Thế là cô công chúa thấy
cả trần gian hóa thành địa ngục, ấy cũng do nỗi cầu bất đắc.

Ngoài cái cầu quá trớn phi lý kia, còn vạn vạn cái cầu khác cũng không đắc
được, mặc dù không quá trớn, không lộ liễu, không phi lý bằng.

Ở đời mà lực luôn luôn bất tòng tâm. Chỉ có hai cách để giải quyết vấn đề này.
Một là tăng cái lực (cho bằng tâm), hai là giảm cái tâm xuống (cho bằng lực).
Tăng cái lực lên thì điều ấy nghe đã hiểu rồi, nhưng mà khó thực hiện lắm thay.
Lực nào mà vươn lên cho kịp cái tâm, cái lòng ham muốn của người ta nó to còn
hơn cả cái vũ trụ bao la vô tận nữa kia mà. Họa là chỉ còn một cách là giảm cái
tâm tức là cái lòng ham muốn xuống. Giảm càng nhiều càng tốt, giảm sao cho
“vừa vặn khít khao” với cái sức hữu hạn của mình.

Làm được điều này, tức là giải quyết được cái vấn đề cầu bất đắc, cầu mà
không được, đặng cố mà vượt cái nỗi khổ do nó gây ra.

Về phương hướng này, cổ đức, hiện diện trong nhiều tôn giáo, nhiều triết
thuyết, cũng đã từng đề cập đến, cũng như đã từng đề nghị những giải pháp
thực hiện. “Thanh tâm thiểu dục” “Diệt dục”, “Tri chỉ”, “Tri túc”…

Hết thảy lời khuyên này đều nhằm vào mục tiêu giảm, giảm giảm thiểu tham
tâm, tăng tăng, tăng trưởng thiện tâm vậy.

Có điều, dĩ nhiên chúng ta không phủ nhận những lý luận của cổ đức trong cái
giải pháp giảm thiểu tham tâm này. Dựa vào thực tế của hiện thực chúng ta
phải thành thật mà nhìn nhận rằng cái giải pháp cao quý ấy, cái giải pháp giảm
dục, tuy rằng có vẻ hoành tráng, lộng lẫy thật, nhưng cũng không hiệu quả là
bao. Thực tế là lòng tham của loài người chúng ta cứ mỗi ngày một thêm lớn
mạnh, so với “cái sức” của chính mình.

Con đường hạnh phúc
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/con-duong-hanh-phuc-2.html



Do đó mà tình trạng cầu bất đắc mỗi ngày một thêm trầm trọng, khiến nỗi khổ
của loài người mỗi lúc dường như mỗi gia tăng, chứ chẳng hề thuyên giảm. Và
do đó, cái gọi là con đường hạnh phúc của loài người nói chung và của người
Việt nói riêng mỗi ngày mỗi thêm diệu vợi, mịt mùng.

Nhân nói về cái nông nổi cầu bất đắc cũng như về cái giải pháp của cổ đức để
giải quyết nó, thiết nghĩ chúng ta không thể không nhắc đến một “đại chuyên
gia” rất quan trọng trong thế giới Phật giáo, đó là Sư Tổ Đạt Ma với cái giải pháp
có tên là “Tứ gia hạnh” gồm bốn điều sau đây:

1. Báo oán hạnh;  2. Tùy duyên hạnh; 3. Vô sở cầu hạnh;  4. Xứng pháp hạnh.

Trong bốn điểm này, có điểm thứ ba – vô sở cầu hạnh – chính là giải pháp trọng
tâm để đối phó với cái nông nổi cầu bất đắc của loài người chúng ta.

Theo đạo Phật, sở dĩ chúng ta khổ là vì có nhiều tham cầu. Một khi tinh luyện
được cái tâm. “Vô sở cầu”, ắt là dứt được đầu mối của khổ đau vậy.

Thật tuyệt vời! thật gọn! thật chí lý! Sở dĩ người ta khổ đau là vì người ta có
tham cầu.

Nay dứt sạch tham cầu – cắt đứt cái nhân – thì còn lý gì có quả. Dứt sạch cái
nhân tham cầu ắt cái quả khổ đau chẳng còn tồn tại.

Thật là logic! Nhưng… lời xưa có nói: “Tư dị hành nan”. Nói thì dễ lắm, nhưng
làm? Trên đời này đã có ai dứt sạch được tham cầu chưa? Vả chăng, ở một vài
phương diện, tham cầu là điều kiện tất yếu của sinh mạng, của mạng sống mọi
sinh vật, mạng sống mọi con người. Một người nào đó đã tu luyện tới mức tối
cao của tiêu chí thanh tâm thiểu dục, nhưng đối trước một vài trường hợp cấp
thiết, người ấy không thể không phấn đấu để tự tồn được, trừ khi người ấy
quyết định tự lìa bỏ mạng sống của mình.

Vậy cho nên phải hiểu chữ thanh tâm thiểu dục, phải hiểu câu vô sở cầu hạnh
trong cái nghĩa tương đối của nó. Cụ thể trong lĩnh vực tâm lý, chúng ta có thể
thực hiện cái hạnh vô sở cầu tới mức tối đa, nhưng trong lĩnh vực sinh lý, vật lý,
cái hạnh ấy dù muốn dù không cũng phải bị hạn chế phần nào trước những điều
kiện của cái gọi là sinh mạng vậy.

Một người rớt chìm xuống nước ắt có nhu cầu vùng vẫy ngoi lên. Tự thân cái
nhu cầu ấy đã bao hàm một thoáng tham cầu vậy.

Cho nên bên cạnh cái hạnh vô sở cầu, Đạt Ma đã cẩn thận chua thêm một cái
hạnh khác gọi là Tùy duyên hạnh. Nhà Phật, tuy lấy sự diệt ngã làm cứu cánh,
nhưng đồng thời lại đề cao hạnh tùy duyên, ấy là để tạo phương tiện cho hành

Con đường hạnh phúc
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/con-duong-hanh-phuc-2.html



giả bảo toàn sinh mệnh vậy. Sinh mệnh có được bảo toàn mới đủ phương tiện
mà tu thành chính quả (chính quả rốt ráo là diệt ngã).

Trở lại vấn đề con đường hạnh phúc của chúng ta. Như đoạn văn trên đã nói,
chúng ta có thể thấy một trong những giải pháp tuyệt vời nhất mà các bậc cổ
đức đã đề nghị với chúng ta, đó là sự thanh tâm thiểu dục, đó là hạnh vô sở
cầu. Sở dĩ con người bất hạnh là vì tham cầu nhiều quá, đói thì chỉ cần ba chén
cơm, nhưng người ta lại tham cầu tất cả lúa gạo trên trái đất. Chỗ ở thì chỉ cần
một trượng vuông là đủ nhưng người ta lại muốn sở hữu hàng loạt những lâu đài
to lớn tráng lệ. Tóm lại, là thực tiễn cho thấy lòng tham cầu của loài người
chúng ta lớn gấp bội, gấp vạn, gấp ức cái nhu cầu thật sự, do đó mà sự bất
hạnh đã xảy ra triền miên trên trái đất này.

Có quan điểm cho rằng những sự tham cầu quá mức chẳng có nghĩa gì khác
hơn là một trạng thái bệnh. – Tham ăn quá mức (nhu cầu của cơ thể): một trạng
thái bệnh – Tham mặc quá mức, tham tình dục quá mức… tất cả đều chỉ là biểu
hiện của một tình trạng bệnh – bệnh tâm lý, bệnh tinh thần.

Lại có quan điểm cho rằng cái tình trạng bệnh nói trên dù thể hiện ra nhiều
cách có vẻ khác nhau, chung quy cũng cùng chung một nguyên ủy: đó là do sự
thiếu vắng hạnh phúc.

Khi một người không cảm nhận được hạnh phúc, người ấy có thể “tự bù lỗ”
bằng cách tham cầu một “hoặc nhiều” cái gì đó, hoặc là tham cầu ăn, hoặc là
tham cầu mặc, hoặc là tham cầu của cải, danh vọng… mà những tham cầu này
như trên đã nói thảy đều gấp bội mức nhu cầu thực sự. Cái sự chênh lệch ấy là
dấu hiệu của tâm bệnh vậy; con người – cái mà nhà Phật gọi là chúng sinh – nói
chung, thảy là con bệnh cả.

Con người là nạn nhân, là bệnh nhân. Những tham cầu do ngũ ấm tạo tác nên,
đẩy con người rời xa cái mốc điều độ của sự trung dung, của lý trung đạo, của
chân tính, của thiên lương, tóm lại là rời xa cái chính mình để rơi vào cái khổ mà
thuật ngữ nhà Phật gọi là ngũ ấm xí thịnh khổ.

Chính vì cái tình trạng bệnh nói trên mà con người lâm vào cảnh khổ.

Tự làm khổ mình, lại làm khổ người. Ví như không bệnh - cái tâm bệnh đã nói ở
trên - ắt cuộc sống con người sẽ dễ chịu hơn nhiều, đủ ăn đủ mặc hơn nhiều và
trên cơ bản đó, hạnh phúc hơn nhiều.

Con đường hạnh phúc
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/con-duong-hanh-phuc-2.html



Đủ ăn, đủ mặc, rồi trên cơ bản đó cảm nhận được hạnh phúc! Ấy là cứu cánh
tuyệt diệu của nhân sinh. Dễ dàng lắm thay, mà cũng thương khó lắm thay.

Thế giới loài người lâm vào cảnh thiếu hụt, ấy là do bởi sự vô minh. Từ vô minh,
mà sinh ra bất hạnh.

Có học thuyết cho rằng kinh tế là tất cả, kinh tế quyết định. Nhận định này rất
đúng. Thực tiễn cho ta thấy kinh tế quả là có năng lực dời non lấp bể, thay trời
đổi đất. Chẳng thế mà ở Việt Nam, từ mấy chục năm qua đã truyền tụng tâm
đắc bài vè tuyệt chiêu này:

Đồng tiền là tiên là phật Là sức bật của con người Là nụ cười tuổi trẻ Là sức
khỏe ông già Là cái đà danh vọng Là cái lọng che thân Là cán cân công lý Tiền
là hết ý!

Bằng một giọng cà rỡn, bài vè này đã nói lên được cái “sứ mạng” cải thiên hoán
địa, đổi trắng thay đen của kinh tế, của đồng tiền.

Có điều, cũng như mọi lời nói khác, bài vè về tiền, về kinh tế này dù muốn dù
không cũng chỉ là một… cách nói. Có nghĩa là nội dung của nó dù rất phản ảnh,
rất thú vị, cũng chỉ mang một “nữa” của cái đúng, của chân lý. Có nghĩa là: tuy
đồng tiền là tiên là phật, là sức bật của con người v.v… Tuy nhiên, nói cho cùng,
nó cũng có giới hạn của nó.

Kinh tế là quyết định, đúng rồi. Nhưng… kinh tế, xét về tự thân, vốn không có
giá trị gì. Nó chỉ có giá trị khi có mối tương quan hô ứng với các nhu cầu tiêu
thụ, sử dụng; Ví dụ: gạo sở dĩ quý là vì chúng ta cần có để ăn, vàng sở dĩ quý là

Con đường hạnh phúc
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/con-duong-hanh-phuc-2.html



vì chúng ta có thể dùng nó làm đồ trang sức hoặc dùng nó để đổi chác v.v…

Ngoài cái lẽ tương quan tương đối nói trên, chúng ta còn có thể xét tới tính
tương đối trong quan hệ nhân quả, quan hệ gốc ngọn; Có nghĩa là: nhìn vào
thực tiễn, chúng ta thừa nhận công năng và ảnh hưởng to lớn của cái gọi là kinh
tế đối với cuộc sống loài người. Mạnh vì gạo, bạo vì tiền. Có tiền mua tiên cũng
được. Có tiền đổi trắng thay đen khó gì.

Ca dao tục ngữ phản ảnh trí khôn của loài người, đã có hàng trăm hàng ngàn
câu phán quyết khẳng định giá trị của cái gọi là kinh tế như thế.

Tuy nhiên (lại vẫn tuy nhiên) nếu xét về mối tương quan nhân quả, chúng ta có
thể mạnh dạn nói rằng, dù quan trọng đến cỡ nào, vai tuồng của kinh tế cũng
không phải vai tuồng “độc tôn của thượng đế”.

Nó không phải là đầu mối uyên nguyên của tất cả. Tuy nó quyết định nhưng
đồng thời, song song, nó vẫn bị quyết định. Tóm lại, kinh tế tuy đóng một vai
quyết định nào đó trong mức sống của loài người và kể cả của vạn loài nữa –
nhưng đồng thời, nó vẫn luôn luôn bị quyết định bởi một yếu tố khác, đặc biệt là
trong phạm vi mức sống của chúng ta, loài người. Cụ thể, thực tiễn của lịch sử
cũng như của đời sống chứng minh rằng một nền kinh tế nào đó – của một cá
nhân cũng như của một cộng đồng – tình trạng thịnh suy của nó luôn luôn được
quyết định bởi những yếu tố tinh thần (của người lãnh đạo nền kinh tế ấy). Một
nền kinh tế hưng thịnh là do được lãnh đạo bởi một đầu óc sáng suốt cũng như
một trái tim nhân ái. Mà muốn có đầu óc sáng suốt và một trái tim nhân ái, là
đương nhiên người giữ vai tuồng lãnh đạo phải là người có đạo đức.

Đạo đức là đầu mối uyên nguyên của “một đầu óc sáng suốt và một trái tim
nhân ái” vậy. Hai yếu tố nói trên (một đầu óc sáng suốt và một trái tim nhân ái)
chỉ có thể hội tụ - và hội tụ miên viễn lâu bền - trong một con người đạo đức.
Giả sử có một nhà lãnh đạo kinh tế nào đó có trí năng xuất chúng, có thể nghĩ
ra được những kế sách thần tình để kiếm ra thật nhiều tiền, làm cho cở sở kinh
tế do mình tạo ra được hưng thịnh. Giả sử như thế đi nữa thì sự hưng thịnh ấy
chắc chắn cũng sẽ không thể lâu bền được. Đó chỉ là một sự hưng thịnh phù du,
nhất thời. Về lâu về dài, một nền kinh tế chỉ phất lên do mỗi yếu tố tài năng tinh
xảo, sẽ không thể vĩnh tồn.

Muốn có sự vĩnh tồn, nó phải được duy trì, như trên đã nói bởi cái giá trị tinh
thần gọi tóm gọn là Đạo đức.

Một nền kinh tế bền vững là một nền kinh tế được xây dựng – và duy trì, nhất là
duy trì trên chữ Tín. Chẳng những một sự nghiệp kinh tế, mà kể cả một sự
nghiệp chính trị cũng vậy, chỉ có thể đứng vững trên nền tảng của chữ Tín chứ

Con đường hạnh phúc
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/con-duong-hanh-phuc-2.html



không thể trên một nền tảng nào khác. Mà, chữ Tín là do đâu mà có? Là do Đạo
Đức vậy.

Tiếp theo kỳ 4 số 158… Trích sách: Con đường hạnh phúc Tác giả: Huỳnh Uy
Dũng Tạp chí Nghiên cứu Phật học – Số tháng 11/2019

Con đường hạnh phúc
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/con-duong-hanh-phuc-2.html


