
Con đường hạnh phúc (P.3)
ISSN: 2734-9195   16:01 06/08/2019

“con đường hạnh phúc” do thế, mà được (hoặc là bị) phân hóa ra thành “hằng
hà sa số” những con đường… Lại nữa, những con đường này thường lại “ngược
chiều” nhau, đối nghịch nhau, và – thực tiễn đã chứng minh như thế - lại còn
nhiều khi, đuổi tận diệt tiệt nhau, không “đội trời chung” với nhau.

Gần đây báo chí đăng tin có một vị sư bên Thái Lan có khả năng nhịn đói một
trăm ngày. Ở Việt Nam, đâu ở Miền Tây thì phải, cũng có một “người đàn ông
bình thường” (nghĩa là chẳng tu đắc một pháp gì cả) cứ tự nhiên chẳng ăn gì mà
vẫn sống được, năm này qua năm khác. Trong cuộc sống có một thiểu số người
vô tình hay hữu ý đạt được những khả năng siêu nhiên, tuy nhiên đó chỉ là một
con số ít ỏi trong cái tổng số dân số của cộng đồng nhân loại. Chúng ta không
phủ nhận những kỳ tích hiện tượng bất nhất rõ ràng là một điều có thật - và vô
hình chung, nó lại minh chứng cho cái học thuyết “bất nhất bất dị” nằm trong
hệ thống bát bất của triết lý nhà Phật. Tuy nhiên vấn đề ở đây - ở mục tiêu của
cuốn sách nhỏ này là “con đường hạnh phúc” của cộng đồng nhân loại nói
chung, cộng đồng dân tộc nói riêng, mà trong ý nghĩa đó, mục tiêu đó thì một
vài sự kỳ tích, chẳng phải là đáp số khả thi. Đáp số khả thi phải là một giải pháp
giải quyết được cái yêu cầu chung của tất cả mọi người. Mà “Tất cả mọi người” -
ít ra cũng trong cộng đồng dân tộc - là sao, thì sao; để đạt được cái gọi là hạnh
phúc người ta cũng tối thiểu phải có cơm ăn, áo mặc nhà ở dù cái gọi là cơm
này có là cơm hẩm, cái gọi là áo này có là áo rách, cái gọi là nhà ở này có là
một cái chòi đi chăng nữa; rồi một khi cái nhu cầu tối thiểu của một sinh-vật-
người đã được giải quyết, được thỏa mãn, bấy giờ “đương sự mới mặc tình tung
hê” trên vạn nẻo đường đi tới hạnh phúc vậy. Liếc mắt vào “cái chung quanh”
cũng như vào cái gọi là lịch sử, chúng ta có thể thấy điều đã nói ở trên là hiện
thực.

Trong lịch sử người ta có ghi lại câu chuyện của đức Phật - là hiện thân cao cả
của sự thiểu dục, sự giới hạnh - như sau: Một ngày nọ, sau nhiều ngày tịch cốc
tham thiền, Ngài đuối sức, ngất xỉu. Bấy giờ một mục nữ (cô gái chăn bò) bèn
dâng cho Ngài một bát sữa, giúp Ngài lấy lại sức, để rồi sau đó, tinh tấn vượt
qua bức màn vô minh vũ trụ trong đó có kiếp người, chứng quả bản lai diện
mục. Qua câu chuyện trên, chúng ta học được mấy điều.

Con đường hạnh phúc (P.3)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/con-duong-hanh-phuc-p-3.html



Thứ nhất, ngay cả đấng toàn giác siêu việt cũng cần sự trợ lực của lương thực
vật chất (bát sữa chẳng hạn) bởi cái lẽ giản dị là, vì lý do nào đó, Ngài đang
mang thân phận một con người, với một thân xác con người, mà đã mang thân
xác con người, thì dù tuân theo tôn chỉ thiểu dục đến tối đa, Ngài cũng cần “ăn
để mà sống” chứ không phải như ai kia “sống để mà ăn” vậy.

Bên lẽ thứ nhất, tất còn lẽ thứ hai, lẽ thứ ba.

Theo kinh Phật thì sở dĩ đức Phật hạ sinh trên cõi thế gian gọi là Ta Bà này là vì
một cái “đại sự nhân duyên”! Đó là để giác ngộ, giải thoát cho chúng sinh.
Chúng sinh ở đây, cụ thể tức là con người. Mà nói đến con người thì chúng ta có
thể nghĩ đến hai hạng: Một là bình thường, và một hạng siêu thường, là những
con người được cấu tạo với những điều kiện sinh lý (và tâm lý) bình thường, nó
khiến cho đương sự phải được ăn nếu muốn no, phải được ngủ nếu muốn khỏe!
Tóm lại, phải được thỏa mãn trong tương đối những nhu cầu thiết yếu nếu muốn
tồn tại.

Còn siêu thường, là hạng người, ngược lại được cấu tạo với những điều kiện sinh
lý đặc biệt, xuất chúng. Đấy là những trường hợp mà người ta mệnh danh là
thần thông, là phép lạ vậy.

Chúng ta lại thử lấy trường hợp của đức Phật ra mà giả dụ: Nếu đức Phật muốn
dùng cái “kiếp làm người” để thử nghiệm chân lý giải thoát, hiển nhiên Ngài
phải chấp nhận một “điều kiện làm người” bình thường “y mẫn”. Có như thế
cuộc thử nghiệm mới có ý nghĩa mới thuần lý. Còn nếu Ngài chọn một “điều
kiện làm người” khác biệt, thì… chẳng có gì phải nói ở đây cả.

Con đường hạnh phúc (P.3)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/con-duong-hanh-phuc-p-3.html



Đức Phật hiện thân như một người, với những điều kiện hiện sinh của một con
người! Và, trong hoàn cảnh đó, Ngài đã dùng sức người để vượt qua ba cái
chướng (tam chướng), trong đó, cụ thể nhất là khổ chướng, với những điều kiện
sinh lão bệnh tử, trong đó bao gồm đói ăn, khát uống…

Đức Phật trong những điều kiện thuần người, đã vượt qua những chướng ngại
của thân phận con người, để tìm ra cái gọi là “con đường hạnh phúc”.

Ôi! Quả là một bản sinh ca hùng vĩ! Nhân thị tối thắng!

Là một phàm nhân, mang những điều kiện của một phàm nhân, mà vận dụng ý
chí vĩ đại để vượt qua cái phàm (tam chướng, vô minh), điều ấy đối với loài
người – loài người bình thường – quả là có ý nghĩa lớn. Đây rõ ràng là một
trường hợp “bình đẳng trong điều kiện” vậy. Một sự “bình đẳng trong điều kiện
khởi hành” đó là điều nhân loại cần, chúng ta cần. Nếu điều kiện khởi hành
không bình đẳng, thì những gì thuộc về “Phần còn lại” chắc chắn cũng không
hoàn hảo. Để cụ thể, chúng ta có thể lấy một cuộc đua ma-ra-ton làm ví dụ.
Trong cuộc đua này, dĩ nhiên phải có người khỏe, người yếu, có người chân dài,
có người chân ngắn, nghĩa là đương nhiên có sự sai biệt trong các điều kiện sức

Con đường hạnh phúc (P.3)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/con-duong-hanh-phuc-p-3.html



khỏe, cơ thể - và cả về tinh thần, ý chí nữa. Tuy nhiên đó là những sự sai biệt
tất yếu, tất nhiên phải có, và chúng ta không thể làm cho cuộc đua nói trên trở
thành bất bình đẳng, bất hoàn hảo.

Tóm lại là một tấm gương phấn đấu thành đạt chỉ có thể là một tấm gương đối
với cộng đồng nhân loại, khi bản thân nó đã được, phải được thực hiện từ những
điều kiện của con người, chứ nhất thiết không thể từ những điều kiện siêu
nhiên.

Trở lại với chủ đề “con đường hạnh phúc” lạ lắm, hình như nhân loại, mà không
của nhân loại. Tất cả mọi sinh vật - mà hình như không chỉ mọi sinh vật - kể cả
loài thực vật nữa - tất cả đều mang trong tự thân một cái gì như là hoài bão,
như là sứ mạng: Đó là nhu cầu, là khát vọng vươn tới hạnh phúc.

Ở một tầng thấp, chúng ta có thể nhận định rằng tất cả mọi loài trên hành tinh
đều tự hữu một bản năng tạm gọi là “bản năng khát sống”. “Vươn tới hạnh
phúc” có thể là một từ ngữ quá rộng nghĩa, và vì vậy, có thể kém phần chính
xác. Nhưng “bản năng khát sống” nhu cầu khát sống thì có vẻ chắc nghĩa hơn,
phản ánh thực tiễn hơn. Quả vậy, mọi loài trên hành tinh – và cả trong vũ trụ,
cũng vậy – rõ ràng đều thể hiện, bộc lộ một bản năng khát sống, một bản năng
sinh tồn.

Khỏi trầm tư mặc tượng đâu xa, cứ liếc “con mắt phàm” nhìn qua một vòng,
chúng ta có thể bắt gặp cái gọi là bản năng khát sống ấy thể hiện khắp nơi, từ
thấp đến cao, từ gần đến xa. Chẳng cứ tài tử giai nhân công hầu khanh tướng,
chẳng cứ mọi tầng lớp, con người: Ngay nơi con kiến con sâu, mỗi hoa trên cỏ
nội, thi thoảng đều “thi đua” bày tỏ niềm khát sống trong vô vàn những dáng
vẻ, trong chi tiết có thể khác nhau, nhưng đại thể thì rõ ràng là một. Quang
cảnh, tình trạng khát sống ấy mang một tính cách phổ biến gần như tuyệt đối.
Và, đối trước vấn đề này, mặc dù đã tự thực hiện những bước tiến lớn, khoa học
ngày nay vẫn chưa đưa ra được những lời giải đáp chính xác (về cái gọi là bản
năng khát sống ấy của vạn loài). Với triết học, bao gồm cả tôn giáo cũng thế
thôi! Đã có biết bao kiến giải về hiện tượng khát sống này, tuy nhiên vẫn chưa
có một đáp án nào mang tính rốt ráo. Tất cả, thảy đều mang tính giả thuyết, và
được đón nhận không hơn không kém một tín điều.

Với nhóm mệnh danh là duy vật, hiện tượng “khát sống” đề cập ở trên được giải
thích như là một bản năng: bản năng sinh tồn. Chính cái bản năng này nó thúc
đẩy vạn vật nỗ lực vươn tới sự sống, phô bày ra một cảnh tượng cạnh tranh,
đấu tranh vô cùng mãnh liệt, vô cùng khốc liệt. Mà động cơ của “bức tranh
sống”, thậm ư là phong phú, là đa dạng, là phức tạp, theo kiến giải của các
“nhà duy vật” hình như chỉ gói trọn trong một “từ ngữ đáp số” gọi là bản năng

Con đường hạnh phúc (P.3)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/con-duong-hanh-phuc-p-3.html



sinh tồn.

Quả là giản dị! Như không còn giản dị hơn.

Trên đây chúng ta đang tra xét về “tác giả” về “thủ phạm” của cái gọi là “lòng
khát sống”! Và các nhà duy vật đã trao cho chúng ta một câu giải đáp: Đó là
bản năng sinh tồn. Vậy lòng khát sống sở dĩ có, ấy là do cái bản năng sinh tồn.
Nhưng bản năng sinh tồn là cái gì? Tại sao, do đâu mà nó lại hiện hữu trong mọi
sinh vật, tóm lại là trong mọi loài.

Để sử dụng cũng như vận dụng, “Phương thức giản dị” chúng ta có thể chọn
câu trả lời như sau: Tại sao vạn hữu lại có lòng khát sống? Ấy bởi vì bản năng
sinh tồn. Và tại sao vạn hữu có bản năng sinh tồn? Thì, ấy là vì vạn hữu có lòng
khao khát sống! Cái cách đối đáp loanh quanh như thế rõ ràng là chẳng đi tới
đâu. Nói nôm na, đó chỉ là một cách “đổ thừa”. Để lý giải một hiện tượng vô
cùng hiện thực là hiện tượng khát sống.

Chúng ta hiện ra một động cơ nguyên thủy là bản năng sinh tồn, lại để lý giải
cái nguồn cội nguyên thủy của cái gọi là bản năng sinh tồn này, chúng ta chẳng
còn cách nào khác là… “đổ thừa” cho… lòng khát sống! Rõ là một trò lý luận trẻ
con! Rõ là một cách lý giải chưa nghiêm túc, chưa đạt tới cội nguồn.

Ấy là kiến giải như trên đã nói, của các “nhà duy vật”.

Tuy nhiên, để rốt ráo hơn chúng ta cũng nên lưu ý rằng cái bản năng sinh tồn
mà các nhà duy vật thường viện dẫn để giải đáp lối nói trên, cái bản năng ấy nó
thường không đi một mình mà luôn song hành với một bản năng thứ hai, mệnh
danh là “bản năng tự vệ”. Phải nói cặp bản năng ấy là đôi bảo bối của các nhà
duy vật, giúp cho họ thoát khỏi cái tình huống “ngồi đực, trơ miệng hến” trước
cái mà nhà thơ Huy Cận của chúng ta ví von một cách thi vị tuyệt vời là: “Một
câu hỏi lớn không lời đáp”.

Hiện tượng khát sống trong vũ trụ quả là một điều nan giải, quả là một câu hỏi
lớn của cõi nhân sinh vậy.

Hai cái bản năng mang tính đáp số khoa học này là đúng hay sai, đủ hay thiếu,
rốt ráo hay nửa vời, triệt để hay tạm bợ! Việc phán quyết nó là một việc dài dài,
xin đề nghị hẵng để “hạ hồi phân giải”.

Một điều trước mắt dễ nhận định hơn cả, ấy là chúng ta thử tìm hiểu xem cặp
bản năng này có đúng là hai cá thể độc lập riêng biệt hay không - để đủ tư cách
“là hai” chứ không phải “là một”?

Con đường hạnh phúc (P.3)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/con-duong-hanh-phuc-p-3.html



Hỏi, đôi khi cũng đã là một cách trả lời. Ngẫm cho kỹ, thì cái bản năng thứ hai -
bản năng tự vệ - có thể nói cũng chỉ là một trạng thái thể hiện, biểu hiện của
bản năng sinh tồn. Gọi là bản năng sinh tồn tức là nói đến một cái năng lực
quyết sinh tự hữu cực kỳ mãnh liệt, với năng lực ấy gặp lúc bình thường thì một
đương sự sở hữu nó sẽ nỗ lực phấn đấu để tồn sinh, mà khi gặp biến, đối đầu
chướng ngại tất đương sự sẽ bung sức ra để đối phó! Trạng huống ấy ta mệnh
danh là tự vệ vậy.

Hiểu như thế ta có thể khẳng định hai cái bản năng trên thực ra chỉ là một,
giống nhau ở thể, chỉ khác nhau ở dụng mà thôi. Vả lại, dẫu chưa hiểu rõ nguồn
gốc “cha sinh mẹ đẻ của cái gọi là bản năng sinh tồn là gì? Song chúng ta có
thể nghiên cứu về mặt công năng của nó để đánh giá vai tuồng của chính nó
xem thử nó có thể “đứng ở vị trí nào”.

Trước hết, chúng ta có thể minh định rằng cái gọi là bản năng chỉ có thể hiện
hữu trong phạm vi của cái gọi là sinh mạng.

Mà một sinh mạng hiểu theo nghĩa căn cơ nhất, thực tiễn nhất, thì chỉ có thể
hiện hữu, hiện diện trong một thân thể, một chân thân, ngoài thân thể ấy, chân
thân ấy, thiết nghĩ sinh mạng không thể tồn tại. Cái thân thể ấy, chân thân ấy,
thuật ngữ của nhà Phật mệnh danh là nhục thân vậy. (Tại sao thể? Là để đối
nghĩa với vật hoặc những loại thân khác, siêu việt hơn, phi vật chất hơn. Tuy
nhiên ở đây, chúng ta hẵng tạm không bàn thêm về những loại thân này).

Trở lại vấn đề, chúng ta thấy rằng, ít ra cũng trên mặt thực tiễn cái gọi là bản
năng nói chung và bản năng sinh tồn nói riêng, nó chỉ có thể hiện hữu trong

Con đường hạnh phúc (P.3)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/con-duong-hanh-phuc-p-3.html



phạm vi một sinh mạng, một thân thể, một nhục thân. Rời sinh mạng (của nhục
thân), bản năng không thể tồn tại nữa.

Điều này có thể khẳng định ngay từ trong phạm trù từ ngữ. Danh từ bản năng là
một “danh từ đặc sản” của các nhà duy vật. Mà đã là duy vật thì tất không công
nhận sự hiện hữu của thế giới siêu vật chất, cụ thể là không công nhận sự hiện
hữu của “bản năng-ngoài-nhục-thể”. Nghĩa là chỉ ở trong nhục thể, thì mới có sự
hiện hữu của bản năng vậy.

Phần giới thuyết, định nghĩa đã rõ. Vậy bây giờ chúng ta thử xét, như trên đã
nói, về mặt công năng (của bản năng).

Theo các nhà duy vật, bản năng là toàn bộ cái năng lượng vô hình nó làm động
cơ, động lực cho mọi hành vi, hành động của một cá thể, những hành vi, hành
động tự nhiên mà phát ra, không phải do ý thức, ý chí của đương sự (nghĩa là
của cá thể ấy).

Ví dụ: Một người bị ngã xuống sông, dù không biết bơi lội, y vẫn bất giác vung
tay múa chân vùng vẫy; hoặc một con thú bị đuổi tới cùng tất quay lại cắn…
Những trường hợp phản ứng ấy đều thuộc về bản năng.

Nói chung thì mọi phản ứng, mọi hành vi của một sinh vật đều do hai cái bản
năng là sinh tồn và tự vệ tác động, quyết định. Với các nhà duy vật thì không có
bất cứ một trường hợp ngoại lệ nào.

Tuy nhiên nếu quan sát “chung quanh” thật kỹ, chúng ta có thể thấy trên thế
giới này có những hành vi, hành động có vẻ như vượt ra ngoài tầm quyền lực
của hai cái bản năng nói trên. Một con thú yếu, trước cái chết, có thể dũng
mãnh xông vào trận, quyết tử: trường hợp ấy có thể quy cho bản năng (sinh
tồn, tự vệ) được. Nhưng… cũng còn những trường hợp khác.

Ví dụ như một người liều chết để cứu một hoặc nhiều người khác, mà cái sự liều
chết này – hy sinh này – lại hoàn toàn được diễn ra, được thực hiện nên, một là
một cách bất giác, tức thì không hề có sự can thiệp kịp thời của cái gọi là ý
thức, hai là trong một tình huống “phi công chúng” nghĩa là chẳng có ai ở đó để
chứng kiến cho cái hành động anh hùng “kiến nghĩa bất vi” kia.

Một trường hợp “quên mình vì người như thế”, “vô úy thí” như thế có vẻ không
nằm trong quyền hạn của bản năng dẫu là bản năng sinh tồn hay tự vệ.

Tất nhiên, chúng ta có thể nhìn nhận rằng, trong thực tiễn của đời sống hầu như
đa số mọi hành vi, hành động của mọi sinh vật – trong đó có con người – đều
được thực hiện tác thành bởi bản năng, tuy nhiên, đồng thời, thực tiễn cũng
chứng minh rằng không chỉ có thế. Có nghĩa là, ngoài những trường hợp (cho dù

Con đường hạnh phúc (P.3)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/con-duong-hanh-phuc-p-3.html



là đại đa số) mang tính bản năng, xem ra cũng còn một số trường hợp “vượt ra
ngoài phạm trù bản năng” – mà cái “một số này cũng không phải là ít”.

Có lẽ nhiều bạn đọc thân mến đã đọc qua câu chuyện một con chó trung thành
xảy ra bên trời Tây. Số là có một ông thợ làm việc trong một xưởng máy nhỏ.
Hàng ngày ông thợ dẫn theo một chú chó cưng là thành viên duy nhất của gia
đình ông, đến trước cổng xưởng máy, để chú chó đợi ở đó cho đến giờ tan
xưởng rồi “hai thầy trò” lại dắt nhau về. Chuyện xảy ra như thế trong nhiều
năm. Cho đến một ngày ông thợ bị đột tử trong xưởng máy; điều đó có nghĩa
vào buổi chiều tan xưởng của ngày hôm đó, chú chó cưng không được gặp ông
chủ của mình nữa. Chú chó đâu biết rằng người chủ của mình, ông bố của mình,
người bạn duy nhất của đời mình đã không còn nữa. Chẳng ai đọc ai trích cho
nó nghe, mà có đọc, chắc chắn nó cũng không hiểu. Thế là từ buổi chiều đó,
mỗi buổi chiều chú chó cưng – người bạn thủy chung kia – lại đến trước cổng
xưởng máy vào giờ tan sở mà đợi, đợi mãi, kiệt lực, trút hơi thở cuối cùng.

Trước cảnh ngộ đó “người ta” ở địa phương đã dựng lên một tượng đài để tưởng
nhớ chú chó trung thành ấy.

Chuyện về chú chó này tất nhiên là chuyện có thực. Duy qua chuyện đó, chúng
ta có thể chiêm nghiệm một đôi điều: Ấy là: cái gì đã khiến chú chó nọ, cái gọi
là bản năng sinh tồn, để, trong hàng ngàn buổi chiều, chẳng kể nắng mưa,
sương tuyết tìm đến chỗ hẹn với “người thân yêu”?

Rõ ràng nếu bảo rằng hành vi của chú khuyển ấy là do bản năng sinh tồn thì có
vẻ như không ổn. Bởi vì cái “sự thiệt thòi về kinh tế” từ hành động tìm đến nơi
hẹn (với người chủ) được lập đi lập lại hàng ngàn lần trong suốt quãng đời còn
lại của chú khuyển là một điều quá rõ. Dẫu là con vật, chẳng lẽ chú khuyển
không nhận thức được chuyện ấy? (Mà chúng ta biết rằng cái gọi là bản năng và
quyền lợi vật chất là những gì có tương quan chặt chẽ nhất, hơn bất cứ sự tương
quan nào!)

Từ tình huống trên ta nhận thấy có một cái gì đó như một khoảng trống trong
nhận thức… Rõ ràng, hành động (được lập đi lập lại hàng ngàn lần) của chú
khuyển không phải do bản năng, nói là do bản năng ta thấy như thiêu thiếu cái
gì đó… Một cái gì có vẻ lớn lao hơn, thiêng liêng hơn, cao quý hơn… - như vượt
ra ngoài tầm những quy luật của vật chất để vươn lên một cõi khác, một cõi
“thiên ngoại hữu thiên” một “cõi tinh thần”.

Lịch sử và thực tiễn của xã hội ghi lại cơ man những câu chuyện loài thú xả
thân để cứu người như thế. Mà loài thú có những phẩm chất cao quý đến cách
mấy, chắc chắn cũng không hề sở hữu được một hệ thống ý thức như của con
người; để mà qua đó, nhận thức được điều gì phù hợp với “tín điều” với “đạo lý”,

Con đường hạnh phúc (P.3)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/con-duong-hanh-phuc-p-3.html



điều gì không. Nói thế có nghĩa là con thú dù thông minh cách mấy, thuần hóa
cách mấy cũng không hề chịu ảnh hưởng của tư tưởng con người, văn hóa con
người.

Vậy chúng đã thực hiện những hành động cao quý (phù hợp với những tiêu chí
đạo lý cao quý nhất của thế giới con người) hoàn toàn chỉ là một trong hai cái
năng tự nhiên sẵn có hoặc là bản năng, mà nếu không phải thì đó hẳn là…
lương năng.

Tại sao phải có vấn đề đặt ra hai cụm từ (bản năng và lương năng) như thế?

Thoắt mới nghe, có vẻ như là nhiêu khê bản năng với lương năng, thì cũng đều
là năng cả, và, trong phạm vi định nghĩa của bài viết này, nó đều để chỉ một cái
năng lực tự hữu hàm tàng trong mọi sinh vật. Tuy nhiên, xét nghiệm cho sâu ắt
ta sẽ thấy có cái khác nhau trong hai cụm từ đó.

Hai cụm từ giống nhau ở chữ năng, nhưng lại khác nhau ở hai chữ bản và lương.

Số là, từ đầu bài cho đến bây giờ, cũng như từ xưa tới nay chúng ta đã gán cho
cụm từ bản năng, một nội dung mang tính khẳng định, ấy là một cái năng lực
gói tròn trong phạm vi quyền lợi sinh tồn trong một cá thể (như trên đã nhắc đi
nhắc lại nhiều lần). Mà một năng lực như thế thì lại không đủ tư cách để đại
diện cho một số hành động mang tính vị tha phi quyền lợi đã dẫn ở trên… Do
đó, để giải quyết thỏa đáng, giải thích thỏa đáng – trên tiêu chí “danh chính
ngôn thuận” – tất yếu chúng ta chỉ có một cách là đặt để ra một danh từ khác
khả dĩ có thể chuyên chở được một số những hành động có tính cách “vị tha phi
quyền lợi” (mà cái cụm từ bản năng đã không chuyên chở phản ảnh nổi). Cụm
từ chúng ta tạm dùng ở đây, là lương năng.

Thực ra thì lương năng là một từ nằm trong một hệ thống tư tưởng của người
xưa, tóm tắt như thế này: Con người có một cái bản tính tốt lành tên gọi là thiên
lương; trong thiên lương có ba yếu tố:

Một là lương tri, hai là lương tâm, ba là lương năng vậy.

Lương tri là khả năng phân biệt điều chân giả, lương tâm là khả năng phân biệt
điều thiện ác. Và lương năng là cái năng lực luôn hướng về điều lành, những
điều mang tính vị tha vô úy, hy sinh…

Như vậy, chữ lương năng tuy cũng mang tính năng lực tự hữu như bản năng,
song lại có một nội dung lớn hơn hướng thượng hơn, có khả năng nội hàm chân-
thiện-mỹ hơn, khả dĩ có thể “chở” được hành động cao quý của một số cá thể
động vật. Cũng như một số cá thể con người như trên đã đề cập – Đi “dạo một
vòng trời đất”, bây giờ chúng ta lại mời bạn đọc thân yêu trở lại với cái đề tài

Con đường hạnh phúc (P.3)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/con-duong-hanh-phuc-p-3.html



chính của bài viết này: Con đường hạnh phúc.

Xét cho kỹ, chúng ta thấy cái vấn đề “con đường hạnh phúc” này không phải là
mới. Từ khi loài người thôi ăn lông ở lỗ, nhất là từ khi loài người bắt đầu có ngôn
ngữ, có văn hóa, có thể nói đã có cơ man nào là đồ án con đường hạnh phúc
được vạch ra rồi. Hoặc là vạch ra một cách triết học; hoặc là vạch ra một cách
tôn giáo; hoặc là vạch ra một cách khoa học… mà triết học thì cũng có nhiều
thứ triết học, tôn giáo thì cũng có nhiều thứ tôn giáo…

Tóm lại “con đường hạnh phúc” do thế, mà được (hoặc là bị) phân hóa ra thành
“hằng hà sa số” những con đường… Lại nữa, những con đường này thường lại
“ngược chiều” nhau, đối nghịch nhau, và – thực tiễn đã chứng minh như thế - lại
còn nhiều khi, đuổi tận diệt tiệt nhau, không “đội trời chung” với nhau.

Con đường hạnh phúc, do đó, đã và đang trở nên những… con đường đau khổ.

[irp posts="1706" name="Con Đường Hạnh Phúc (P.2)"] Tiếp kỳ 2 số 156…

(Còn tiếp...)

Trích sách Con đường hạnh phúc - tác giả Huỳnh Uy Dũng

Tạp chí Nghiên cứu Phật học - Số tháng 7/2019

Con đường hạnh phúc (P.3)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/con-duong-hanh-phuc-p-3.html


