
Cuộc đời nữ họa sĩ Frida Kahlo khổ đau và sức
mạnh chuyển hóa

ISSN: 2734-9195   10:28 12/09/2025

Với Frida Kahlo, hội họa không chỉ là phương tiện biểu đạt cá nhân, mà còn trở
thành một con đường tuệ giác, bà dùng cọ vẽ để quán chiếu chính mình, biến
nỗi đau thành hình ảnh, rồi từ đó giúp người khác cũng nhận diện được nỗi khổ
trong đời sống.

1. Tác giả: Minh Khang
2.  

Frida Kahlo (1907–1954) – nữ họa sĩ Mexico không chỉ được nhớ đến như một
biểu tượng nghệ thuật thế kỷ 20, mà còn như một nhân chứng sống động của
khổ đau và sức mạnh chuyển hóa.

Những bức tranh tự họa của bà, thường mô tả cơ thể bị thương tổn, trái tim rỉ
máu hay hình ảnh chính mình trong cô độc, phản ánh nỗi đau thể xác và tinh
thần mà bà phải gánh chịu suốt đời.

Dưới ánh sáng Phật giáo, khổ đau (dukkha) vốn là sự thật phổ quát, được đức
Phật chỉ dạy trong Tứ Diệu Đế. Nếu với đa số con người, khổ đau dễ trở thành
nguyên nhân dẫn đến tuyệt vọng, thì nơi Frida, nó lại biến thành chất liệu sáng
tạo, thành “ngôn ngữ” hội họa để nói về sự thật của thân phận.

Bài viết hướng đến việc phân tích cuộc đời và nghệ thuật của Kahlo trong sự soi
chiếu từ Tứ Diệu Đế và thực hành Vipassanā (quán chiếu nội tâm), qua đó khám
phá giá trị của việc chuyển hóa khổ đau thành năng lượng sáng tạo và tuệ
giác, không chỉ cho riêng một nghệ sĩ, mà còn như một gợi mở cho con đường
tu tập của mỗi chúng ta hôm nay.

Cuộc đời nữ họa sĩ Frida Kahlo khổ đau và sức mạnh chuyển hóa
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/cuoc-doi-nu-hoa-si-frida-kahlo-kho-dau-va-suc-manh-chuyen-hoa.html

https://tapchinghiencuuphathoc.vn/su-chuyen-hoa-hanh-vi-qua-goc-nhin-duy-thuc.html


Chân dung nữ hoạ sĩ Frida Kahlo, chụp năm 1926. Ảnh sưu tầm

Cuộc đời nữ họa sĩ Frida Kahlo khổ đau và sức mạnh chuyển hóa
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/cuoc-doi-nu-hoa-si-frida-kahlo-kho-dau-va-suc-manh-chuyen-hoa.html



Chân dung nữ hoạ sĩ Frida Kahlo, chụp năm 1932. Ảnh sưu tầm.

2. Cuộc đời Frida Kahlo: Thân bệnh – Tâm đau

3. - Tên đầy đủ: Magdalena Carmen Frida Kahlo y Calderón (1907–1954).

- Xuất thân: Cha là người Đức, mẹ là mestiza (lai bản địa và Tây Ban Nha).
Sinh ra và lớn lên tại Coyoacán, Mexico.

- Tuổi thơ: Bị bệnh bại liệt khi nhỏ, để lại di chứng tàn tật.

- Tuổi 18: Gặp tai nạn xe buýt nghiêm trọng, gãy cột sống, xương chậu,
chịu đau đớn suốt đời; từ bỏ ước mơ học y và quay lại với hội họa.

- Sự nghiệp hội họa:

Cuộc đời nữ họa sĩ Frida Kahlo khổ đau và sức mạnh chuyển hóa
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/cuoc-doi-nu-hoa-si-frida-kahlo-kho-dau-va-suc-manh-chuyen-hoa.html



Phong cách tranh: dân gian ngây thơ, được mô tả như siêu thực hoặc hiện
thực ma thuật. Lấy cảm hứng từ văn hóa dân gian Mexico, thần thoại tiền
Columbus, Công giáo và hiện vật truyền thống.

Chủ đề tranh: bản sắc, giới tính, chủng tộc, giai cấp; tranh mang tính tự
truyện mạnh, trộn lẫn hiện thực và tưởng tượng.

- Hôn nhân: Năm 1928 kết hôn với họa sĩ Diego Rivera; hai người có quan
hệ tình cảm phức tạp, nhiều lần chia ly và tái hợp.

- Chính trị: Gia nhập Đảng Cộng sản Mexico (1927).

- Triển lãm & danh tiếng:

1938: Triển lãm cá nhân đầu tiên ở New York, thành công vang dội.

1939: Triển lãm ở Paris; Louvre mua tranh The Frame, bà trở thành nghệ sĩ
Mexico đầu tiên có tác phẩm trong bộ sưu tập bảo tàng này.

1940s: Tham gia nhiều triển lãm ở Mỹ và Mexico; giảng dạy tại trường
nghệ thuật La Esmeralda; là thành viên sáng lập Seminario de Cultura
Mexicana.

1953: Tổ chức triển lãm cá nhân đầu tiên ở Mexico, chỉ một năm trước khi
qua đời.

Có thể nói, năm 1925, một tai nạn xe buýt nghiệt ngã đã thay đổi toàn bộ cuộc
đời Frida Kahlo. Chiếc thanh sắt xuyên qua cơ thể khiến bà gãy cột sống, vỡ
xương chậu và phải chịu đựng hàng chục ca phẫu thuật trong những năm sau
đó. Từ một thiếu nữ khỏe mạnh đầy khát vọng, Frida phải sống trong cảnh đau
đớn triền miên, nhiều khi phải bó mình trong áo nẹp, gắn bó với giường bệnh và
khung vẽ. Hayden Herrera, trong cuốn Frida: A Biography of Frida Kahlo (2002),
ghi nhận rằng thân thể của bà gần như trở thành một “chiến trường” của y học,
với những vết thương không bao giờ lành hẳn.

Không chỉ đau đớn về thể xác, Frida còn trải qua những giằng xé dữ dội trong
đời sống tình cảm. Cuộc hôn nhân với danh họa Diego Rivera vừa nồng nàn say
đắm, vừa ngập tràn phản bội, để lại trong bà những vết thương lòng khó nguôi.
Chính nỗi đau thân – tâm ấy đã được bà khắc họa bằng hội họa, đặc biệt trong
những bức tranh tự họa đầy ám ảnh. Tiêu biểu như The Broken Column (1944):
cơ thể Frida được vẽ như một cột đổ nát, cột sống bị thay thế bởi kiến trúc gãy
vụn, toàn thân ghim đầy đinh nhọn, gương mặt nhòe trong nước mắt nhưng đôi
mắt vẫn nhìn thẳng, không né tránh.

Cuộc đời nữ họa sĩ Frida Kahlo khổ đau và sức mạnh chuyển hóa
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/cuoc-doi-nu-hoa-si-frida-kahlo-kho-dau-va-suc-manh-chuyen-hoa.html



Dưới góc nhìn Phật giáo, cuộc đời Frida là một minh chứng sống động cho Khổ
đế. Bệnh tật, mất mát, phản bội – tất cả đều phản ánh dukkha, sự bất toàn và
khổ lụy vốn có của đời sống. Như trong Kinh Chuyển Pháp Luân (SN 56.11)
khẳng định: “Đây là Khổ Thánh đế” – một chân lý không thể phủ nhận. Frida đã
hiện thân cho chân lý ấy, và thay vì trốn chạy, bà đã đối diện, chuyển hóa nó
thành nghệ thuật.

Trong ngôn ngữ Phật học, dukkha không chỉ là nỗi đau thể xác mà còn là sự bất
toàn, bất toại nguyện vốn có trong mọi chiều kích của đời sống. Cuộc đời Frida
Kahlo, khi soi chiếu dưới ánh sáng Khổ đế, hiện rõ ba tầng lớp khổ đau.

Thứ nhất là khổ thân, hay “khổ khổ” (dukkha-dukkha): những cơn đau triền
miên từ tai nạn, từ phẫu thuật, từ bệnh tật, khiến từng ngày sống của bà là một
cuộc chiến với thân xác.

Thứ hai là khổ tâm, hay “hoại khổ” (vipariṇāma-dukkha): những tan vỡ trong
tình yêu, sự phản bội trong hôn nhân, những mất mát không mong đợi khiến
Frida nhiều lần rơi vào tuyệt vọng.

Thứ ba là khổ hiện sinh, hay “hành khổ” (saṅkhāra-dukkha): bà liên tục tự họa,
vẽ chính mình trong nhiều trạng thái khác nhau, như một cách đặt lại câu hỏi
căn bản: “Tôi là ai trong thế giới này?”, phản ánh nỗi băn khoăn về bản ngã và
sự hiện hữu.

Tất cả những khổ đau ấy tương ứng với giáo lý Phật giáo về tính chất vô thường
và vô ngã. Không có điều gì chắc chắn, thân thể không vững bền, tình yêu
không bất biến, ngay cả cái gọi là “tôi” cũng chỉ là một dòng chảy của những
điều kiện duyên hợp.

Ở điểm này, nghệ thuật của Frida không chỉ phản ánh một đời sống cá nhân,
mà còn là minh chứng cho chân lý phổ quát mà đức Phật đã chỉ ra trong Khổ
đế: sự tồn tại vốn chất chứa khổ đau, và chính sự nhận diện nỗi khổ ấy là bước
đầu của tuệ giác.

Cuộc đời nữ họa sĩ Frida Kahlo khổ đau và sức mạnh chuyển hóa
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/cuoc-doi-nu-hoa-si-frida-kahlo-kho-dau-va-suc-manh-chuyen-hoa.html



Ảnh 1 “The Broken Column”. Nguồn:
https://www.lofficielvietnam.com/

4. Vipassanā và hành trình chuyển hóa khổ đau,
nghệ thuật như con đường tuệ giác

Điều đặc biệt ở Frida Kahlo là bà không chọn che giấu hay né tránh khổ đau, mà
đối diện trực diện với nó. Tranh của bà, nhất là những bức tự họa, có thể xem
như những “tấm gương quán chiếu” – nơi nỗi đau thân và tâm được nhìn thẳng,
không che đậy. Dưới góc nhìn Phật học, đây chính là tinh thần quán chiếu nội
tâm. Trong pháp hành này, hành giả học cách quan sát cảm giác nơi thân (
vedanā), ghi nhận sự sinh khởi và diệt tận của chúng, từ đó thấy rõ bản chất vô
thường, khổ, vô ngã. Frida, bằng hội họa, đã làm điều tương tự: bà ghi nhận
từng cơn đau thể xác, từng vết thương lòng, từng giằng xé hiện sinh, rồi “
chuyển hóa” chúng thành hình ảnh cụ thể qua tranh vẽ.

Cuộc đời nữ họa sĩ Frida Kahlo khổ đau và sức mạnh chuyển hóa
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/cuoc-doi-nu-hoa-si-frida-kahlo-kho-dau-va-suc-manh-chuyen-hoa.html

https://www.lofficielvietnam.com/art-design/noi-dau-dai-dang-cua-nu-danh-hoa-frida-kahlo-qua-nhung-buc-tranh
https://www.tapchinghiencuuphathoc.vn/quan-chieu-sinh-menh-trong-hoi-tho-de-song-doi-tron-ven.html
https://www.tapchinghiencuuphathoc.vn/quan-chieu-sinh-menh-trong-hoi-tho-de-song-doi-tron-ven.html


Sự tự họa lặp đi lặp lại của Frida gợi nhớ đến tiến trình hành thiền: Mỗi lần đặt
bút vẽ, bà như một hành giả quay vào nội tâm, quan sát chính thân và tâm
mình trong hiện tại.

Nếu như người tu Vipassanā hành thiền để thấy rõ bản chất thực tại, thì Frida
hành hội họa để hiển lộ sự thật khổ đau của mình, không tô vẽ, không giả dối.
Như S.N.Goenka từng nói trong The Art of Living: Vipassanā Meditation (1997), “
Vipassanā là nghệ thuật sống, là sự chuyển hóa bằng việc quan sát thực tại nơi
thân tâm.” Trong trường hợp của Frida, hội họa trở thành một hình thức
Vipassanā nghệ thuật – một hành trình chuyển hóa khổ đau thành tiếng nói
sáng tạo, đồng thời mở ra cánh cửa cho sự thấu hiểu sâu sắc về thân phận con
người.

Ảnh 2 “Marxism Will Give Health To The Sick”
Nguồn: https://www.lofficielvietnam.com/

Dưới góc nhìn Phật giáo, nghệ thuật có thể được xem như một phương tiện
thiện xảo (upāya) – một cách đưa sự thật ra ánh sáng, nuôi dưỡng trí tuệ và từ
bi. Với Frida Kahlo, hội họa không chỉ là phương tiện biểu đạt cá nhân, mà còn
trở thành một con đường tuệ giác, bà dùng cọ vẽ để quán chiếu chính mình,

Cuộc đời nữ họa sĩ Frida Kahlo khổ đau và sức mạnh chuyển hóa
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/cuoc-doi-nu-hoa-si-frida-kahlo-kho-dau-va-suc-manh-chuyen-hoa.html



biến nỗi đau thành hình ảnh, rồi từ đó giúp người khác cũng nhận diện được nỗi
khổ trong đời sống.

Trong một cuốn nhật ký, Frida viết rằng bà ấy đã mang, và sẽ mãi mãi mang
theo tất cả những đớn đau và tổn thương trên thế giới. Tuy nhiên, điều đó
không bao giờ có thể ngăn cản “người đàn bà thép” biểu lộ bản năng sáng tạo
theo cách riêng của mình. Tính kiên cường của nữ họa sĩ cho phép bà chấp
nhận nỗi đau như một người bạn, kết hợp khả năng nắm bắt cảm xúc và biến
chúng thành thông điệp. Đó là một trong những lý do khiến Frida trở thành biểu
tượng của sức mạnh nội tại.

Việc chấp nhận nỗi đau như một người bạn chính là bước đầu của quán chiếu –
nhìn thẳng vào khổ đau để hiểu và chuyển hóa, thay vì chạy trốn hay phủ nhận.
Đức Phật dạy rằng khổ đau, nếu được nhận diện bằng chính niệm, có thể trở
thành chất liệu cho trí tuệ và từ bi. Frida, dù không thực hành Phật giáo, đã thể
hiện một cách sống rất gần gũi với tinh thần ấy: biến thương tổn thành nguồn
lực sáng tạo, để rồi từ khổ đau cá nhân, bà khơi mở thông điệp chữa lành cho cả
nhân loại. Đây cũng chính là sự chuyển hóa khổ đau thành tuệ giác – con đường
mà Phật pháp luôn hướng đến.

Mỗi bức tranh của Frida có thể được nhìn như một “bài pháp” bằng màu sắc. Khi
bà vẽ những chiếc gai đâm trên cơ thể, hay trái tim rỉ máu, đó không chỉ là sự
mô tả nỗi đau riêng tư, mà còn gợi nhắc chân lý rằng: thân người vốn mong
manh, tình yêu vốn vô thường, và hạnh phúc thế tục không bền vững. Chính sự
trung thực đến tàn nhẫn ấy đã khiến tranh của Frida mang tính khai thị, không
khác gì một pháp quán thị giác.

Cuộc đời nữ họa sĩ Frida Kahlo khổ đau và sức mạnh chuyển hóa
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/cuoc-doi-nu-hoa-si-frida-kahlo-kho-dau-va-suc-manh-chuyen-hoa.html



Ảnh 3 “Why Would I Want Feet When I Have Wings To Fly”
Nguồn: https://www.lofficielvietnam.com/

Trong tinh thần Vipassanā, hành giả được mời gọi quan sát thực tại “như nó
đang là”. Frida cũng đã làm điều ấy với cuộc đời mình – không phủ nhận, không
chạy trốn, mà trực diện đưa khổ đau ra ánh sáng. Từ đó, nghệ thuật của bà
không chỉ là nhật ký cá nhân, mà còn là một tiến trình chuyển hóa, giúp khổ
đau trở thành hạt nhân của sáng tạo và tuệ giác. Như lời dạy trong Tương Ưng
Bộ Kinh (SN 22.59): “Cái gì được thấy, được nghe, được cảm nhận… hãy quán
sát nó như thật: đây không phải là của tôi, không phải là tôi, không phải tự ngã
của tôi.” Tranh của Frida, theo cách này, có thể được hiểu như một pháp quán
vô ngã – nơi cái “tôi” tan biến trong sự phản chiếu khổ đau chung của nhân loại.

Cuộc đời nữ họa sĩ Frida Kahlo khổ đau và sức mạnh chuyển hóa
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/cuoc-doi-nu-hoa-si-frida-kahlo-kho-dau-va-suc-manh-chuyen-hoa.html

https://www.lofficielvietnam.com/art-design/noi-dau-dai-dang-cua-nu-danh-hoa-frida-kahlo-qua-nhung-buc-tranh


Khi đặt Frida Kahlo trong mối tương quan với Phật giáo, ta nhận ra một điểm
gặp gỡ sâu sắc: Cả người họa sĩ và người hành giả đều không né tránh khổ đau,
mà lấy khổ đau làm chất liệu để thấu hiểu và chuyển hóa. Frida từng nói: “Tôi
vẽ chính mình bởi vì tôi thường cô đơn, và tôi là chủ đề mà tôi hiểu rõ nhất” (
The Diary of Frida Kahlo, 1998). Điều này cho thấy khổ đau không phải để che
giấu, mà để được nhìn sâu và biểu đạt trung thực.

Qua đó ta thấy nghệ thuật như thiền tập, và thiền tập như nghệ thuật sống.
Nếu hành giả Vipassanā dùng hơi thở và cảm giác thân để quan sát bản chất
thực tại, thì Frida dùng màu sắc và hình họa để phơi bày hiện hữu của mình. Từ
đó, cả hai đều đạt đến sự sáng tỏ: thấy rõ vô thường (anicca), khổ (dukkha) và
vô ngã (anattā).

Trong bối cảnh đương đại, nghệ thuật chữa lành (art therapy) và thực hành
chính niệm (mindfulness practice) cũng đi theo hướng này. Các nghiên cứu tâm
lý học hiện đại (xem Davidson & Lutz, 2008) cho thấy thiền quán và nghệ thuật
sáng tạo đều có khả năng tái cấu trúc não bộ, nuôi dưỡng sự quân bình cảm xúc
và phục hồi nội tâm. Như vậy, hành trình của Frida không chỉ là một trường hợp
cá nhân, mà còn là minh chứng cho tính phổ quát của con đường chuyển hóa
khổ đau – nơi nghệ thuật và Phật học gặp nhau trong khả năng chữa lành con
người.

Cuộc đời nữ họa sĩ Frida Kahlo khổ đau và sức mạnh chuyển hóa
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/cuoc-doi-nu-hoa-si-frida-kahlo-kho-dau-va-suc-manh-chuyen-hoa.html



Ảnh 4 “Memory, The Heart”
Nguồn: https://www.lofficielvietnam.com/

7. Lời kết

Cuộc đời và nghệ thuật của Frida Kahlo để lại cho nhân loại một di sản đặc biệt
dưới góc nhìn Phật học: di sản của khổ đau được chuyển hóa thành tuệ giác. Bà
không phải là hành giả Phật giáo, nhưng hành trình của bà lại gợi nhắc chúng ta
về Khổ đế – chân lý đầu tiên mà đức Phật chỉ ra – và về con đường quán chiếu
nội tâm như Thiền Vipassanā.

Từ nỗi đau thân xác đến những vết thương tinh thần, Frida đã chọn đối diện
thay vì chạy trốn, biến khổ đau thành chất liệu sáng tạo, để rồi mỗi bức tranh
trở thành một pháp thoại bằng màu sắc.

Cuộc đời nữ họa sĩ Frida Kahlo khổ đau và sức mạnh chuyển hóa
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/cuoc-doi-nu-hoa-si-frida-kahlo-kho-dau-va-suc-manh-chuyen-hoa.html

https://www.lofficielvietnam.com/art-design/noi-dau-dai-dang-cua-nu-danh-hoa-frida-kahlo-qua-nhung-buc-tranh


Đối với độc giả hôm nay, Frida Kahlo có thể là lời nhắc nhở: khổ đau không chỉ
là thử thách, mà còn là cơ hội. Nếu biết nhìn sâu, nếu biết quán chiếu, ta có thể
biến những thương tổn của mình thành sức mạnh, biến những giọt nước mắt
thành hạt giống cho trí tuệ và từ bi, hãy xem khổ đau là cửa ngõ để đi vào con
đường giải thoát. Và Frida, bằng hội họa của mình, đã chứng minh điều ấy qua
hình thức nghệ thuật.

Trong thế giới hiện đại, nơi mỗi người đều ít nhiều mang trong mình những vết
thương riêng, di sản của Frida là một thông điệp: hãy dám nhìn thẳng vào khổ
đau, và dùng nó như chất liệu để kiến tạo một đời sống có ý nghĩa hơn.

Ở đó, hội họa, thiền tập, hay bất cứ phương tiện nào cũng có thể trở thành con
đường tuệ giác – đưa chúng ta trở về với sự an tĩnh và sáng tỏ nơi chính mình.

Ghi chú ảnh:

1. Ảnh 1 “The Broken Column”. Ở độ tuổi 18, Frida bị tai nạn giao thông, một
thanh kim loại cắt ngang cột sống và tử cung bà, gây nên một vết thương sâu
nhói mà bà phải sống với nó suốt cuộc đời. Frida đã phác họa lại vụ tại nạn,
trong đó, chiếc xe bà đang ngồi va chạm mạnh với một phương tiện khác. Trong
bức họa, bạn dễ dàng nhận thấy một người phụ nữ nằm trên cáng cứu thương.
Frida đã trải qua hơn 30 cuộc phẫu thuật thẩm mỹ trong suốt cuộc đời và phải
sử dụng một chiếc vest để hạn chế cử động và bảo vệ cột sống. Sau đó, Frida
rơi vào tình trạng nghiện morphin và rượu do những cơn đau dữ dội mà bản
thân phải chịu đựng. Nỗi thống khổ ấy của nữ họa sĩ được thể hiện qua nét mặt
mơ hồ, khờ dại và bao giọt nước mắt lăn dài trên má. Trong khi đó, những chiếc
đinh vít đục thủng da và tấm kim loại quanh cột sống là biểu tượng của cực
hình và nỗi đau đớn tột cùng mà Frida đã trải qua. Trước vụ tai nạn, Frida là một
trong số ít nữ sinh Mexico vượt qua kỳ thi vào ngành Y. Bà khao khát trở thành
bác sĩ, một phần vì tình trạng bị liệt năm 6 tuổi của mình. Sau sự cố khủng
khiếp này, Frida buộc phải nằm trên giường một thời gian dài và cảm thấy tuyệt
vọng. Điều đó thôi thúc bà vẽ tranh như một cách thể hiện bản thân. Nhìn theo
khía cạnh tích cực, vụ tai nạn ấy đã biến Frida trở thành họa sĩ và là họa sĩ xuất
chúng của mọi thời đại. Nỗi đau tột cùng, bằng cách nào đó, khiến Frida bộc lộ
sức mạnh nội tại tột cùng.

2. Ảnh 2 “Marxism Will Give Health To The Sick”. Frida sinh năm 1907, 3 năm
trước khi cuộc Cách mạng Mexico bắt đầu, diễn ra muộn nhất cho đến năm
1924, làm thay đổi hệ thống chính trị và văn hóa đất nước. Sinh ra và lớn lên
trong giai đoạn này đã khuyến khích Frida tìm hiểu thêm về các lý thuyết cộng
sản. Sau đó, bà trở thành người bảo vệ quyết liệt chủ nghĩa cộng sản Marxist,
thậm chí còn liên kết với Đản Cộng sản Mexico. Chúng ta có thể thấy bức chân

Cuộc đời nữ họa sĩ Frida Kahlo khổ đau và sức mạnh chuyển hóa
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/cuoc-doi-nu-hoa-si-frida-kahlo-kho-dau-va-suc-manh-chuyen-hoa.html



dung Marx ở phía bên phải, đang ôm cổ một người đàn ông (có vẻ như Uncle
Sam, hình tượng nhân hóa của Hoa Kỳ) trong thân hình con đại bàng gần như bị
nghiền nát. Ở trung tâm, Frida đang cầm một cuốn sách đỏ, có lẽ là Tuyên
ngôn Cộng sản. Thân hình bà được nâng đỡ bởi đôi tay khổng lồ khiến bà có thể
đứng vững mà không cần nạng. Tựa đề “Marxism Will Give Health To The Sick”
thể hiện niềm tin của bà vào hệ tư tưởng chính trị vào năm 1848.

3. Ảnh 3 “Why Would I Want Feet When I Have Wings To Fly”. Vì sức khỏe ngày
một giảm sút, Frida phải cắt cụt chân. Bà đã ghi lại sự kiện này trên một trang
nhật ký bằng mực và aquarelle, viết bên dưới bằng tiếng Tây Ban Nha: “Tại sao
tôi cần đôi chân trong khi tôi đã có đôi cánh”. Trích dẫn này thể hiện tính kiên
cường của người phụ nữ: khi cuộc đời ném vào bạn quả chanh, hãy pha một ly
nước chanh và tận hưởng.

4. Ảnh 4 “Memory, The Heart”. Cuộc hôn nhân của Frida chất đầy sóng gió từ
đầu đến cuối vì tính không chung thủy. Đáng kể nhất là mối tình với Diego –
chồng bà ngoại tình với em gái Cristina. Kahlo phát hiện điều đó khi bà trở về và
thấy họ đang tằng tịu với nhau trong nhà của mình. Sau đó, bà phát hiện ra 6
đứa trẻ mà Cristina sinh ra là con trai và con gái của Diego. Sự thật này đã ảnh
hưởng rất mạnh đến cảm xúc của Frida vì bản thân bà không thể làm mẹ. Bà
cắt đứt quan hệ với em gái. Bức tranh “Memory, The Heart” tượng trưng cho sự
đổ vỡ này. Một trái tim bị xé toạc và chảy máu trên mặt đất, cho thấy nỗi đau
tinh thần này cũng mạnh mẽ y như nỗi đau thể xác mà bà đã phải chịu đựng
thời còn thiếu niên. Hai bộ lễ phục tượng trưng cho thời con gái và thời phụ nữ,
minh họa sự thay đổi tâm sinh lý và hành vi của Frida, từ một cô gái ngây thơ
thành người đàn bà tự tin.

Tài liệu tham khảo:

1. Herrera, Hayden. Frida: A Biography of Frida Kahlo. Harper Perennial, 2002.

2. Kahlo, Frida. The Diary of Frida Kahlo: An Intimate Self-Portrait. Abrams,
1998.

3. Goenka, S.N. The Art of Living: Vipassana Meditation. HarperOne, 1997.

4. Kinh Chuyển Pháp Luân (Dhammacakkappavattana Sutta, SN 56.11).

5. Davidson, Richard J., & Lutz, Antoine. “Buddha’s Brain: Neuroplasticity and
Meditation.” IEEE Signal Processing Magazine, 2008.

Cuộc đời nữ họa sĩ Frida Kahlo khổ đau và sức mạnh chuyển hóa
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/cuoc-doi-nu-hoa-si-frida-kahlo-kho-dau-va-suc-manh-chuyen-hoa.html


