
Cuộc đời Tôn giả MahāKassapa trong kinh điển
Nikāya

ISSN: 2734-9195   20:28 27/07/2023

Phẩm chất khiêm cung và đạo hạnh của Ngài đã giúp chúng con biết
hạ thấp bản ngã của mình khi tiếp xúc với các bậc trưởng thượng. Đời
sống khổ hạnh, tri túc của Ngài tạo cho con thêm động lực để vượt
qua những cám dỗ lợi danh giữa cuộc đời, tập sống hạnh biết đủ như
lời dạy trong Kinh Di Giáo: “Tri túc chi nhân, tuy ngọa địa thượng du vi
an lạc. bất chi túc chi nhân, tuy xứ thiên đường, diệt bất xưng ý”.

Tác giả: Thích Chúc Danh Học viên lớp Cao học Phật giáo khóa VI, Học viện
PGVN tại Tp.HCM

DẪN NHẬP

Đức Phật nhập Niết bàn đến nay đã hơn hai mươi lăm thế kỷ, nhưng pháp và
luật do Ngài thuyết giảng, vẫn còn in đậm trong tâm tư của tất cả những người
con Phật nói riêng và toàn nhân loại trên thế giới nói chung. Được như vậy
chính là nhờ sự kiết tập kinh điển và công lưu truyền của chư vị Thánh tăng. Đối
với giáo đoàn, tài sản quý giá nhất là những lời Phật dạy, và sự truyền thừa
chính pháp là điều thiết yếu sau khi Đức Thế Tôn nhập Niết bàn. Để Phật giáo
được lưu truyền đến ngày nay không thể không nhắc đến công lao to lớn của
Tôn giả MahàKassapa. Vì nghĩ đến tương lai Đạo Pháp, vì thương tưởng cho đàn
hậu học, với sự quyết đoán, Ngài đã chủ trì cuộc kiết tập kinh điển lần thứ nhất
để đúc kết lại những giáo điển thâm sâu mà đức Phật đã dạy.

Ngoài ra, Ngài còn được biết đến như một vị Sa-môn với hạnh đầu đà đệ nhất,
một bậc ẩn sĩ thượng thừa trong hàng xuất gia.

[caption id="attachment_17090" align="alignleft" width="400"]Mahakashyapa
Tôn giả MahāKassapa[/caption]

Tôn giả MahāKassapa nổi bật trong Tăng đoàn khi vắng bóng Bổn Sư. Ngài có
bảy trong ba mươi hai tướng tốt của bậc đại nhân, và được Như Lai ca ngợi về
những sự chứng đắc trong thiền định. Ngài là vị tăng duy nhất có danh dự được

Cuộc đời Tôn giả MahāKassapa trong kinh điển Nikāya
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/cuoc-doi-ton-gia-mahakassapa-trong-kinh-dien-nikaya.html



trao đổi y với đức Phật.

Cuộc đời của Ngài đã dâng hiến trọn vẹn cho giáo pháp, những danh thơm tiếng
tốt không chạm tới được Ngài và gây ô nhiễm, Ngài nhận rõ những gì đạt được
và gặt hái đều nhờ ơn pháp. Tôn giả đã sống với thái độ khiêm cung thuần hậu,
phạm hạnh giản dị tri túc, với sự đóng góp to lớn trong Tăng đoàn. Từ đó, có thể
nhận biết những suy nghĩ và sự hiểu biết của mình về những hành trạng và
công lao to lớn của Ngài đã cống hiến cho Phật pháp. Thật vậy, không một bút
mực nào có thể diễn tả hết công hạnh của MahāKassapa. Qua đó, bài viết này
sẽ khắc họa lại bức tranh sinh động, chân thật về cuộc đời Tôn giả
MahāKassapa, bao gồm sự diện kiến Đức Thế tôn, phẩm hạnh, sự kiết tập kinh
điển và nhập diệt của Ngài.

NỘI DUNG

Nói về niên đại của Tôn giả MahāKassapa, trong kinh Nikāya đã đề cập đến vấn
đề này một cách chi tiết, có một số học giả hiện đại đưa ra giai đoạn cuộc đời
của Ngài. Theo nguồn Holy people of the world - bách khoa toàn thư về những
Thánh nhân quan trọng nhất trong lịch sử cho rằng: “Ngài sinh ra đặt tên là
Pippali trong một gia đình Bà- la- môn ở một ngôi làng tên là Mahātittha, thuộc
vương quốc Magadha, Ấn Độ ngày nay”[1]. Đồng nghĩa với quan điểm trên,
Dictionary of pali proper names cho rằng: “Ông sinh ra trong làng Bà la môn
Mahàtittha ở Magadha; cha ông là Kappali, mẹ là Sumanàdevì. Ông được đặt
tên là Pappali”[2]. Theo quyển Suối nguồn diệu giác, Thích Thanh Quang cho
biết thêm: “Ngài lớn tuổi hơn Đức Phật”[3]. Khi mới sinh ra, Pippali có điểm
khác thường so với người bình thường, điều này trong Princeton Dictionary of
Buddhism ghi lại rất rõ: “Thân hình của Ngài có một số đặc điểm trong số ba
mươi hai đặc điểm của một Người vĩ đại mà trong Phật giáo được coi là đặc
điểm của một vị Phật tương lai”[4]. Cũng có chi tiết nói Ngài có bảy tướng tốt
trong ba mươi hai tướng tốt của Đức Phật.

Lớn lên Ngài không chịu lập gia đình, dự định sau khi cha mẹ qua đời sẽ xuất
gia. Nhưng cha mẹ càng ngày càng già, muốn thấy con mình có vợ con ổn định
mới yên.

Trong Kinh Tiểu Bộ nói rằng, khi đó Pippala đã khởi lên suy nghĩ: “Để làm cho
bà mẹ bằng lòng, Ngài cho làm tượng một thiếu nữ trẻ đẹp, mặc áo đỏ và đeo
đồng trang sức, và nói với bà mẹ rằng nếu bà tìm cho được một thiếu nữ như
vậy, Ngài sẽ chịu lập gia đình”[5]. Vì nghĩ rằng trên đời này không có một thiếu
nữ nào đẹp như bức tượng vàng, nên Ngài có thể xuất gia theo lý tưởng của
mình đã lập ra từ trước. Tuy nhiên, gia đình đã cho một vị Bà-la-môn đem bức
tượng đi tìm khắp nơi mong sao có người giống vậy.

Cuộc đời Tôn giả MahāKassapa trong kinh điển Nikāya
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/cuoc-doi-ton-gia-mahakassapa-trong-kinh-dien-nikaya.html



Nhân duyên đã đến, họ đến Sāgala, gặp được Bhaddà giống như bức tượng
bằng vàng, liền đưa tin về Kapila. Nhưng cả Pippali-mānava và Bhaddā đều
không muốn lập gia đình, nên cả hai viết thư cho nhau nói rõ quyết định của
mình. Tuy nhiên, hai bức thư đã bị đánh tráo giữa đường, do vậy đám cưới được
cử hành. Nhưng đêm tân hôn, hai người nằm cách nhau bằng một giấy hoa. Khi
cha mẹ mệnh chung, cả hai quyết định cùng nhau xuất gia[6].

Tuy hôn lễ đã được cử hành nhưng hai người chưa bao giờ đụng vào thân thể
của nhau. Đến khi cha mẹ mất, cả hai tự cắt tóc, đắp y, mỗi người đi một
hướng.”Hai người đi theo con đường riêng của họ, để không phát triển bất kỳ sự
gắn bó nào với nhau, và để ngăn chặn những lời đàm tiếu và nói xấu”[7].

Do đó, Bhaddā cung kính đi nhiễu ba vòng quanh Pippala, sụp đầu lạy dưới
chân Pippala thưa rằng: “Nghĩa đồng hành, tình bằng hữu thắm thiết của chúng
ta, từ lâu vô lượng kiếp, đã đến lúc kết thúc. Xin Ngài đi đường bên tay phải.
Bhaddā đi về hướng trái”. Bởi sức mạnh giới đức và đại nguyện như vậy, trong
Kinh Tiểu Bộ có miêu tả: “Trước giới đức như vậy, quả đất rung động”[8]. Đây là
một sự kiện hy hữu, hiếm thấy, để lại dấu ấn thiêng liêng, đáng được đời sau
nhắc đến.

Bàn về sự kiện Pippala tìm gặp đức Phật, đức Phật lúc bấy giờ cũng cảm nhận
sự chấn động này và biết được có một môn đệ xuất chúng đang tìm đến Ngài
cầu đạo. Trong Maha Buddhavamsa cho rằng: “Ngài ra khỏi hương phòng, tự
mình mang y bát, và không bảo bất cứ ai trong tám mươi đại đệ tử đi chung,
Ngài một mình đi một quãng đường dài ba gafvuta để tiếp đón vị ấy. Ngài ngồi
kiết già dưới gốc cây Banyan có tên Bahaputtaka, nằm giữa Ràjagaha và
Nàlanda”[9], chờ người đệ tử trong tương lai đang đến gần. Đức Phật ngồi đó
không giống như người đạo sĩ bình thường, Ngài an nhiên tĩnh tọa với ba mươi
hai vẻ đẹp của bậc đại hiền trí, Ngài tỏa hào quang chiếu sáng một vùng rộng
đến tám mươi thước, nơi bụi rậm bỗng chốc trở thành một luồng sáng đẹp đẽ.

Khi Pippala đến gần thấy hào quang rạng rỡ của bậc Toàn Giác và nghĩ đây
chính là vị Thầy mà ta đã hết lòng tìm kiếm, “MahāKassapa đảnh lễ Thế Tôn,
tôn Thế Tôn là bậc Thầy, tự nhận mình làm đệ tử”[10]. Bằng cách công bố ba
lần như vầy: “Satthà me Bhagavà sàvako’ham asmi - Bạch Đức Thế Tôn, Ngài là
Đạo sư của con! Con là đệ tử của Ngài”[11]. Đức Phật bảo: Này Kassapa nếu
một người không biết một người đệ tử hoàn hảo toàn diện mà nói rằng ‘tôi biết’
hoặc không thấy người ấy mà nói rằng ‘tôi thấy’ thì cái đầu của người ấy sẽ rơi
xuống. Còn Như Lai nói ‘Ta biết’ vì Như Lai có biết người ấy hoặc Như Lai nói ‘Ta
thấy’ vì Như Lai có thấy người ấy[12]. Ba lần sách tấn như vậy, và truyền trao
Cụ túc giới cho Kassapa. Sau đó”cả hai về lại Magadha và MahāKassapa tu tập

Cuộc đời Tôn giả MahāKassapa trong kinh điển Nikāya
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/cuoc-doi-ton-gia-mahakassapa-trong-kinh-dien-nikaya.html



mười ba hạnh đầu đà. Đến ngày thứ tám, ngài chứng quả A-la-hán. Bậc Đạo Sư
tuyên dương ngài là đầu đà thứ nhất. Và ngài nói lên kinh nghiệm của mình để
giáo huấn các vị Tỷ-kheo”[13]. Tôn giả MahāKassapa chuyên tâm tu tập mười
ba pháp đầu đà, chứng đắc Thánh quả A-la- hán. Trong Tăng Chi Bộ Đức Phật
xác nhận: “Trong các vị để tử... thuyết về hạnh đầu đà, này các Tỳ kheo, tối
thắng là Mahākassapa”[14]. Một trong những minh chứng về hạnh đầu đà đó là
Ngài thường khuất thực tại các nhà nghèo, gieo duyên đến những người kém
phước. Với lòng thương xót, Ngài nhận lấy thực phẩm cúng dường từ người
bệnh.

“Dựa vào một chân tường,

Xem như thuốc tiêu hôi,

Ta ăn miếng ăn ấy,

Chỗ nằm dưới gốc cây,

Đang ăn và ăn xong,

Và y từ đống rác,

Ta không cảm ghê tởm.

Ai thọ dụng chúng được,

Miếng ăn đứng nhận được,

Được gọi người bốn phương”[15].

Tôn giả MahāKassapa vì lòng tha thiết tôn kính đức Phật nên đã dâng tấm y của
mình cúng dường cho Phật. Có thể nói đây là một hành động tạo phúc vô cùng
ý nghĩa của Tôn giả MahāKassapa trong kiếp cuối cùng. Đức Phật thọ nhận và
Ngài chỉ có tấm y bằng vải thô đã rách, đã cũ. Như Lai muốn biếu ông: “Này
Kassapa, Ông có dùng tấm y phấn tảo làm bằng vải gai thô, đáng được quăng
bỏ của Ta không ?”[16]. Kassapa thật hạnh phúc, vui mừng, được trao đổi y với
đức Bổn Sư: “Con sẽ dùng, bạch Thế Tôn, tấm y phấn tảo làm bằng vải gai thô,
đáng được quăng bỏ của Thế Tôn”[17]. Sự trao đổi y ấy được xem như là một
vinh dự lớn mà đức Phật dành tặng cho Kassapa, ngoài ông ra, không có người
thứ hai được diễm phúc như thế. Từ đó có thể thấy rằng, lúc bấy giờ đức Phật
đã ấn chứng truyền thừa lại cho Ngài MahāKassapa.

ảnh Minh Họa.Vào một ngày nọ, Tôn giả Kassapa đang cư trú tại hang Pipphalì,
Ngài bị trọng bệnh không thể đi khuất thực và sinh hoạt cùng đại chúng. Đức

Cuộc đời Tôn giả MahāKassapa trong kinh điển Nikāya
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/cuoc-doi-ton-gia-mahakassapa-trong-kinh-dien-nikaya.html



Phật nhập định biết được Kassapa đang bị bệnh, liền đi đến và ngồi xuống một
bên đã được soạn sẵn, Thế Tôn nói với Tôn giả MahāKassapa: “Này Kassapa,
Ông có kham nhẫn được chăng? Ông có chịu đựng được chăng? Có phải khổ thọ
giảm thiểu, không có tăng trưởng? Có phải có triệu chứng giảm thiểu, không có
tăng trưởng?”[18].

Tôn giả MahāKassapa bạch với Phật rằng: “Bạch Thế Tôn, con không thể kham
nhẫn, con không thể chịu đựng. Khổ thọ kịch liệt tăng trưởng nơi con, không có
giảm thiểu. Có triệu chứng tăng trưởng, không có giảm thiểu”[19].

Sau đó, đức Phật chỉ dạy: Này Kassapa, có bảy giác chi, người thực hành bảy
giác chi ấy sẽ đưa đến thắng trí, giác ngộ, Niết-bàn. Tôn giả MahāKassapa nghe
xong liền thoát khỏi bệnh, sinh lòng hoan hỷ tín thọ lời Thế Tôn dạy[20]. Với các
bậc đã chứng thánh quả A-la-hán còn phải trả nghiệp báo, nên sự xuất hiện trên
cuộc đời còn bị (sinh, lão, bệnh, tử) chi phối theo quy luật tuần hoàn của vô
thường.

Vào một buổi sáng sớm, Ngài Ānanda đến mời Tôn giả MahāKassapa cùng đi
đến trú xứ của Tỳ-kheo-ni để giáo giới cho Ni chúng. Sau thời pháp thoại của
tôn giả MahāKassapa, hết thảy Tỳ-kheo-ni đều phấn khởi và sinh tâm hoan hỷ.
Tuy nhiên, trong đó có một vị tỳ-kheo-ni Thullatissā bất mãn nói điều không
hay: “Làm sao tôn giả MahāKassapa trước mặt Vedehamuni Ānanda, lại nghĩ
đến thuyết pháp; ví như một người bán kim lại nghĩ, có thể bán kim cho người
làm kim? Cũng vậy, Tôn giả MahāKassapa, trước mặt Vedehamuni Ānanda lại
nghĩ đến thuyết pháp”[21]. Tôn giả MahàKassapa nghe như vậy muốn hỏi Tôn
giả Ānanda: “Thế nào, Hiền giả Ānanda, ta là người bán kim, Hiền giả là người
làm kim, hay ta là người làm kim, Hiền giả là người bán kim? - Hãy kham nhẫn,
thưa tôn giả Kassapa, ngu si là đàn bà!”[22].

Lúc đó, tôn giả Kassapa nói với tôn giả Ānanda, Thế Tôn giữa các chúng Tỳ
kheo, ta được Thế Tôn dạy rằng, Tùy theo mong muốn, này các Tỷ-kheo, Ta ly
dục, ly bất thiện pháp, chứng đạt và an trú Thiền thứ nhất, một trạng thái hỷ lạc
do ly dục sinh, có tầm, có tứ. Tùy theo mong muốn, này các Tỷ-kheo, Kassapa
cũng ly dục, ly bất thiện pháp, chứng đạt và an trú Thiền thứ nhất, một trạng
thái hỷ lạc do ly dục sinh, có tầm, có tứ[23]. Điều đó cho thấy, tôn giả Kassapa
luôn trầm tĩnh đối với mọi việc xảy ra, cho dù điều đó làm ảnh hưởng đến danh
dự của một bậc Thánh. Trong pháp thoại này, Ngài muốn chia sẻ cho đại chúng
những lời dạy của Thế Tôn về hạnh nhẫn nhục, điều đó làm chúng tăng thêm
kính trọng Ngài.

Cuộc đời của tôn giả MahāKassapa du hành khắp nơi, mỗi bước chân Ngài đi
qua đều mang lại niềm an vui và hạnh phúc cho đời. Nhưng Ngài ít khi gần bên

Cuộc đời Tôn giả MahāKassapa trong kinh điển Nikāya
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/cuoc-doi-ton-gia-mahakassapa-trong-kinh-dien-nikaya.html



đức Phật, vì mục đích muốn đem giáo pháp của Thế Tôn truyền bá khắp muôn
nơi, tuy nhiên tâm của Ngài lúc nào cũng hướng về đức Phật.

Sau khi nghe tin Thế Tôn nhập vô dư Niết bàn ở Kusinārā, Tôn giả MahāKassapa
dẫn đầu năm trăm tỳ-kheo cấp tốc lên đường để kịp về gặp Bổn Sư lần cuối.

Trong Tiểu Phẩm có nói rằng, khi đi được nửa đường, Ngài đã gặp du sĩ lõa thể
cầm cành hoa tại Pāvā và hỏi đạo sĩ ấy rằng: “Này đạo hữu, đạo hữu có biết bậc
Đạo Sư của chúng tôi không? - Ồ đạo hữu, đúng vậy tôi có biết. Hôm nay Sa
môn Gotama đã Vô Dư Niết Bàn được bảy ngày rồi. Do đó, tôi mới có được bông
hoa Mandārava này”[24]. Trong chúng có các vị đã đoạn tận các lậu hoặc nghĩ
rằng “Các pháp hữu vi là vô thường”, còn người chưa đoạn tận các lậu hoặc thì
nằm lăn ra đất mà khóc, Tôn giả Kassapa liền đến an ủi họ. Bấy giờ, có một
người lớn tuổi mới xuất gia tên Subhadda thốt lên rằng: Thôi đi! Chớ có buồn
rầu, Ông ấy đã mất rồi, không ai làm khó khăn với chúng ta. Điều này nên làm,
điều kia không nên làm; giờ đây chúng ta muốn làm gì cũng được, không còn ai
ngăn cản[25]. Tôn giả MahāKassapa nghĩ đến tương lai của Phật giáo sau này,
nên Ngài liền triệu tập đại chúng để kiết tập Kinh điển nhằm mục đích nhắc lại
những lời Phật dạy.

Về số lượng tham dự cũng như địa điểm đại hội được tổ chức được ghi rõ trong
Tiểu Phẩm: “Hội chúng chỉ định năm trăm vị tỷ khưu để trùng tụng pháp và luật
trong khi an cư mùa mưa ở thành Rājagaha.”[26] Theo đó, The Evolution of
Buddhist Schools của Charley Linden Thorp cũng khẳng định: “Hội đồng Phật
giáo đầu tiên được tổ chức tại Rājagaha.”[27] Có một quy tắc được ban hành ở
đây là chỉ có các vị giác ngộ (vị đã chứng Arahant) mới được phép tham dự đại
hội. Tuy nhiên, Ānanda vẫn chưa đạt được sự giác ngộ, trái ngược với 499 vị còn
lại. Do đó, “Mahākassapa không cho phép Ānanda tham dự. Mặc dù
Mahākassapa biết rằng sự hiện diện của Ānanda trong đại hội là không thể
thiếu, Mahākassapa không muốn thiên vị bằng cách cho phép một ngoại lệ nào
trong quy tắc của đại hội.” [28]

Ở đây, Tôn giả Mahākassapa làm như vậy vì không muốn người đời sau nói Ngài
thiên vị và chỉ trích Tôn giả Ānanda. Vì cuộc đời Tôn giả Ànanda đã đem hết
tâm huyết, một lòng phụng dưỡng cho Phật nên Mahākassapa cũng thấu hiểu
người Sư đệ của mình. Trong đêm đó, Tôn giả Ānanda đã chứng Thánh quả A-la-
hán và đi đến đại hội. Đại đức Mahākassapa thông báo với hội chúng rằng: Này
các Sư đệ, mục đầu tiên đề cập đến là Luật tạng (Vinaya), được đọc bởi Trưởng
lão Upāli, vị từng Đức Phật tán dương trước đại chúng về giới luật đệ nhất. Sau
khi Upāli tụng giới luật mà Đức Phật đã thiết lập, Trưởng lão Kassapa đặt ra các
chi tiết, nhắc lại địa điểm, thời gian, và nhân duyên thiết lập từng giới điều. Đại

Cuộc đời Tôn giả MahāKassapa trong kinh điển Nikāya
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/cuoc-doi-ton-gia-mahakassapa-trong-kinh-dien-nikaya.html



đức Ānanda nhắc lại phần Kinh tạng, sau khi đọc tụng xong, Đại đức
Mahākassapa đúc kết lại thành năm bộ Kinh (Nikāya)[29].

Bên cạnh đó, khi Phật còn tại thế có dạy, những điều gì không cần thiết có thể
bỏ bớt, điều này được các học giả phương Tây đưa ra rằng: “Trong các cuộc
tụng niệm, một vấn đề đã được nêu ra. Trước khi đức Phật nhập Niết Bàn, Ông
đã đề cập đến A-nan rằng, nếu có yêu cầu, quy tắc nhỏ có thể được bãi bỏ sau
khi ông qua đời. Bây giờ câu hỏi vẫn là đức Phật muốn nói gì khi Ngài nói những
quy tắc nhỏ”[30]. Tại sao Trưởng lão Mahākassapa không giới hạn chi tiết, giới
điều nào?

Thiết nghĩ, nếu Trưởng lão Mahākassapa cùng chư tăng tự ý hủy bỏ nhiều giới
luật thì đời sau sẽ khiển trách Ngài và Chư Tăng quá vội vàng buông lỏng sau
khi đức Phật nhập diệt. Đó cũng là một trong lý do Mahākassapa đề nghị giữ
nguyên giới luật. Lúc bấy giờ, sau khi Hội nghị Tăng già thứ nhất viên mãn,
Trưởng lão Kassapa được xem như quyền trưởng, người cha già của Tăng đoàn.
Sau này, Kassapa truyền bát của Phật lại cho Ānanda, đó là nét đặc trưng của
sự truyền thừa trong Phật giáo.

Bàn về cuối đời Mahākassapa theo nguồn Encyclopaedia of Buddhism - Bách
khoa toàn thư về Phật giáo cho rằng: “Khi đức Phật nhập niết bàn (parinirvāṇa)
(chết), và Mahākassapa được 120 tuổi”[31], đồng quan điểm với Dictionary of
pali proper names ghi chép: “Trưởng lão Mahākassapa sống rất thọ 120 tuổi,
Ông chưa bao giờ nằm xuống giường”[32]. Trưởng lão Mahākassapa nhận thấy
mình đã hoàn thành xong sứ mạng với Phật pháp, Ngài quyết định nhập niết
bàn, trao truyền y bát lại cho Ànanda và đảnh lễ các Phật tích lần cuối. Trưởng
lão lặng lẽ vào hang núi Kukkaṭapāda, chờ đợi đến ngày đức Phật Metteyya (Di
Lặc) ra đời.

Thật vậy, sự kiện lịch sử của Ngài được các học giả phương Tây và trong Kinh
Tạng (Nikaya) ghi chép lại gần giống nhau. Xoay quanh cuộc đời và đạo hạnh,
Ngài xứng đáng được gọi người cha già của Tăng đoàn. Vào lúc 120 tuổi, Ngài
đã nhập niết bàn và để lại kho tàng pháp bảo vô giá cho Phật giáo sau này.

KẾT LUẬN

Mahākassapa xuất hiện trên thế gian này như một ngôi sao sáng giữa bầu trời
Phật pháp. Ngài luôn luôn biết cách tỏa sáng và mang ánh sáng ấy truyền bá
khắp nơi, từ đầu đường đến ngõ hẻm trong xã hội Ấn Độ lúc bấy giờ. Phẩm chất
khiêm cung và đạo hạnh của Ngài đã giúp chúng con biết hạ thấp bản ngã của
mình khi tiếp xúc với các bậc trưởng thượng. Đời sống khổ hạnh, tri túc của
Ngài tạo cho con thêm động lực để vượt qua những cám dỗ lợi danh giữa cuộc

Cuộc đời Tôn giả MahāKassapa trong kinh điển Nikāya
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/cuoc-doi-ton-gia-mahakassapa-trong-kinh-dien-nikaya.html



đời, tập sống hạnh biết đủ như lời dạy trong Kinh Di Giáo: “Tri túc chi nhân, tuy
ngọa địa thượng du vi an lạc. bất chi túc chi nhân, tuy xứ thiên đường, diệt bất
xưng ý”. Đối với bản thân mình, Ngài luôn nghiêm khắc, đối với huynh đệ thì
hòa nhã, ôn hòa. Đây cũng chính là động lực giúp con giữ tinh thần lục hòa và
từ bỏ lối sống buông lung khi sinh hoạt cùng đại chúng. Từ đó đạo lực của con
ngày càng được tăng trưởng.

Trên đây là những điểm nổi bật làm toát lên vẻ đẹp cao quý của bậc”Thanh tịnh
đạo”. Không những thế, Trưởng lão Mahākassapa còn là hiện thân của Pháp
bảo, là người có công rất lớn trong việc truyền bá những lời dạy của Đức Thế
Tôn cho hậu thế, trong đó kỳ kết tập kinh điển Phật giáo lần thứ nhất là một
minh chứng rõ ràng. Hơn hết, Mahākassapa còn là hiện thân của một vị Trưởng
lão nghiêm trì giới luật, đầu đà đệ nhất, hiển nhiên Ngài trở thành biểu mẫu lí
tưởng cho những ai có hạnh nguyện giữ gìn giới luật. Có hạnh phúc nào hơn khi
giới thể, giới tướng được tròn đầy, bởi lẽ đây chính là nền tản đưa đến sự an lạc
trong hiện tại và giải thoát ở vị lai.

Tác giả: Thích Chúc Danh Học viên lớp Cao học Phật giáo khóa VI, Học viện
PGVN tại Tp.HCM *** Tài liệu tham khảo 1. Hòa thượng Thích Minh Châu dịch
(2001), Kinh Tiểu Bộ 3,nxb VNCPHVN, TP.Hồ Chí Minh. 2. Hòa thượng Thích Minh
Châu dịch (1991), Kinh Tương Ưng 2,5,nxb VNCPHVN, TP.Hồ Chí Minh. 3. Hòa
thượng Thích Minh Châu dịch (2016), Kinh Tăng chi 1 ,nxb VNCPHVN, TP.Hồ Chí
Minh. 4. Tỳ kheo INDACANDA dịch (2107), Tiểu phẩm, tập 2, nxb Tôn Gáo, TP.
Hà Nội. 5. Thích Thanh Quang (2012), Suối nguồn diệu giác, nxb TP. HCM. 6. Tỳ
kheo Minh Huệ dịch (2019), Đại Phật Sử (Maha Buddhavamsa ) tập 2, NXB Hồng
Đức, Hà Nội. 7. P .Malalasekera ( 1974) Dictionary of pali proper names, ii, NXB
London. 8. Charley Linden Thorp ( 3 April 2017 ) Xem The Evolution of Buddhist
Schools, Ancient History Encyclopedia Archived. 9. P.Malalasekera (1961)
Encyclopaedia of Buddhism, Vol I, Published by the Government of Ceylon. 10.
Karaluvinna, M. (2002),Encyclopaedia of Buddhism, Government of Sri Lanka.
11. Phyllis G.Jectice (2004) holy people of the world, ABC- CLIO

Chú thích [1] holy people of the world, p 435–441 [2] Dictionary of  pali proper
names, p  98 [3] Thích Thanh Quang, Suối nguồn diệu giác,  tr 155 [4] holy
people of the world, p 135-136 [5] Kinh Tiểu Bộ, tậpIII, Trưởng Lão Tăng Kệ,tr
446. [6] Kinh Tiểu Bộ,tậpIII, Trưởng Lão Tăng Kệ tr 446 [7] Dictionary of  pali
proper names ii, p 436 [8] Kinh Tiểu Bộ, tậpIII, Trưởng Lão Tăng Kệ tr 446 [9]
Đại Phật Sử ,tập 6A, tr 89 [10] Kinh Tiểu Bộ, tậpIII,Trưởng Lão Tăng Kệ tr 446
[11] Đại Phật Sử ,tập 6A, tr 89 [12] sđd, tr 91 [13] Kinh Tiểu Bộ, tậpIII, Trưởng
Lão Tăng Kệ tr 447 [14] Kinh Tăng Chi Bộ I, Người Tối Thắng, tr 58 [15] Kinh
Tiểu Bộ III, Trưởng Lão Tăng Kệ, tr 467 [16] Kinh Tương Ưng II, Thiên Nhân
Duyên, Tương Ưng Kassapa, tr 381 [17] sđd, tr 381 [18] Kinh Tương Ưng V Đại

Cuộc đời Tôn giả MahāKassapa trong kinh điển Nikāya
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/cuoc-doi-ton-gia-mahakassapa-trong-kinh-dien-nikaya.html



Phẩm, Phẩm Về Bệnh, tr 125 [19] sđd , tr 125 [20] sđd, tr 126- 127 [21] Kinh
Tương Ưng, tập II, Chương 5,Tương Ưng Kassapa , tr 372 [22] Sđd, tr 372 [23]
Sđd ,tr 373 [24] Tiểu Phẩm, tr397 [25] Tiểu Phẩm, tậpII, tr 398 [26] Sđd ,tr 399
[27] Xem The Evolution of Buddhist Schools. [28] Encyclopaedia of Buddhism, p
532. [29] Tiểu phẩm, tập 2, tr 400-402 [30] Scholarship on Buddhist Councils,
pp 224-243 [31] Encyclopaedia of Buddhism, pp 435-441 [32] Dictionary of  pali
proper names, p 102

Cuộc đời Tôn giả MahāKassapa trong kinh điển Nikāya
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/cuoc-doi-ton-gia-mahakassapa-trong-kinh-dien-nikaya.html


