
Cuộc đời vua A Dục qua khảo cứu các bia ký
Phật giáo

ISSN: 2734-9195   17:13 14/02/2022

Tác giả: Thích Nữ Trung Tâm NCS Thạc sĩ Phật học khóa IV Học viện
PGVN tại Tp.HCM

Dẫn nhập

Phật giáo đã trở thành quốc giáo tại quê hương của mình vào những
năm sau khi đức Phật nhập diệt khoảng hơn 200 năm. Đó chính là
triều đại trị vì của vua Asoka (A Dục), vị vua đã trở thành phật tử hộ
trì Phật pháp, đem chính pháp truyền bá khắp xứ Ấn lúc bấy giờ và
còn phái các đoàn truyền giáo đến các quốc gia lân cận. Dấu ấn
chứng minh thời kỳ Phật giáo huy hoàng, rực rỡ này chính là những
bia ký, trụ đá được các nhà khảo cổ khai quật. Từ đó, những thông tin
về Vua A Dục được chia hai phần, một là thư tịch, tư liệu ghi về cuộc
đời vua, hai là bia ký, đích thân vua ra lệnh dựng lập. Phần lớn thư
tịch được biên tập sau thời đại của vua nên nhiều vấn đề chưa đúng
sự thật, không đồng nhất, dẫn đến nhiều tranh luận về ông. Trụ đá,
bia ký là chứng cứ chính xác nhất, hơn cả thư tịch về sự kiện lịch sử.
Khảo cổ giúp nhân loại tìm lại những giá trị chính xác hơn, trung thực
hơn so với những điều ghi trong thư tịch.

Nội dung

A Dục Vương là Hoàng đế Ấn Độ, trị vì Đế quốc Khổng Tước (孔雀 , Maurya, nghĩa
là “con công”) từ năm 273 đến 232 trước CN. Vua Chandragupta Maurya (trị vì
từ 321 đến 298 TTL) mở đầu triều đại Maurya, kế đến là vua Bindusàra Maurya
(trị vì từ 298 – 273 TTL). Đến đời hoàng đế Asoka Maurya (trị vì từ 269 TTL đến
232 TTL), vị vua thứ ba của triều đại Maurya, ông kế tiếp chính sách bá quyền
và thâu tóm gần hết tiểu lục địa Ấn.[1] Ông được xem là một trong những
hoàng đế Ấn Độ kiệt xuất, vĩ đại nhất của Ấn, chiến thắng trong hàng loạt các
cuộc chinh phạt. Ông còn là vị quân vương đầu tiên của nước Ấn Độ cổ

Cuộc đời vua A Dục qua khảo cứu các bia ký Phật giáo
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/cuoc-doi-vua-a-duc-qua-khao-cuu-cac-bia-ky-phat-giao.html



(bhāratavarṣa) đã thống nhất được một lãnh thổ vĩ đại, lớn hơn cả Ấn Độ ngày
này.

“A Dục Vương (阿育王 , Pàli: aśoka, Sanskrit: asoka), tên gọi theo cách phiên âm
Phạn-Hán là A-du-ca (zh.阿輸迦 ), A-du-già (阿輸伽 ), A-thứ-già (阿恕伽 ), A-thú-khả
(阿戍笴 ), A-thúc (阿儵 ), hoặc dịch ý là Vô Ưu (無憂 ), hoặc như ông tự khắc trên
những cột trụ nổi danh được lưu đến ngày nay là Thiên Ái Hỉ Kiến (zh.天愛喜見 ,
devānaṃpriya priyadarśi)”, nghĩa là người được chư thiên thương, người nhìn sự
vật với tấm lòng hoan hỷ”[2].

Sự kiện lên ngôi của ông theo theo thư tịch Tích Lan như Mahabodhivamsa cho
rằng A Dục đã giết chết 99 anh em trai “nhưng thông tin các bia ký cho hay
không chỉ một mà nhiều anh em trai của Asoka vẫn còn sống…”[3]. Cũng có bia
ký ghi lại vua gửi tiền thuế cho vị quản gia lâu năm của anh trai tôi[4], cho thấy
vua chỉ giết những vị chống đối việc ông lên ngôi. Về sau, vua A Dục thể hiện
một quân vương ủng hộ Phật giáo. Các sử gia thường thường đem so sánh về sự
nghiệp của A Dục Vương đối với Phật giáo còn hơn cả về sự nghiệp của đại đế
Constantine của La Mã bảo hộ Thiên Chúa giáo. Điều này được khẳng định hơn
qua những bia ký, trụ đá do ông khắc tạo, tên ông còn gắn liền với việc lưu
truyền Phật giáo trong và ngoài nước. Các sắc lệnh được khắc trên đá là những
cống hiến sử liệu quý báu cho các sử gia, các nhà học giả khảo cổ, từ đó người
đời sau hiểu được sức ảnh hưởng của Phật giáo, biết được phạm vi và thế lực
của vua lúc đương thời. “Ông đã để lại cho hậu thế một chứng liệu miên viễn
bằng đá, dưới dạng những pháp dụ…”[5]. Ngài Huyền Trang đã ghi chép lại
không dưới năm trăm ngôi tháp do vua xây dựng, nhưng những tháp được tìm
thấy rất ít, điển hình như Tang khư (Sànchi), tháp Bà-nhĩ-hô-đặc (Bharhut).
Đồng thời, những trụ đá bia đá mà A Dục vương xây dựng, Huyền Trang thấy 19
chỗ nay còn 9 cái[6]. “Công lao của A Dục vương đối với Phật giáo cực lớn, cống
hiến đối với Ấn Độ rất to nên đã có cái tên “A Dục vương chính pháp” (Dharina-
As’oka). Nhưng những chùa chiền vĩ đại mà A Dục vương xây dựng đến nay
không còn sót lại ngôi nào”[7].

Có một số thư tịch tài liệu ghi lại thông tin về vua A Dục như tác phẩm tiếng
Phạn A Dục vương truyện (aśokāvadāna) do nhà sư Ấn Độ viết và hai bộ sử của
Tích Lan là Biên niên sử của Đảo quốc (島史 , dīpavaṃsa) và Đại biên niên sử (
大史 , mahāvaṃsa), dạng sử thi, ngôn ngữ Pali, nhưng trong những thư tịch này
còn nhiều niên đại, sự kiện chưa đồng nhất về vua, còn mang đậm tính huyền
sử, thiếu sự thuyết phục cao. Các nhà khảo cổ đã tìm được các bản khắc văn do
“ông cho khắc các huấn chỉ của mình lên vách núi và trụ đá với hy vọng quần
chúng sau khi nghe được sẽ theo đuổi và sẽ đạt được tiến bộ và lợi ích trong
Chính pháp. Đó là lý do ra đời của các bia ký và trụ đá Asoka”[8]. Từ đó, những

Cuộc đời vua A Dục qua khảo cứu các bia ký Phật giáo
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/cuoc-doi-vua-a-duc-qua-khao-cuu-cac-bia-ky-phat-giao.html



bia ký này cho biết chính xác hơn về cuộc đời của ông, cũng là những minh
chứng hùng hồn đánh đổ những lập luận không căn cứ hoặc nghi ngờ trước đó
về ông như cho rằng A Dục đã đối xử với các tôn giáo trên lãnh thổ rộng lớn
bằng những chính sách ôn hòa… Vua đã khắc rất nhiều bia ký, nhưng không
phải bia ký nào cũng đề cập đến Phật giáo. Hầu hết các bia ký của vua được tìm
thấy ở trên đất Ấn Độ ngày nay ngoài ra còn tìm được ở Pakistan, Afghanistan vì
lúc trước những nơi này thuộc vương quốc Ấn Độ, thậm chí ở Xêlia có ba bia ký. 
Điều lưu ý, tất cả các trụ đá vua A Dục bất cứ ở đâu đều cùng làm một loại đá
sa thạch màu đỏ chỉ có ở vùng trung Ấn Độ, nghĩa là ông làm một chỗ đó rồi
chở đi các nơi. Cao tăng Pháp Hiển, nhà chiêm bái nổi tiếng ở Trung Hoa, đã du
hành đến Ấn Độ vào năm 399 TL và để lại tác phẩm Phật Quốc Ký, đóng góp rất
nhiều cho lịch sử Phật giáo, trong đó có xác chứng Hoàng đế A Dục và sáu trụ
đá của vua[9]. “Vua A Dục là một vị vua Ấn Độ rất sùng đạo Phật sống vào thế
kỷ thứ III trước công nguyên”[10], một số bia ký tiêu biểu về cuộc đời vua thể
hiện rõ điều này.

[caption id="attachment_12605" align="aligncenter" width="593"]

 Trụ

đá Ashoka tại Sarnath[/caption]

Cuộc đời vua A Dục qua khảo cứu các bia ký Phật giáo
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/cuoc-doi-vua-a-duc-qua-khao-cuu-cac-bia-ky-phat-giao.html



1. Bia ký ở Girnar

Một tập hợp 14 chỉ sắc lệnh nổi tiếng của vua A Dục được tìm thấy khoảng một
dậm về phía đông Junāgaṛh, thủ phủ bang Junāgaṛh trong bán đảo Kāṭhiāvāṛ tại
lối vào của một hẻm núi dẫn đến thung lũng bao quanh ngọn núi thiêng liêng,
hùng vĩ Girnaṛ. Thiếu tá James Tod đến viếng Girnaṛ vào tháng 12 năm 1822, 
tìm thấy bia ký hình như còn nguyên vẹn.

Mở đầu bia ký, Vua Thiện Kiến, đứa con yêu của các vị thiên thần, (Thiên Ái)
chinh phục xứ Kalingas tám năm sau khi đăng quang. Hình tượng vua A Dục
theo bia ký sẽ khác trong thư tịch như trong Mahavamsa ghi bốn năm sau khi
lên ngôi, vua A Dục theo Phật giáo nhưng thực tế theo bia ký, tám năm sau khi
lên ngôi, ông mới chinh phục xứ Kalinga sau đó mới quy y Phật. Những sử cứ
trong bia ký hùng hồn, mạnh hơn vì bia ký vốn do chính Vua A Dục ra lệnh làm.
Chắc chắn sách vở, thư tịch biên tập sau thời vua A Dục nên có những thông tin
không chính xác bằng bia ký.

Chính bia ký này ghi rõ ông đã tự hối hận sâu xa, mạnh dạng công khai bài tỏ
sai lầm sau khi chinh phục xứ Kalinga đã gây ra những hệ lụy sau cuộc chiến.
“Sau khi Kalinga bị chinh phục, đức vua cảm giác hướng về chính pháp, sự kính
trọng chính pháp và muốn được huấn thị trong chính pháp”, đây là lý do chính
khiến đức vua hướng về Phật giáo. Động lực thúc đẩy khiến vua tìm đến Phật:
“Những điều bất hạnh nầy xảy đến với tất cả mọi người vì hậu quả của cuộc
chiến và đức vua đau nỗi đau này”. Có những học giả cũng nhận định: “Động cơ
thúc đẩy Asoka quy về Phật pháp chính là do tính thiện trỗi dậy mạnh mẽ nơi
con người ông, khiến ông đau khổ, ăn năn sau khi đã gây ra bao thảm cảnh cho
dân chúng”[11]. Sau khi tìm về đạo Phật, vua thể hiện sự thâm nhập Giáo pháp
qua đức tính bao dung, vị tha rộng lớn, “đức vua nghĩ rằng ngay cả những người
làm việc sai quấy có thể tha thứ khi sự tha thứ có thể thực hiện được”. Đức vua
mong muốn tất cả thần dân được yên bình, tự kềm chế và công bằng, ngay cả
những nơi mà điều sai trái đã xảy ra. Một đấng quân vương cai trị quốc gia rộng
lớn nên còn những giới hạn dù đã cố gắng hết sức, có những việc sai quấy sẽ
không tha thứ nếu không thể thực hiện được. Những người trốn trong rừng làm
việc xấu có thể được tha thứ và trở về đời sống bình thường nếu biết ăn năn hối
lỗi, còn ngược lại ngoan cố sẽ bị vua chinh phạt. Qua bia ký này còn cho thấy,
vua không những theo, ủng hộ Phật giáo mà chính vua còn gửi các phái đoàn
truyền bá Phật giáo đi nhiều nơi như Hy Lạp, bốn vị vua ở vùng Trung Đông như
Syria, đi tới miền nam Ấn Độ đi qua Tamraparni (là tên xưa của Sri Lanka). Sau
khi hiểu rõ những giá trị, lợi ích của giáo pháp vượt xa dục lạc tầm thường, vua
đã nỗ lực truyền bá Chính pháp trong nước và cả ngoài biên giới, đặc biệt đồng
ý để con trai và con gái xuất gia, sau đó truyền đạo đến Tích Lan. Điểm nổi bật

Cuộc đời vua A Dục qua khảo cứu các bia ký Phật giáo
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/cuoc-doi-vua-a-duc-qua-khao-cuu-cac-bia-ky-phat-giao.html



trong thời kì này là những đóng góp vĩ đại của vua A Dục đối với Phật giáo, đặc
biệt trong thời kì truyền bá chính pháp và khảo cổ - lịch sử. “Nhờ có việc cử
những đoàn sứ giả truyền giáo đi đến các nước xa xôi, trong đó có thể có nước
ta, mà Phật giáo có điều kiện sớm trở thành một tôn giáo, tư tưởng lớn của
nhân loại”.[12] Sau đó, vua còn dặn dò con cháu ở đời sau mình: “Pháp vụ này
đã được ban hành để các con và các cháu không tiến hành các chinh phục mới
nữa, hoặc nếu các cuộc chinh phạt của quân đội được tổ chức thì các cuộc chinh
phục ấy thực hiện với sự nhẫn nại và sự trừng phạt nhẹ nhàng. Như là di ngôn
của vua dể lại cho con cháu, các thế hệ muôn đời sau và hết thảy thần dân phải
sống hòa bình đạo đức nên thu phục lòng người bằng đạo đức nhân ái. Cuối
cùng, ông kết luận chiến thắng của pháp mới đem lại niềm vui hoàn toàn, hỷ
lạc có giá trị đời này và đời sau qua câu nói “…sự chiến thắng của Chính pháp là
chiến thắng thật sự, và niềm hỉ lạc trong Chính pháp là niềm hỷ lạc hoàn toàn vì
niềm hỷ lạc nầy có giá trị trong đời nầy và đời sau”. Vua còn khẳng định: Ngày
nay, sự chinh phục (chiến thắng) của Chính pháp, đức vua cho rằng là sự chiến
thắng tối thượng. Cho thấy, ông thuần tín luật nhân quả và thấm sâu lời Phật
dạy. Dưới thời vua A Dục, “Phật giáo đã trở thành tôn giáo mang tính quốc tế.
Vua A Dục chủ tâm dùng giáo lý của Đức Phật để giáo hóa khắp vùng châu Á,
châu Phi và giáp biên giới châu Âu. Đây được coi như Vua A Dục đảm nhiệm sứ
mệnh mang lại hòa bình thế giới”[13]. Khẳng định rằng, Ông chính là Thánh
quân, không có vị thứ hai trong lịch sử nhân loại để so sánh. Dharma mà vua A
Dục dùng trong sắc lệnh là pháp của đức Phật, dù không nhắc đến thuật ngữ
Phật giáo nhưng những nguyên lý đạo đức căn bản lấy từ Phật pháp. Vua đã
thay đổi bản thân theo lời Phật “như trong sắc dụ 8 trên đã cho biết: “Trong quá
khứ, các vua ra đi để du hí, ngoạn cảnh hay săn bắn, nay sau 10 năm lên ngôi,
trẫm ra đi để tìm cầu giác ngộ và để giảng dạy Phật pháp. Trong các chuyến đi
này, trẫm thăm viếng và tặng quà cho các tăng lữ và các sa môn, thăm và tặng
vàng cho các người già cả, các người dân ở thôn quê, giảng dạy và bàn luận với
họ về Phật pháp khi thích hợp”[14]. Vua còn cất trạm dưỡng lão, bảo hộ người
già, nghèo và cả động vật: “In one edict, for instance, he orders fruit and shade
trees to be planted and wells to be dug along the roads for the benefit of
travelers. In others, he establishes medical facilities for humans and animals;
he commissions officers to help the poor and the elderl”[15]. Vua còn thể hiện
tấm lòng thương dân, sự quan tâm, chăm lo người dân trong nước qua bằng
chứng sống động đó là thường xuyên tổ chức các cuộc du hành. Vua có những
chính sách mềm dẻo đối với các tôn giáo khác nhưng cấm giết sinh vật để tế lễ.
Đích thân vua ra lệnh khắc chỉ dụ về đạo đức không một chúng sinh, sự sống
nào phải bị giết để hiến tế như sắc dụ “Trong vương quốc của trẫm, không một
sinh vật nào bị giết để hiến cúng…[16]”. Tư tưởng từ bi, tôn trọng sự sống và
bất bạo động của vua thể hiện rõ qua các bia ký III, IV, IX, XIII; trụ đá V, VII[17]

Cuộc đời vua A Dục qua khảo cứu các bia ký Phật giáo
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/cuoc-doi-vua-a-duc-qua-khao-cuu-cac-bia-ky-phat-giao.html



Bản thân nhà vua và triều đình thực hành đạo đức Phật giáo rất chân thành, sốt
sắng tin tưởng mạnh mẽ vào lời Phật dạy, không đi du hý, săn bắn như trước
mà tìm cầu giác ngộ, giảm ăn thịt, tiến tới ăn chay như bia ký ghi rằng “Trước
đây, trong nhà trù của Hoàng gia, hàng trăm ngàn sinh vật bị giết mỗi ngày cho
mục đích ẩm thực. Nhưng nay khi đạo dụ này được ban ra, chỉ có ba sinh vật bị
giết thịt, hai con công và một con nai, nhưng nai thì không thường xuyên. Ngay
cả ba sinh vật này về sau sẽ không còn bị giết thịt nữa”[18]. Với tình thương,
vua chỉ khuyến khích, kêu gọi giảm từ từ nên trong hoàng cung vẫn còn một số
người ăn thịt và sau này sẽ giảm hẳn. Vua không đưa ra năm giới cấm của Phật
hay những quả báo của việc sát sinh mà chỉ đưa ra nhận định của vua về sự
không tốt đẹp trong việc lấy sự đau khổ, giết chóc của sinh vật khác để tế lễ
cầu bình an cho mình. Khi chưa quy y Phật giáo, ông tạo những cuộc chiến
tranh xâm lược, giết người chống đối, không thấy sự xấu ác ấy, nhưng bây giờ,
ông đã nhìn thấy được sự đau thương của chiến tranh và việc giết chóc, tàn hại
sinh linh trong lễ hội hiến tế. Nhưng mà có một vài lễ hội được đức vua xem là
có công đức. Điều hay ở đây ông không cấm hết các lễ hội mà vẫn tổ chức nếu
trong đó không có hiến tế sinh vật mà cúng bằng đèn, bông, trái cây. Asoka còn
đề cao nếp sống “…hiếu kính cha mẹ và các bậc trưởng thượng, tôn trọng thầy
cô giáo, cung kính cúng dường các Sa môn, Bà la môn, xử sự tốt đối với thân
bằng quyến thuộc, chia sẻ với bạn bè, đối đãi nhân hậu với kẻ làm công, người
giúp việc, giúp đỡ người già, người nghèo khó, kẻ khổ đau. Ngoài ra bia ký
Asoka còn nhấn mạnh các đức tính như thiện tâm, bố thí, thành thật, trong
sạch, lịch thiệp, thánh thiện…[19]”. Công đức của vua A Dục cực kỳ to lớn trong
việc truyền bá Phật giáo khiến sau này Chính pháp suy yếu và dần lụi tàn ở Ấn
Độ, lại tiếp tục phát triển ở những nơi Vua đã truyền đến và hưng thịnh ở đó. Từ
đó, dòng chảy Chính pháp không bị ngưng lại mà tiếp tục lan xa, phát triển ra
khỏi quê hương của mình. Đối với lịch sử Phật giáo, với những cống hiến vô
cùng vĩ đại, ông được xưng tụng Chính Pháp A Dục Vương (Dharma Asoka)

2. Bia ký ở Bairat

Năm 1840, đội trưởng Burt phát hiện bia ký này khắc trên một khối đá gra-nít
xám cứng, ở ngọn đồi kề bên thị trấn Bairat. Bairat được xác định là Virāṭa, thủ
đô của quốc gia Matsya xa xưa. Ngày nay, Bairat cách thành phố Jaipur, thành
phố chính của bang Rajasthan, Ấn Độ, khoảng 42 dặm về phía đông bắc. Bia ký
này gồm 8 hàng với ngôn ngữ được dùng là Prakit và chữ viết là chữ Brahmi.
Dòng đầu là lời thăm hỏi của vua với Tăng già. Câu hai, vua thưa rằng: “Như các
vị đã biết, thưa các tôn giả, lòng tin bất thối và lòng kính trọng của trẩm đối với
Phật, đối với Pháp và đối với Tăng”. Ông tuyên bố lòng tin bất động của ông đối
với Tam Bảo, chỉ có người Phật tử mới nói như vậy, đồng nghĩa với việc Vua đã

Cuộc đời vua A Dục qua khảo cứu các bia ký Phật giáo
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/cuoc-doi-vua-a-duc-qua-khao-cuu-cac-bia-ky-phat-giao.html



tự xác nhận mình là đệ tử Đức Phật. Hàng thứ ba vua tán thán tất cả lời Phật
tuyên thuyết đều là thiện thuyết. Điều này càng chứng minh thêm lòng tôn
kính, tin tưởng của ông với Phật pháp. Với cương vị quân vương cai trị quốc gia
rộng lớn, đồng thời là Phật tử, vua đã nói lên nguyện vọng của mình: “trẩm tin
tưởng sẽ đóng góp vào việc trưởng tồn của Chính pháp”. Dòng năm, vua đưa ra
bảy tên kinh được trích từ pháp mà tăng ni, cư sĩ cần trùng tụng, lắng nghe,
thực hành. 1. Kinh Giáo Thọ Thi Ca La Việt (Singàlovàda Suttanta), số 31,
Trường Bộ (Dìgha Nikàya). Nội dung bài kinh nói lên tầm quan trọng của giới
luật và lợi ích của sự bố thí. 2. Kinh Thánh Cư (Ariyavàsà), Tăng Chi Bộ kinh, tập
V, chương Mười pháp, số 20. Bài kinh này đức Phật dạy về nếp sống phạm hạnh
cao cả của bậc Thánh. 3. Kinh Các sợ hãi về tương lai (Anàgata – bhàyàni), Tăng
Chi Bộ kinh, tập III, chương năm pháp, kinh số 78. Nội dung đức Phật dạy chư
tăng nên điều phục các lo lắng về tương lai. 4. Kinh Ẩn Sĩ ( Munisutta), số 12,
phẩm Rắn, kinh tập (Sutta Nipàta). Đức Phật giảng các bài kệ về đời sống ẩn sĩ.
5. Kinh Nàlaka (Nàlakasutta), số 11, Đại phẩm, kinh tập (Sutta Nipàta). Kinh đề
cập đến sự vắng lặng, tịch tĩnh của các vị tỳ kheo. 6. Kinh Sàriputta
(Sàriputtasutta), số 16, Phẩm Tám, kinh tập (Sutta Nipàta). Nội dung về những
lời giáo huấn của Đức Phật với ngài Xá Lợi Phất. 7. Kinh Giáo giới La Hầu La ở
rừng Am Bà La (Ambalatthikà Ràhulovàdasutta), số 61, Trung Bộ (Majjhima
Nikàya)[20]. Đức Phật dạy La hầu la không nên nói dối.

Cho thấy, vua muốn dùng Chính pháp cai trị nhân dân, dựa vào sắc lệnh của
mình để tăng ni và thần dân học tập theo kinh Phật. Thay vì khắc nguyên văn
bản kinh lên trên trụ đá, ông chỉ nhắc những phần, đoạn nào cần phải đọc. Đủ
biết thời của ông, dân trong nước biết nhiều về kinh Phật và nếu họ chưa biết
bài kinh nào sẽ tự tìm hiểu vì theo lệnh vua ban. Nội dung bảy phần này, thay vì
ông viết ra đại ý để dân đọc mà ông muốn dùng lời Phật dạy để dân chúng tiếp
nhận. Bản thân ông phải hiểu rõ đoạn luật, kinh trên và hưởng được vị ngọt
chính pháp nên ông chỉ nhắc lại tên kinh. Chắc chắn nơi bia ký này là một tu
viện lớn, đông tăng chúng tu tập nên đức vua đến đây đảnh lễ tăng già và nói
lên lòng tin bất thối của mình đối với Tam bảo. Cũng chắc chắn đông người
thường lui tới nên bia ký được đặt ở đây để truyền nhau những thông tin về lệnh
vua qua bia ký vì ngày xưa chưa có nhiều phương tiện thông tin. “Asoka tự nhận
là đệ tử Phật nhưng không hề bắt ép ai theo tín ngưỡng của mình. Ông hết lòng
ca ngợi giáo lý của Đức Phật và thật sự đã vận dụng giáo lý ấy vào sự nghiệp trị
quốc nhưng trong các chỉ dụ của ông, Asoka không hề nhân danh đức Phật hay
giáo pháp của Ngài”[21]. Ông dùng giáo pháp để cai trị quốc gia và ban sắc
lệnh nhưng chưa bao giờ ông đưa ra những thuật từ chuyên môn Phật giáo như
Tứ đế, Thập nhị nhân duyên, Tam pháp ấn… Nhưng những căn bản, giá trị triết
lý, đạo đức trong Phật giáo được vua đem ra dạy dân. Điều này thể hiện sự

Cuộc đời vua A Dục qua khảo cứu các bia ký Phật giáo
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/cuoc-doi-vua-a-duc-qua-khao-cuu-cac-bia-ky-phat-giao.html



khéo léo, tinh tế của Vua đối với tín đồ khác dễ chấp nhận và tin theo. Từ đó,
Chính pháp được lưu truyền trong khắp đất nước. Đồng thời, đây là chuẩn mực
đạo đức mà nhân dân cần có để sống đúng chính pháp, đúng luật lệ nhà nước
và sẽ đạt an lạc, hạnh phúc trong đời sống. Bia ký này, một minh chứng hùng
hồn khẳng định ông là vị Phật tử nên ông tự nhận bổn phận phải bảo tồn Chính
pháp. Từ đó, thông điệp quan trọng nhất mà bia ký này mang lại chính là đã lên
tiếng chấm dứt mọi tranh luận, nghi ngờ về tôn giáo mà vua A Dục quy y và hộ
trì. Chứng tích lịch sử thứ hai từ bia ký là kinh điển Phật giáo được kết tập và
phổ biến trong quần chúng trong thời điểm này.

3. Bia ký trên trụ đá tại Rummindei

Khi trở thành Phật tử, vua hành hương chiêm bái các Thánh tích Phật giáo và đã
tới đây. Rummindei là tên ngày nay của Lumnini (Lâm Tỳ Ni), khu vườn nổi
tiếng vị là nơi Thái tử Tất-đạt-đa (Siddharta) đản sinh. Lâm Tỳ Ni là một trong
bốn nơi hành hương nổi tiếng của đạo Phật tại quận Rupandehi thuộc Cộng hòa
dân chủ Nepal nằm cách biên giới Sonauli Ấn Độ khoảng 36km. Vị trí này trùng
khớp với những thông tin mô tả trong Đại Đường Tây Vức Ký của Huyền Trang.
Lâm Tỳ Ni có một số ngôi chùa và đền thờ, trong đó có đền thờ Hoàng hậu
Maya, còn có ao Puskarini hoặc Holy, nơi Hoàng hậu Maya làm lễ khi sinh Thái
tử. Ngoài ra nơi đây còn phần còn lại của cung điện Ca Tỳ La Vệ và trụ đá, bia
ký do vua A Dục tạo dựng. Vào “tháng 12 năm 1896, tiến sĩ A. A. Führer tìm
thấy một trụ đá và bia ký trên được khắc trên trụ đá nầy. Trụ đá nằm dưới lòng
đất các mặt đất 3 feet”.“Ngôn ngữ của bia ký là tiếng Magadhi vào khoảng thế
kỷ thứ III trước Tây lịch. Chữ viết là chữ Aśoka Brāhmī”. Mặc dù chỉ ba hàng
nhưng bia ký cho biết chính xác vua A Dục có thực hiện chuyến hành hương và
đến đảnh lễ nơi đức Phật sinh ra: “Hai mươi năm sau khi lên ngôi, vua Thiên Ái
Thiện Kiến đích thân đến và đảnh lễ nơi nầy bởi vì Đức Phật Thích Ca đã đản
sinh tại đây”. Bia ký cũng đã đánh dấu chính xác nơi Đức Phật sinh ra: “Ngài hạ
chỉ tạo dựng một tượng con thú (con ngựa) bằng đá và một trụ đá được đặt ở
đây để chỉ nơi Đức Phật đã đản sinh”. Nhờ vào những trụ đá do nhà vua xây
dựng tại các thánh địa đã giúp rất nhiều trong việc xác định niên đại của Đức
Phật lịch sử. Bia ký như bản khai sinh của Đức Phật, khẳng định Ngài vốn là
nhân vật lịch sử không phải trong huyền thoại. Ngoài ra, bia ký cho biết đức vua
đã đặt biệt hạ chỉ giảm thuế cho dân ở nơi này: “Ngài hạ chỉ giảm các thuế cho
làng Lâm Tỳ Ni và chỉ đóng một phần tám sản lượng”. Trong các bia ký của vua,
chỉ duy nhất bia ký này vua đề cập đến việc giảm thuế, đủ thấy vua A Dục rất
tôn kính Đức Phật và dân làng ở đây được hưởng phước, ân đức từ Phật. Cho
thấy, thời vua đã có chính sách thuế, vua tính thuế rất kỹ và sử dụng tiền này
phục vụ lại cộng đồng. Các nhà khảo cổ còn tìm thêm được hai trụ đá đánh dấu

Cuộc đời vua A Dục qua khảo cứu các bia ký Phật giáo
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/cuoc-doi-vua-a-duc-qua-khao-cuu-cac-bia-ky-phat-giao.html



nơi sinh của hai vị Phật Câu Lưu Tôn và Câu Na Hàm Mâu Ni. Như vậy, có thể
bảy vị Phật đều sinh ra ở Nepal như trong Phật sử có ghi lại.

4. Bia ký Sarnath thể hiện vai trò của vua là người
phật tử bảo vệ chính pháp, cũng là quân vương bảo
vệ sự yên ổn trong xã hội.

Mùa đông năm 1904, cuộc khai quật tai Sarnath được thực hiện dưới sự lãnh
đạo của Ông F.O. Oertel. Bia ký này có mười một hàng, ba hàng đầu đã bị phá
hỏng. Các nhà khảo cổ đã tìm thấy ba bia ký ở Sarnath, Kausambi và Sānchi có
cùng nội dung phần sau nên biết được nội dung của ba hàng đầu bị mất ở
Sarnath. “Isipatana, hiện là Sarnath, nơi mà đức Bản sư vận chuyển Bánh Xe
Pháp Bảo”[22]. “Sarnath, nằm về hướng Bắc cách Vàrànasi năm dặm Anh là nơi
chôn nhau cắt rún của Giáo Pháp, những gì Đức Phật dạy, và Tăng già, những
người được dạy. Bởi vì chính tại nơi đây Ngài gởi sáu mươi vị đệ tử đầu tiên tuôn
ra khắp nơi”[23]. Sarnath còn gọi là Isipatana (chư thiên đọa xứ) trong kinh Khởi
Thế Nhân Bổn. Varanasi là thánh địa của ba tôn giáo lớn như Phật giáo, Bà la
môn, Kỳ na giáo và khúc sông Hằng ở Vàrànasi được xem là khúc sông thiêng.
“Varanasi, một địa danh được xem là kinh đô tôn giáo và văn hóa của Ấn Độ,
mà Sarnath là một phần của vùng địa linh này”[24]. Dựa vào nền còn lại cho
thấy Sarnath ngày xưa là tu viện lớn, có thể có nhiều tu viện trong khu vực đó.
Sử sách ghi lại, khi người Hồi giáo tấn công nơi đây phải dùng 400 cổ xe bò chở
trong một tháng mới hết của cải ở tu viện Sarnath.“Những sắc lệnh của vua
Asoka từ Kausàmbì, Sānchi và Sàrnàth mạnh mẽ cảnh báo sự phân giáo trong
tăng đoàn, nói rằng các Tăng sĩ gây ra sự phân giáo phải bị trục xuất khỏi Tăng
già. (Sự việc những sắc lệnh được khắc lên đá cho thấy rằng mối bất hòa có thể
đã xảy ra một thời gian dài)”[25]. Cho thấy, khi là Phật tử, vua không những
hành hương các Thánh tích như Lumbini, Sarnath, thăm viếng Tăng già mà còn
là vị Hộ pháp, ủng hộ Phật giáo và nghiêm cấm vấn đề ly gián Tăng đoàn thông
qua nhiều sắc lệnh ở các nơi khác nhau nhưng đều nhắc đến cùng nội dung này.
H.G. Wells viết ca ngợi về vua A Dục như sau trong lịch sử của thế giới có hàng
ngàn vị vua và hoàng đế tự xưng là 'ngôi cao', 'hoàng đế', 'quốc vương',... Họ
chỉ sáng bừng trong chốc lát rồi tàn lụi nhanh chóng. Nhưng A Dục vương tỏa
sáng và vẫn tỏa sáng như một ngôi sao sáng, cho đến tận ngày hôm nay.

Kết luận

Dù có công lao mở mang bờ cõi và định hình bản đồ Ấn Độ như ngày nay nhưng
khi đứng trước sự vô lý và tàn khốc của chiến tranh, nhất là sau cuộc chinh phạt
cuối cùng ở Kalinga, vua A Dục đã đặt ra cho mình muôn ngàn câu hỏi khi

Cuộc đời vua A Dục qua khảo cứu các bia ký Phật giáo
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/cuoc-doi-vua-a-duc-qua-khao-cuu-cac-bia-ky-phat-giao.html



chứng kiến biết bao bi kịch do hậu quả cuộc chiến. Để từ một bạo chúa hiếu
chiếu, ông thể hiện tinh thần từ bi hỷ xả trong Phật giáo, trở thành đấng quân
vương được cả người dân Ấn Độ và những người biết đến Phật giáo trên khắp
thế giới ca tụng. Thời gian đầu lên ngôi, vua A Dục từ bạo chúa ác vương Ấn Độ,
mở ra thời kỳ đẫm máu, liên tục tổ chức chiến dịch chinh phạt hùng cường bao
nhiêu thì sau này khi trở thành người sùng đạo, bảo trợ Phật giáo, quyết định
sám hối, quay đầu về Phật pháp mạnh mẽ bấy nhiêu. Vua thường ban bố những
sắc lệnh quan trọng để chấn hưng, phát triển Phật giáo. Nội dung được khắc lên
những bia đá, hang núi trụ đá rải rác các nơi khắp sứ Ấn. Ông tuyên bố từ bỏ
chiến tranh xâm lăng, công khai bày tỏ sám hối lỗi lầm khắc lên trụ đá nghĩa là
đã chiến thắng chính mình, chiến thắng các ham muốn bản thân, tỏ bày lòng
thành ăn năn hối hận. Vua A Dục chính là phật tử, rất nhiệt thành bảo vệ chính
pháp. Ông dùng giáo pháp đức Phật để cai trị quốc dân. Điều khôn khéo là ông
không bao giờ nhắc đến thuật ngữ chuyên môn của Phật giáo. Đạo đức của ông
và nhân dân trong nước thay đổi rất nhiều theo tinh thần giáo lý đức Phật. Phật
giáo dần trở thành Quốc giáo thời bấy giờ. Nhưng trải qua thời gian, Phật giáo
Ấn Độ đã rơi vào quên lãng từ thế kỷ XIII, mãi đến nhiều thế kỷ về sau, các nhà
khảo cổ phương Tây đã dần phát hiện các trụ đá bia ký. Từ đó cuộc đời và sự
nghiệp của vua A Dục được tái dựng lại một cách chân thật, không chứa đựng
những yếu tố huyền thoại như trong thư tịch. Phật tử khắp thế giới đều chịu ơn
vua vì nhờ những chính sách phát triển Phật giáo của vua đã đưa Giáo pháp lan
rộng toàn cõi Ấn Độ và ảnh hưởng tới ngày nay, đồng thời truyền bá giáo pháp
ra khỏi lục địa Ấn nhờ vậy Phật Pháp mới tồn tại, phát triển. Tinh thần phụng sự
đạo pháp của Vua A Dục khiến nhiều người thán phục và là tấm gương cho phật
tử đời sau noi theo.

Tác giả: Thích Nữ Trung Tâm NCS Thạc sĩ Phật học khóa IV Học viện
PGVN tại Tp.HCM ***

CHÚ THÍCH

[1] Trần Trúc Lâm, Những Hộ pháp vương của Phật giáo trong lịch sử Ấn Độ, tr.
6. [2] Tài liệu của Giáo thọ bộ môn. [3] Thích Tâm Minh, A Dục Vương (Asoka)
cuộc đời và sự nghiệp, tr. 47. [5] Trần Trúc Lâm, Những Hộ pháp vương của
Phật giáo trong lịch sử Ấn Độ, tr. 7. [6] Pháp sư Thánh Nghiêm, Pháp sư Tịnh
Hải, Lịch sử Phật giáo Thế giới, tr 79. [7] Pháp sư Thánh Nghiêm, Pháp sư Tịnh
Hải, Lịch sử Phật giáo Thế giới, tr 79. [8] Thích Tâm Minh, A Dục Vương (Asoka)
cuộc đời và sự nghiệp, tr. 212. [9] HT.Thích Minh Châu, Thích Nữ Trí Hải dịch,
Fa-hsien the Unassuming Pilgrim, Pháp Hiển nhà chiêm bái, tr. 192. [10] Thích
Minh Châu, Minh Chi, Từ điển Phật học Việt Nam, tr. 9. [11] Lê Tự Hỷ, Đại đế
Asoka từ huyền thoại đến sự thật, tr. 132. [12] Thích Tâm Hải, Phật học cơ bản

Cuộc đời vua A Dục qua khảo cứu các bia ký Phật giáo
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/cuoc-doi-vua-a-duc-qua-khao-cuu-cac-bia-ky-phat-giao.html



chương trình Phật học hàm thụ, Sơ lược lịch sử Phật giáo Ấn Độ sau thời Đức
Phật, tập 2, tr. 135. [13] Pháp sư Thánh Nghiêm, Thích Tâm Trí dịch, Lịch sử
Phật giáo Ấn Độ, tr. 149. [14] Lê Tự Hỷ, Đại đế Asoka từ huyền thoại đến sự
thật, tr. 143. [15] Robert E. Buswell, Jr., Editor in Chief, Encyclopedia Of
Buddhism Volume one, p.34. [16] Lê Tự Hỷ, Đại đế Asoka từ huyền thoại đến sự
thật, tr. 143. [17] Thích Tâm Minh, A Dục Vương (Asoka) cuộc đời và sự nghiệp,
tr.229. [18] Thích Tâm Minh, A Dục Vương (Asoka) cuộc đời và sự nghiệp, tr.
304. [19] Thích Tâm Minh, A Dục Vương (Asoka) cuộc đời và sự nghiệp, tr. 215.
[20] Thích Tâm Minh, A Dục Vương (Asoka) cuộc đời và sự nghiệp, tr. 337 ~
386. [21] Thích Tâm Minh, A Dục Vương (Asoka) cuộc đời và sự nghiệp, tr. 211.
[22] Piyadassi, Phạm Kim Khánh dịch, Phật giáo nhìn toàn diện, tr. 566. [23]
Piyadassi, Phạm Kim Khánh dịch, Phật giáo nhìn toàn diện, tr. 568. [24] Thích
Nguyên Hiệp, Những di tích Phật giáo ở Ấn Độ, tr.48. [25] Hirakawa Akira, Thích
Nguyên Hiệp dịch, Lịch sử Phật giáo Ấn Độ từ Đức Phật Thích Ca đến Đại thừa
sơ kỳ, tr. 144.

TÀI LIỆU THAM KHẢO

1. HT. Thích Thanh Kiểm, Lược sử Phật giáo Ấn Độ, Nxb. Tôn giáo, Hà Nội, 2017.
2. Pháp sư Thánh Nghiêm, Pháp sư Tịnh Hải, Lịch sử Phật giáo Thế giới,
Nxb.Khoa học Xã hội, 2008.  3. HT. Thích Minh Châu, Thích Nữ Trí Hải dịch, Fa-
hsien the Unassuming Pilgrim, Pháp Hiển nhà chiêm bái, Nxb. Tp. HCM, 1997. 4.
Thích Minh Châu, Minh Chi, Từ điển Phật học Việt Nam, Nxb. Khoa học Xã hội,
Tp. Hà Nội 1931. 5. Thích Tâm Minh, A Dục Vương (Asoka) cuộc đời và sự
nghiệp, Nxb. Tôn giáo, Hà Nội, 2004. 6. Pháp sư Thánh Nghiêm, Thích Tâm Trí
dịch, Lịch sử Phật giáo Ấn Độ, Nxb. Phương Đông, 2013. 7. Lê Tự Hỷ, Đại đế
Asoka từ huyền thoại đến sự thật, Nxb. Đà Nẳng, Tp. Đà Nẳng, 2018. 8.
Piyadassi, Phạm Kim Khánh dịch, Phật giáo nhìn toàn diện, Nxb. Phương Đông,
Tp. HCM, 2009. 9. Trần Trúc Lâm, Những Hộ pháp vương của Phật giáo trong
lịch sử Ấn Độ, Nxb. Phương Đông, Tp. HCM, 2007. 10. Thích Nguyên Hiệp,
Những di tích Phật giáo ở Ấn Độ, Nxb. Văn hóa văn nghệ, Tp. HCM, 2018. 11.
Hirakawa Akira, Thích Nguyên Hiệp dịch, Lịch sử Phật giáo Ấn Độ từ Đức Phật
Thích Ca đến Đại thừa sơ kỳ, Nxb. Văn hóa – văn nghệ, Tp. HCM, 2018. 12.
Thích Tâm Hải, Phật học cơ bản chương trình Phật học hàm thụ, Sơ lược lịch sử
Phật giáo Ấn Độ sau thời Đức Phật, tập 2, Nxb. Hồng Đức, Tp. Hà Nội, 2014. 13.
Robert E. Buswell, Jr., Editor in Chief, Encyclopedia Of Buddhism Volume one,
printed in the United States of America, New York, 2003.

Cuộc đời vua A Dục qua khảo cứu các bia ký Phật giáo
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/cuoc-doi-vua-a-duc-qua-khao-cuu-cac-bia-ky-phat-giao.html


