
Đạo hiếu Phật giáo với truyền thống tín
ngưỡng và đạo hiếu xã hội

ISSN: 2734-9195   09:05 16/07/2025

Giữa những thay đổi sâu sắc của xã hội hiện đại, đạo hiếu vẫn là sợi dây giữ gìn
truyền thống, kết nối thế hệ, vun bồi đạo lý. Phật giáo không đối lập với các
truyền thống khác, mà mở rộng hiếu đạo bằng trí tuệ và lòng từ bi.

Tác giả: Cư sĩ Chánh Thường

Tạp chí Nghiên cứu Phật học - Số tháng 07/2025

Đặt vấn đề:

Trong tâm thức người Việt, hiếu không chỉ là phẩm chất đạo đức mà còn là biểu
hiện cao đẹp của nhân cách, được ca ngợi qua ca dao, tục ngữ, được tôn vinh
trong các lễ nghi, phong tục và tín ngương dân gian.

Với Nho giáo, đạo hiếu được cụ thể hóa bằng sự tôn kính, phụng dương cha mẹ,
giữ gìn thanh danh gia tộc và tu thân lập nghiệp để làm rạng danh tổ tiên.
Trong khi đó, tín ngương dân gian lại bày tỏ lòng hiếu thảo qua việc thờ cúng
ông bà tổ tiên, một hình thức tiếp nối liên tục giữa người sống và người đã
khuất.

Truyền thống tín ngương vốn nhấn mạnh đến hiếu hạnh mang tính hình thức,
Phật giáo đặt trọng tâm vào “hiếu tâm”, là ý thức thực hành hiếu hạnh cùng
chiều sâu chuyển hóa.

Bài viết khảo sát đạo hiếu Phật giáo đối chiếu với đạo hiếu trong các truyền
thống tín ngương lớn như Nho giáo, Lão giáo, tín ngương dân gian, cũng như
đạo hiếu trong xã hội hiện đại.

Từ khóa: Đạo hiếu, Phật giáo, tín ngưỡng, xã hội, thực hành, hình thức

I. Đạo hiếu trong các truyền thống tín ngưỡng và xã
hội

Đạo hiếu Phật giáo với truyền thống tín ngưỡng và đạo hiếu xã hội
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/dao-hieu-phat-giao-voi-truyen-thong-tin-nguong-va-dao-hieu-xa-hoi.html



Đạo hiếu không chỉ là giá trị luân lý phổ quát mà còn là trụ cột tinh thần trong
nhiều hệ thống tư tưởng và tín ngưỡng của người Việt Nam. Tuy biểu hiện có
khác nhau, nhưng điểm chung là tất cả đều đề cao vai trò của hiếu đạo như một
phẩm chất đạo đức cốt lõi, tạo nên sự bền vững cho gia đình, cộng đồng.

1. Nho giáo: Hiếu là căn cốt luân lý

Trong hệ tư tưởng  Nho giáo, hiếu được xem là gốc của đạo làm người, “Hiếu vi
bản đức chi bản” (Hiếu là gốc của đức). Bộ Hiếu kinh (孝經 ),

một trong những kinh điển của Nho giáo, nêu rõ: “Thân thể, tóc da là do cha mẹ
sinh ra, không được làm tổn hại, đó là khởi đầu của hiếu. Lập thân hành đạo, để
rạng danh cha mẹ, đó là kết thúc của hiếu”.

Đạo hiếu trong Nho giáo không chỉ giới hạn ở việc phụng dưỡng cha mẹ mà còn
bao gồm cả việc giữ gìn danh dự gia đình, tu thân, lập thân, trị quốc, bình thiên
hạ để rạng rỡ tông đường. Chính vì thế, chữ hiếu mang tính quy phạm cao, gắn
liền với bổn phận và trật tự, tôn ti trong xã hội.

3. Lão giáo: Sống thuận Đạo là hiếu

Lão giáo ít nói về hiếu dưới dạng nghi lễ, mà đặt hiếu trong mối quan hệ hòa
hợp với vũ trụ và thiên  nhiên. Việc sống thuận hòa, tôn kính cha mẹ là một
phần trong nguyên lý vô vi, sống  tự  nhiên,  không  cưỡng cầu, an trú trong
Đạo.

Trong Lão giáo, đạo hiếu không được nhấn mạnh bằng Nho giáo. Lão giáo cũng
đề cao trường thọ và công ơn sinh thành, nhưng không quá nghiêng về lễ nghi
hay hình thức mà nhấn mạnh đến sự tĩnh tại, điều hòa nội tâm, sống nhẹ
nhàng, hài hòa trong từng mối quan hệ.

3. Tín ngưỡng dân gian: Hiếu đạo gắn liền với thờ cúng tổ tiên

Từ xa xưa, người Việt đã có truyền thống thờ cúng tổ tiên như  một  hình  thức 
thể  hiện lòng hiếu kính và tri ân nguồn cội. Đây là tín ngưỡng bản địa, vừa
mang yếu tố tôn giáo, vừa mang đậm tính văn hóa gia tộc.

Việc thờ cúng tổ tiên không chỉ diễn ra vào dịp lễ tết hay giỗ chạp, mà còn là
một phần trong đời sống mỗi gia  đình. Mâm cơm cúng, nén hương thơm, hay
đôi câu khấn nguyện đều là cách người sống giao tiếp với người đã khuất. Đó là
đạo hiếu biểu hiện qua hành động, qua tình cảm và cũng là phương tiện duy trì
sự kết nối giữa các thế hệ.

Đạo hiếu Phật giáo với truyền thống tín ngưỡng và đạo hiếu xã hội
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/dao-hieu-phat-giao-voi-truyen-thong-tin-nguong-va-dao-hieu-xa-hoi.html



Người Việt tin vào mối liên hệ thiêng liêng giữa  người sống và người đã khuất.
Việc thờ cúng tổ tiên, lập bàn thờ gia tiên, giỗ chạp là hình thức tri ân nguồn
cội, thể hiện lòng hiếu bằng cảm ứng tâm linh.

Đặc biệt, tín ngưỡng Mẫu, Tết Thanh minh, lễ hội cầu siêu đều là biểu hiện của
đạo hiếu trong đời sống cộng đồng.

4. Đạo hiếu hiện đại: Hình thức hóa hay thích nghi?

Trong xã hội ngày nay, đạo hiếu vẫn hiện hữu nhưng  đã và đang có sự chuyển
dịch về hình thức thể hiện. Chăm sóc cha mẹ qua vật chất, bảo hiểm, dịch vụ y
tế được xem là biểu hiện thiết thực của lòng hiếu thảo. Nhiều người con sống xa
quê, không thể phụng dưỡng thường xuyên, chọn cách gửi tiền chu cấp hoặc
nhờ người chăm sóc thay, với quan niệm “hiếu từ xa”.

Tuy nhiên, chính lối sống công nghiệp hóa, đô thị hóa cũng khiếnchođạo hiếuđối
mặt với không ít thách thức. Sự đứt gãy truyền thống, khoảng cách thế hệ, sự
lệ  thuộc vào công nghệ và mạng xã hội có thể làm phai mờ các giá trị gắn kết
tình thân. Câu hỏi đặt ra: Đạo hiếu hôm nay có còn giữ được chiều sâu nhân văn
hay chỉ dừng lại ở mức độ hình thức?

Bảng so sánh các truyền thống đạo hiếu:

II. Đạo hiếu Phật giáo

Nếu trong các truyền thống tín ngưỡng và xã hội, đạo hiếu thường gắn liền với
hình thức phụng dưỡng, thờ cúng hay giữ gìn danh dự gia tộc, thì Phật giáo mở
rộng đạo hiếu lên bình diện cao hơn: không chỉ dừng lại ở hiếu kính trong đời
sống hiện tại, mà còn hướng đến sự giải thoát lâu dài cho cha mẹ, đó là hiếu trí
tuệ hay còn gọi là hiếu vô lậu.

1. Quan điểm nền tảng: Hiếu là một phần của từ bi và trí tuệ

Đạo hiếu Phật giáo với truyền thống tín ngưỡng và đạo hiếu xã hội
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/dao-hieu-phat-giao-voi-truyen-thong-tin-nguong-va-dao-hieu-xa-hoi.html



Trong Phật giáo, lòng hiếu thảo được đặt trong bối cảnh rộng hơn của lòng từ  bi
phổ quát. Tinh thần phổ biến của Phật giáo Đại thừa là tất cả chúng sinh trong
vô lượng kiếp đều đã từng là cha mẹ, là người thân ta. Lòng hiếu không giới hạn
trong phạm vi huyết thống, mà mở rộng thành tình thương đối với muôn loài.
Tuy vậy, tình cảm đối với cha mẹ, người đã trực tiếp sinh thành và dưỡng dục,
vẫn luôn được đề cao như một trong những trọng ân lớn nhất đời người.

Kinh Tăng Chi Bộ (Anguttara Nikāya) ghi lại lời đức Phật: “Ta nói rằng, ngay cả
khi có người cõng cha mẹ trên lưng suốt trăm năm, chăm sóc, tắm rửa, cho ăn
uống, thì cũng chưa thể gọi là báo hiếu đúng nghĩa. Chỉ khi nào người con giúp
cha mẹ hiểu được chính pháp, từ bỏ tà kiến, hướng về Tam Bảo, sống đời sống
thiện lành, thì lúc ấy mới thực sự báo hiếu trọn vẹn”.

Điều này cho thấy, đạo hiếu trong Phật giáo không chỉ là hiếu hữu lậu, chăm
sóc, phụng dưỡng trong đời sống vật chất, mà còn là hiếu vô lậu, giúp cha mẹ
thoát khỏi vô minh, hướng thiện, đạt an lạc nội tâm, thậm chí hướng tới sự giải
thoát khỏi luân hồi sinh tử.

2. Hiếu hữu lậu: Sự hiện hữu trong đời sống thường nhật

Đạo hiếu Phật giáo với truyền thống tín ngưỡng và đạo hiếu xã hội
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/dao-hieu-phat-giao-voi-truyen-thong-tin-nguong-va-dao-hieu-xa-hoi.html



Phật giáo không phủ nhận hiếu hữu lậu, đó là nền tảng đầu tiên và dễ thực
hành nhất, như chăm sóc cha mẹ khi ốm đau, báo đáp công ơn sinh thành
dưỡng dục, giữ gìn phẩm hạnh để cha mẹ yên lòng.

Trong các bản Kinh, đặc biệt là trong văn hóa Phật giáo Bắc truyền, hình ảnh
Tôn giả Mục Kiền Liên, đệ tử thần thông đệ nhất của đức Phật, đã trở thành biểu
tượng cho đạo hiếu. Câu chuyện Ngài cứu mẹ khỏi kiếp ngạ quỷ, được ghi lại
trong kinh Vu Lan Bồn, vừa thể hiện lòng hiếu sâu sắc, vừa khẳng định vai trò
của tăng đoàn và phước đức hồi hướng trong việc báo hiếu. Chính câu chuyện
này là nền tảng cho Lễ Vu Lan báo hiếu, một trong những lễ trọng đại của Phật
giáo Đại thừa.

Tuy nhiên, đạo hiếu hữu lậu vẫn mang tính tương đối: chịu giới hạn của thời
gian, hoàn cảnh và không nhất thiết giúp cha mẹ chuyển hóa tận gốc nỗi khổ.
Do đó, Phật giáo nhấn mạnh bước chuyển từ hữu lậu sang vô lậu.

3. Hiếu vô lậu:  Báo  hiếu bằng sự chuyển hóa nội tâm

Hiếu vô lậu là điểm sáng đặc thù trong quan niệm đạo hiếu của Phật giáo. Là
tinh thần báo hiếu vượt khỏi hình tướng bên ngoài, hướng đến giác ngộ nội tâm.

Người con có thể thực hành hiếu vô lậu bằng cách:

+ Tự tu hành tinh tấn, sống đời phạm hạnh, giữ giới, hành thiền, phát triển trí
tuệ để dứt khổ và lan tỏa công đức hồi hướng cho cha mẹ, cả hiện tiền và quá
vãng.

+ Khuyến duyên cha mẹ quy y Tam Bảo, hành trì ngũ giới, phát tâm tu tập,
đoạn trừ tà kiến, hướng thiện.

+ Hồi hướng phước báo qua các lễ cúng dường chư Tăng, ấn tống kinh sách,
làm thiện sự hồi hướng công đức cho cửu huyền thất tổ.

Trong Kinh Báo Ân Cha Mẹ có dạy: “Nếu có người con nào vì cha mẹ mà trì giới,
tu phúc, hộ trì Tam Bảo, làm nhiều việc lành, phát tâm Bồ đề, thì công đức ấy
không những cứu độ cha mẹ hiện đời, mà còn hóa giải nghiệp lực cho cha mẹ
nhiều đời trong quá khứ”. Từ đó có thể thấy, đạo hiếu trong Phật giáo vượt lên
hết thảy hình thức, trở thành phương tiện giác ngộ, vừa thể hiện lòng tri ân sâu
sắc, vừa là con đường tu tập chân chính.

4. Liên hệ tương hỗ giữa hiếu hữu lậu và hiếu vô lậu

Phật giáo không chia cắt hai thể thức hiếu này như hai thế giới riêng biệt. Hiếu
hữu lậu là nền móng, là phương tiện. Hiếu vô lậu là mục tiêu, là cứu cánh. Một

Đạo hiếu Phật giáo với truyền thống tín ngưỡng và đạo hiếu xã hội
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/dao-hieu-phat-giao-voi-truyen-thong-tin-nguong-va-dao-hieu-xa-hoi.html



người con thực hành hiếu hữu lậu tốt sẽ có cơ hội thực hành hiếu vô lậu sâu sắc
hơn.

Bảng đối chiếu giữa Hiếu “hữu lậu và vô lậu”

III. So sánh đạo hiếu Phật giáo với các truyền thống
khác

1. Điểm tương đồng:

Cùng đề cao lòng biết ơn, bổn phận phụng dưỡng, thờ tự.

Cùng hướng đến an ổn tâm linh và duy trì truyền thống văn hóa.

2. Điểm dị biệt:

Đạo hiếu Phật giáo với truyền thống tín ngưỡng và đạo hiếu xã hội
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/dao-hieu-phat-giao-voi-truyen-thong-tin-nguong-va-dao-hieu-xa-hoi.html



3. Đối chiếu với Thiên Chúa giáo và Hồi giáo

Cả Thiên Chúa giáo và Hồi giáo đều nhấn mạnh nghĩa vụ kính trọng cha mẹ,
như một phần của giới luật:

+ Kinh Thánh (Cựu Ước) dạy: “Hãy hiếu kính cha mẹ ngươi, hầu cho ngươi được
sống lâu trên đất mà Giê-hô-va Đức Chúa Trời ngươi ban cho.” (Xuất Ê-díp-tô ký
20:12).

+ Kinh Qur’an cũng nhấn mạnh: “... Hãy ăn ở tử tế với cha mẹ. Nếu một trong
hai người (cha mẹ) hoặc cả hai người (cha mẹ) sống với ngươi đến tuổi già, chớ
nói tiếng vô lễ với hai người (cha mẹ) và chớ xua đuổi hai  người  (cha mẹ), mà
phải ăn nói với hai người (cha mẹ) lời lẽ tôn kính.”.

Tuy nhiên, khác với Phật giáo, những tôn giáo này không chú trọng đến khái
niệm luân hồi - nghiệp báo - nên không đề cập sâu đến việc báo hiếu bằng sự tu
tập để giải thoát cho cha mẹ trong các kiếp luân hồi tiếp nối.

4. Phật giáo - Đạo hiếu vượt lên giới hạn huyết thống

Phật giáo không giới hạn đạo hiếu trong quan hệ huyết thống, mà mở rộng
thành tình thương phổ quát với chúng sinh. Quan điểm “tất cả chúng sinh đều
từng là cha mẹ của ta” khiến đạo hiếu trở thành một phương tiện thực hành đại
từ, đại bi.

Điều này làm cho đạo hiếu Phật giáo không chỉ mang tính cá nhân (với cha mẹ
hiện tiền), mà còn mang tính hành Bồ-tát đạo: chăm lo đời sống tinh thần cho
nhiều người, hóa độ chúng sinh cũng là báo hiếu cho vô lượng cha mẹ trong quá
khứ.

IV. Kết luận:

Giữa những thay đổi sâu sắc của xã hội hiện đại, đạo hiếu vẫn là sợi dây giữ gìn
truyền thống, kết nối thế hệ, vun bồi đạo lý. Phật giáo không đối lập với các
truyền thống khác, mà mở rộng hiếu đạo bằng trí tuệ và lòng từ bi.

Đạo hiếu Phật giáo với truyền thống tín ngưỡng và đạo hiếu xã hội
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/dao-hieu-phat-giao-voi-truyen-thong-tin-nguong-va-dao-hieu-xa-hoi.html



Đạo hiếu Phật giáo vượt khỏi lễ nghi và cảm xúc. Đó là hành trình tỉnh thức, từ
phụng dưỡng thân thể đến độ thoát tâm linh.

Trong  từng  phút  giây  hiện tại, nếu ta sống với lòng tri ân, nếu lời nói và hành
động mang lại an lạc cho cha mẹ, thì chính là ta đang hành trì đạo hiếu. Báo
hiếu lớn nhất không nằm ở hình thức, mà là giúp cha mẹ thấy rõ khổ đau, an trú
trong chính pháp, vượt khỏi sinh tử luân hồi.

Tác giả: Cư sĩ Chánh Thường

Tạp chí Nghiên cứu Phật học - Số tháng 07/2025

***

TÀI LIỆU THAM KHẢO:

[1] Kinh Tăng Chi Bộ (Anguttara Nikāya) - Tạng Pāli, Hòa thượng Thích Minh
Châu dịch, Viện Nghiên cứu Phật học Việt Nam, 2001. [2] Kinh Vu Lan Bồn
(Ullambana Sūtra) - Trích từ Kinh Đại Tập, bản Hán văn và Việt dịch, HT Thích
Trí Tịnh dịch, NXB Tôn Giáo. [3] Kinh Báo Ân Cha Mẹ – Tạng Đại Chánh tân tu,
quyển 85, số 2887, Việt dịch: Thích Nhuận Châu, Tuệ Tâm dịch, NXB Hồng Đức.

[4] Hiếu Kinh (孝經 ) - Kinh điển Nho giáo, bản dịch của Nguyễn Hiến Lê, NXB
Văn học, 2006.

[5] Xuất Ê-díp-tô ký 20:12 - Kinh Thánh Cựu Ước, Bản dịch Truyền thống, Hội
Thánh Tin Lành Việt Nam.

[6] Surah Al-Isra 17:23 - The Qur’an, bản dịch của Saheeh International (trích từ
bản dịch tiếng Việt của Ban Biên dịch Qur’an Việt Nam).

[7] Trần Văn Giáp, Tín ngưỡng và tôn giáo dân gian Việt Nam, NXB Khoa học Xã
hội, 1995. [8] Nguyễn Duy Hinh, Đạo Lão ở Việt Nam, NXB Tôn Giáo, 2009.

[9] Trần Đình Hượu, Nho giáo và văn học Việt Nam trung cận đại, NXB Giáo dục,
2000. [10] Lê Mạnh Thát, Lịch sử Phật giáo Việt Nam, tập II, III, NXB TP. HCM,
1999.

[11] Phạm Quỳnh, Luận về đạo hiếu (trích từ tạp chí Nam Phong, số 160), tái
bản bởi Trung tâm Nghiên cứu Quốc học, 2015. [12] Nguyễn Lang, Việt Nam
Phật giáo sử luận, tập I, NXB Văn học, 2000.

[13] Ban Biên soạn Trung ương GHPGVN, Kinh Vu Lan Báo Hiếu, bản tụng và
giảng giải, ấn tống nội bộ, 2023.

Đạo hiếu Phật giáo với truyền thống tín ngưỡng và đạo hiếu xã hội
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/dao-hieu-phat-giao-voi-truyen-thong-tin-nguong-va-dao-hieu-xa-hoi.html


