
Đạo Phật và nền trật tự đạo đức mới
ISSN: 2734-9195   17:30 25/02/2022

Thích Minh Châu (Trích lược bài phát biểu tại cuộc hội thảo "Đạo Phật và sự
lãnh đạo về hòa bình" tổ chức tại Ulan Bato, Mông Cổ, từ ngày 15 đến ngày

20 tháng 8 năm 1989)

(...) Khi loài người đang tiến dần tới ngưỡng cửa của Thế kỷ XXI, một câu hỏi có
tính cách hoàn cầu đang làm nhiều người ưu tư lo lắng: "Kỷ nguyên sẽ là kỷ
nguyên gì đây trong lịch sử của nhân loại?" Trong những năm bản lề cuối cùng
giữa hai thế kỷ mà chúng ta đang sống, chúng ta đã và đang rút ra những kinh
nghiệm, những bài học gì, khả dĩ làm chúng ta yên tâm hơn, tin tưởng hơn?

Trước hết, chúng ta đã ý thức được tầm cỡ có tính cách toàn cầu của một số
vấn đề bức xúc đang đối mặt với chúng ta. Như vậy, chúng ta sẽ biết được làm
thế nào để huy động trí tuệ và sức mạnh của nhân dân thế giới để giải quyết
một cách tốt đẹp những vấn đề đó. Thí dụ các vấn đề chiến tranh và hòa bình,
vấn đề xây dựng một nền trật tự kinh tế mới, một nền trật tự đạo đức mới cho
thế giới, vấn đề bảo vệ môi trường của chúng ta.

Tầm cỡ của những vấn đề này vượt qua biên giới các quốc gia các dân tộc, vượt
ngoài tầm tay của các người chuyên môn, của các người có quyền lực. Một vấn
đề như chiến tranh và hòa bình, quan hệ đến sự sống còn của nhân loại không
thể giao phó cho một số nhà quân sự và nhà chính trị. Đó là lý do giải thích tại
sao các phong trào hòa bình thế giới đã và đang lôi cuốn vào hàng ngũ của
mình một số rất đông các tầng lớp dân chúng. Gần hết các nước trên thế giới,
tất cả các lục địa, dân tộc tuổi tác, nghề nghiệp, xu hướng chính trị và các hệ
phái tôn giáo đã và đang tham gia vào các phong trào ấy. Chỉ có một lực lượng
bảo vệ hòa bình, hùng hậu và năng động như thế, mới có sức mạnh để chặn
đứng sự nguy hiểm của một cuộc chiến tranh hạt nhân, chiến đấu chống lại
những thế lực hiếu chiến nguy hiểm, và bảo đảm sự chiến thắng của hòa bình
và tiến bộ. Chỉ có một cái nhìn toàn cầu đối với vấn đề chiến tranh và hòa bình
mới có thể đem lại cho các phong trào hòa bình thế giới một thắng lợi lịch sử
như vậy.

Đạo Phật và nền trật tự đạo đức mới
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/dao-phat-va-nen-trat-tu-dao-duc-moi.html



Hiểm họa của một chiến tranh toàn cầu đã huy động được nhân dân thế giới
chống lại sự hiện hữu của chiến tranh. Những năm cuối của thế kỷ XX đã và
đang chứng kiến những bước đi lịch sử, tiến tới một kỷ nguyên không có vũ khí
hạt nhân và không có vũ khí hóa học. Nhưng chúng ta không được buông lơi
cảnh giác. Dầu cho hiểm họa của một chiến tranh hạt nhân được chận đứng lại,
nhưng các chiến tranh cục bộ với tất cả sự biểu hiện tàn khốc và phi nhân vẫn
còn tồn tại. Bạo lực chánh trị và quân sự vẫn diễn ra giữa một số quốc gia, giữa
nhân dân sắc tộc khác nhau, cho đến giữa những dân tộc cùng tôn thờ lý tưởng
giống nhau, cùng một ý thức hệ chính trị như nhau. Trong những năm gần đây,
sự quan hệ giữa các quốc gia đã có một sự thay đổi lớn theo chiều hướng tốt
đẹp. Chung sống hòa bình thông cảm lẫn nhau, đối thoại hơn là đối đầu, thị
trường thay vì chiến trường. Còn trong tình hình chính trị, nội bộ của nhiều nước
cũng có xu hướng tốt đẹp mở rộng dân chủ, tránh áp đặt và áp lực trong lãnh
vực văn hóa và tư tưởng, coi trọng và thông cảm đối với những tư tưởng dị biệt.

Chúng tôi tha thiết hy vọng rằng tiến trình dân chủ hóa và nhân bản hóa chính
trị trong mối quan hệ giữa các nước, cũng như trong tình hình nội bộ mỗi nước,
sẽ được tăng cường và đi sâu hơn nữa từ nay cho đến năm 2000. Như vậy,
chúng ta chuẩn bị cho một kỷ nguyên thật sự hòa bình, hòa bình cho toàn thể
hành tinh, không phải chỉ cho một số khu vực, hòa bình cho toàn thể loài người,
không phải chỉ cho dân chúng sống trong một vài địa danh. Mọi hình thức chiến
tranh, không phải chỉ chiến tranh hạt nhân, cần phải loại bỏ. Tất cả mọi biểu
hiện bạo lực cần phải bị diệt trừ một cách vĩnh viễn.

Đạo Phật và nền trật tự đạo đức mới
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/dao-phat-va-nen-trat-tu-dao-duc-moi.html



Chúng ta thấy, và đây là một bài học thứ hai của chúng ta, mọi vấn đề bức xúc
và nguy kịch có tánh cách toàn cầu cần phải giải quyết với cái nhìn toàn cầu và
với lực lượng toàn cầu, và cần phải giải quyết một cách sâu sắc, triệt để từ bên
trong nội tâm của mọi người, và chính ở đây, đạo Phật với môn tâm lý học nội
quán và nội tâm đặc sắc của mình, có thể có phần đóng góp.

Trước tiên, đạo Phật hoan nghênh mọi phong trào hòa bình và động viên mọi
Phật tử tích cực tham gia vào các phong trào đó. Vì bảo vệ hòa bình tức là bảo
vệ sự sống, là thực hiện giới sát sanh, giới cấm hàng đầu của đạo đức Phật giáo.
Đạo Phật nhất định chống lại mọi chiến tranh xâm lược, vì chiến tranh xâm lược
bao giờ cũng kèm theo tước đoạt đất đai và tài sản, xâm phạm vào công việc
nội bộ của nước khác và dân tộc khác. Đây là phạm vào hai giới cấm quan trọng
của đạo đức Phật giáo: Cấm lấy của không cho và cấm những hành động bất
thiện. Đạo Phật phủ nhận mọi hành động và mọi biểu hiện bạo lực, dưới bất cứ
lý do nào, trừ trường hợp tự vệ chính đáng.

Tất cả Phật tử chúng tôi đều ghi nhớ lời dạy như sau của Đức Phật trong Kinh
Pháp cú, số 5:

"Với hận diệt hận thù, Đời này không có được. Không hận, diệt hận thù, Là định
luật ngàn thu."

Đạo Phật đề cao nỗ lực toàn thể cá nhân, hướng tới tạo ra giữa các dân tộc giữa
các quốc gia cũng như giữa con người với nhau một bầu không khí thông cảm
lẫn nhau, tin tưởng và kính trọng lẫn nhau, loại bỏ mọi thành kiến, như tự ty
mặc cảm, tự cao tự đại, rất hại đến nhân phẩm và giá trị con người.

Chúng tôi, những người Phật tử xem là hết sức khẩn thiết xây dựng một nền
kinh tế mới, một nền trật tự đạo đức mới có khả năng làm lắng dịu mọi sân hận
và mọi biến động, làm lành mạnh hóa không khí chính trị quốc tế hiện tại,
chuẩn bị cho một kỷ nguyên mới nhân đạo hơn và có ý nghĩa hơn.

Chúng tôi nghĩ rằng tình trạng kinh tế phân cực hiện nay, một bên là một ít
nước công nghiệp hóa, khéo phát triển và giàu có, và một bên là đa số các nước
nghèo đói và chậm tiến, là một tình trạng xây dựng trên sự buôn bán không
công bằng, mua nguyên liệu giá rẻ mạt và bán hàng công nghiệp với giá cắt cổ.
Sự buôn bán không công bằng này không thể kéo dài hơn nữa, vì nó nuôi dưỡng
nguy cơ chiến tranh và bạo loạn.

Chúng tôi nghĩ rằng muốn loại trừ tình trạng kinh tế phân cực hiện tại và xây
dựng một nền trật tự kinh tế mới với nhiều công bằng và bình đẳng hơn, chúng
ta cần phải xây dựng một nền trật tự đạo đức mới, dựa trên những nếp tư duy
đổi mới, và dựa trên một số nguyên lý nhân bản được toàn thể loài người có thể

Đạo Phật và nền trật tự đạo đức mới
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/dao-phat-va-nen-trat-tu-dao-duc-moi.html



chấp nhận.

Nếu không có một nền trật tự đạo đức thế giới mới làm nền tảng đạo đức, thời
rất khó mà xây dựng thành công một nền trật tự kinh tế thế giới mới. Và dầu
cho có xây dựng thành công cũng không có thể vững bền. Tình trạng phân cực
rồi sẽ được tái diễn như cũ, và có thể trầm trọng hơn.

Vì vậy theo ý chúng tôi, ưu tiên một số dành cho sự xây dựng một nền trật tự
đạo đức mới, dựa vào một số nguyên lý căn bản nhân đạo, được cộng đồng thế
giới chấp nhận. Và đối với vấn đề hiện đại này, đạo Phật với truyền thống là một
đạo hòa bình, có thể có những đóng góp có giá trị.

Chúng tôi nghĩ rằng một trong những đóng góp lớn nhất của đạo Phật vào nền
trật tự đạo đức thế giới mới này là thuyết "Vô Ngã". Lý thuyết này, trên bình
diện đạo đức, đóng một vai trò tích cực trong sự nghiệp xây dựng một nếp sống
đạo đức cho con người hiện đại của chúng ta. Đặc điểm tâm lý bệnh hoạn của
con người hiện đại là tìm kiếm các dục lạc và tích tập tài sản. Để đảm bảo cá
nhân hưởng thụ, con người hiện đại cố gắng chiếm hữu cho mình mọi của cải
vật chất có thể có được. Trong xã hội, của cải vật chất có sự hạn chế, còn lòng
tham con người thời không đáy. Đây là lý do vì sao không thể tránh khỏi xung
đột và tranh đấu giữa người với người, giữa quốc gia với quốc gia, giữa dân tộc
với dân tộc. Nguồn gốc của chiến tranh chính nằm ở nơi đây. Với thuyết vô ngã,
chúng ta có thể nói, đạo Phật đã đào bới lên cội rễ tất cả hiện tượng chiến
tranh, các cuộc xung đột và đối đầu. Với một cái nhìn sâu vào thuyết "vô ngã",
một Phật tử có thể sống hòa hợp và thân hữu với tất cả mọi người. Một Phật tử
một khi đã giác ngộ sẽ thoát khỏi sự kềm kẹp của tham (Lobha) và sân (Dosa).
Con người tham đắm một vật gì cho mình, nhưng khi tự mình không có mặt,
thời lòng tham sẽ không còn đối tượng và không có sự kích thích để tồn tại. Đối
với sân cũng vậy. Khi cái ta bị chống đối không có thỏa mãn, thời lòng sân sẽ
nổi lên. Nhưng khi không còn cái Ngã thời lòng sân biến mất một cách tự nhiên.

Một danh từ khác "Lòng vị tha" có ý nghĩa tương tự, nhấn mạnh đến sự giúp đỡ
tích cực cho các người khác. Một Phật tử đã thấm nhuần với nguyên tắc "Vô
ngã" sẽ hưởng mọi ý nghĩ, lời nói và hành động của mình đem lại hạnh phúc và
an lạc cho loài người và các loài hữu tình như là cứu cánh và mục đích của
mình. Trong khi đức Phật còn tại thế và cả sau khi Ngài nhập diệt tại Ấn Độ, chỗ
đản sanh đức Phật, và trong bất cứ nước nào có đạo Phật hiện diện, lý tưởng
"Vô Ngã, Vị Tha" luôn luôn là chuẩn mức của nếp sống đạo đức Phật Giáo, dù là
đối với người xuất gia hay tại gia. Như chúng ta đã được biết, lý tưởng Bồ Tát
của Đại Thừa Phật Giáo chỉ là sự nối tiếp của lý tưởng Vô Ngã Vị Tha đã được
tìm thấy trong đạo Phật Nguyên Thủy. Trong Kinh tạng Pàli của đạo Phật
Nguyên Thủy, đức Phật đã khích lệ các đệ tử của mình như sau:

Đạo Phật và nền trật tự đạo đức mới
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/dao-phat-va-nen-trat-tu-dao-duc-moi.html



"Này các Tỷ kheo, các người cần phải du hành, vì an lạc cho số đông, vì hạnh
phúc cho số đông, vì lòng thương tưởng cho đời, vì hạnh phúc của Chư Thiên và
Loài người. Các người hãy thuyết giảng Chánh pháp tuyệt diệu trong ban đầu,
tuyệt diệu ở chặng giữa, tuyệt diệu ở đoạn cuối, đầy đủ trong ý nghĩa và ngôn
thuyết. Các người hãy đề cao đời sống Phạm Hạnh toàn diện và thanh tịnh".
(Mahavagga 19)

Ngoài ra lý thuyết "Vô Ngã" của đạo Phật còn có ý nghĩa bản thể luận và giải
thoát luận rất sâu sắc. Mọi sự vật trong thế giới này là vô thường, là vô ngã, là
không có thực thể, thời cứu cánh thực sự, dù là sắc đẹp lộng lẫy, dù là danh
vọng cao xa, dù là tiền rừng bạc biển v.v... tất cả đều là vô thường, vô ngã,
không có thực thể nội tại. Không có gì cần phải tham đắm, không có gì để vơ
lấy của mình. Con người phải thấu triệt lý vô ngã là con người giải thoát, tuy
sống giữa đời mà không bị đời trói buộc, với thái độ luôn luôn bình tĩnh, thanh
thoát, an nhiên và tự tại.

Đức Phật được tôn thờ như một sứ giả hòa bình tuyệt diệu. Khi Du sĩ Dìghajànu
hỏi Thế Tôn dạy những gì, đức Phật đã giải thích rất rõ ràng: "Theo lời dạy của
Ta, giữa thế giới của Chư Thiên, Ma Vương và Phạm Thiên, trong quần chúng Sa
Môn và Bà La Môn, Chư Thiên và loài người, không có sự tranh luận với một ai ở
đời" (M.i 109a). Ngài lại tuyên bố thêm: "Này các Tỳ kheo, Ta không có tranh
luận với đời, chỉ có đời tranh luận với Ta. Này các Tỳ kheo, một vị thuyết Chánh
pháp không có tranh luận với một ai ở đời" (Tương Ưng III, 165). Đức Phật tuyên
bố rất rõ ràng, mục đích thuyết pháp của Ngài là không có tranh luận với các
bậc lãnh đạo các tôn giáo khác và không có tranh luận, tranh thắng trong
những lời dạy của Ngài. Ngài chỉ rõ con đường thoát khỏi đau khổ, con đường
đưa đến giác ngộ, giải thoát. Với những ai bị lòng sân chi phối, hệ thuộc, Ngài
dạy Mettà hay lòng Từ để chinh phục lòng sân. Với những ai thiên về làm hại
người khác, Ngài dạy Karunà hay lòng Bi để trở thành những người không làm
hại ai. Đối với những ai không có lòng hoan hỷ trước thành công của những
người khác, Ngài dạy Mudità hay lòng Hoan Hỷ để chúng biết như thế nào là san
sẻ hạnh phúc đối với các người khác. Đối với những ai ai ưa thích trả thù trả
oán, Ngài dạy Upekkha hay Xả để vô hiệu hóa sự hận thù của chúng. Như vậy,
Ngài có những liều thuốc để chữa trị nhiều chứng bệnh tâm thần và những bệnh
lý của thế giới.

Ở Việt Nam trong quá khứ, dưới hai triều đại nhà Lý và nhà Trần, có những ông
vua kiêm Thiền sư như vua Trần Thái Tông, từng tuyên bố ông xem Ngai Vua
như chiếc giày rách. Cháu Vua Trần Thái Tông là Trần Nhân Tông, sau khi lãnh
đạo thành công trong cuộc kháng chiến thắng lợi chống quân xâm lược Nguyên
Mông đã đắp áo cà sa, và trở thành vị sáng lập phái Thiền Tông Việt Nam đầu
tiên gọi là Trúc Lâm Yên Tử. Vua Trần Nhân Tông có làm bài phú bằng tiếng

Đạo Phật và nền trật tự đạo đức mới
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/dao-phat-va-nen-trat-tu-dao-duc-moi.html



Nôm nổi tiếng, kết thúc bằng bốn câu thơ chữ Hán, nói lên phong thái an nhiên
tự tại của Vua, khi đối mặt với những thăng trầm của cuộc đời:

"Ở đời vui đạo mặc tùy duyên, Hễ đói thì ăn, mệt ngủ liền. Báu sẵn trong mình,
thôi tìm kiếm, Lặng lòng đối cảnh, hỏi chi Thiền."

Hai câu cuối của bài thơ ngắn này xác chứng phong thái an nhiên tự tại của nhà
Vua: "Khi đối mặt với thử thách, chúng ta giữ tâm chúng ta an nhiên tự
tại". Ở đây có nghĩa là đối với tánh vô thường của thế giới khách quan, tâm nhà
Vua luôn luôn an nhiên tự tại, không một chút gợn sóng. Câu này cũng nói lên
một tư tưởng rất cơ bản của đạo Phật. Mỗi con người đều tự có trong mình nền
móng giác ngộ được gọi là Phật tánh. Con người đã sẵn có trí tuệ giác ngộ chói
sáng và bừng sáng. Như vậy con người không cần hướng ra ngoài để tìm hạnh
phúc và giác ngộ.

Các thiếu sót cơ bản của con người hiện đại của chúng ta là chiều hướng đánh
mất con người thật của mình, và chạy theo cái Ta giả với những khao khát,
thèm muốn cuồng loạn, không bao giờ có thể thỏa mãn. Với một nếp sống văn
minh vật chất rất cao, con người hiện đại sống một đời sống vật chất rất phong
phú. Nhưng đời sống tinh thần và nguyện vọng tâm lý của con người không
được thỏa mãn và bị dao động. Con người hiện đại luôn luôn có cảm giác bất an
dao động và mất thăng bằng. Với một tâm lý như vậy rất dễ hướng dẫn nhiều
người đi đến ma túy các bệnh viện tâm thần và có khi đi đến tự sát.

Dĩ nhiên đạo Phật không tán thán một đời sống túng thiếu nghèo đói và khổ
hạnh. Đạo Phật cũng không đề cao một đời sống chạy theo dục vọng vật chất,
thật sự đê tiện, hạ liệt và đầy thú tánh, làm con người trở thành ươn hèn về thể

Đạo Phật và nền trật tự đạo đức mới
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/dao-phat-va-nen-trat-tu-dao-duc-moi.html



xác, hôn ám, ngu đần về trí tuệ. Trái lại, đạo Phật luôn luôn đề cao an lạc và
hạnh phúc tinh thần, một đời sống có đạo đức cao đẹp hướng thượng, một sự
rạng rỡ hạnh phúc giác ngộ và giải thóat. Đạo Phật khuyến khích mọi người trở
về với con người thật của chính mình, với bản tánh chân thật của chính mình,
trở về với đời sống hòa hài với xã hội, hòa hài tự mình với thiên nhiên, giữa thân
với tâm, giữa từ bi với trí tuệ, giữa cảm giác với lý trí. Đạo Phật xác nhận mọi
người đều có thể thành tựu một đời sống nội tâm hòa hài như vậy, nếu con
người ước muốn và hành động theo lời Phật dạy, phù hợp với một nếp sống Phật
giáo đầy đủ giới hạnh và trí tuệ. Một đời sống tránh xa hai sự cực đoan, một bên
là hưởng thọ các dục hèn mọn hạ liệt, một bên là hành hạ xác thân, hành trì
khổ hạnh, một nếp sống chói sáng trong suốt, hướng thượng, giới hạnh cao đẹp,
một nếp sống mà mọi người, từ phương đông, phương tây, nam và nữ, trẻ và
già, xuất gia hay tại gia đều có thể sống và hướng đến. Chính là nếp sống thánh
đạo tám ngành có danh tiếng, một nếp sống bao gồm cả giới, định và tuệ.

Một đời sống đạo đức như vậy sẽ đem lại thiền định nội tâm, và một thiền định
nội tâm như vậy sẽ bảo đảm sự sáng suốt của trí tuệ, và một người có trí tuệ có
thể nhìn sự vật như Thật. Chính nhờ thái độ như vậy, con người có khả năng làm
chủ bản thân, làm chủ sự vật khách quan, chớ không phải nô lệ cho chúng. Thật
đáng tiếc, thông điệp Giới-Định-Tuệ của đức Phật đã trở thành nạn nhân của
chính con người, đã bị phủ lên trên bao nhiêu lớp màn huyền bí, mê tín, dị đoan,
kinh viện, khiến cho tinh thần và lời văn của bản thông điệp trong sáng và giản
dị đó đã bị xuyên tạc, bóp mép, trở thành đổi khác, xa lạ với chính ngay con
người.

Nay đã đến lúc các nhà học giả, các Phật tử hãy trả lại cho những nguyên lý căn
bản của đạo Phật tánh trong sáng và giản dị nguyên thủy. Chính nhờ tánh trong
sáng và giản dị này, các nguyên lý căn bản của đạo Phật mới có thể đi sâu vào
lòng người, mới được đông đảo nhân dân thế giới tiếp thu trở thành lẽ sống căn
bản của mình, biến thành những hành động về thân, về lời, về ý của mình.
Chúng trở thành một sức mạnh vật chất vô địch, biến đổi thế giới chiến tranh và
bất ổn này thành một thế giới hòa bình và hạnh phúc, và như vậy biến đổi kỷ
nguyên thứ XXI này thành một kỷ nguyên của con người, một kỷ nguyên trong
ấy các giá trị nhân bản là thước đo, là tiêu chuẩn của mọi giá trị. Hạnh phúc hay
không hạnh phúc của con người sẽ trở thành sợi chỉ đỏ, con đường ranh giới,
phân biệt rõ ràng thật hay giả, thành công hay thất bại, chánh kiến và tà kiến,
một kỷ nguyên trong ấy con người trở thành vị quan tòa sáng suốt tối thượng,
đánh giá mọi hệ thống chính trị và xã hội xem hệ thống nào là ưu việt, đầy
những sức sống, hệ thống nào đã lỗi thời và phải rút lui khỏi vũ đài lịch sử.

Phương châm hướng nội, quay về với chính mình, với con người thật của mình,
không được hiểu lầm là đạo Phật kêu gọi một nếp sống tiêu cực chán đời và phi

Đạo Phật và nền trật tự đạo đức mới
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/dao-phat-va-nen-trat-tu-dao-duc-moi.html



xã hội. Trái lại, đó là phương châm thiết thực nhất, sống động nhất và tích cực
nhất để cải tạo xã hội và thế giới. Đạo Phật cũng đã nói đến xây dựng Niết bàn
ngay trên thế giới này. Toàn thể vấn đề xoay quanh câu hỏi: "Phải bắt đầu từ
đâu?" Bắt đầu từ xã hội để cải tạo xã hội chăng? Bắt đầu từ thế giới để cai tạo
thế giới chăng?

Đạo Phật quan niệm rằng bắt đầu như vậy là không thiết thực, như vậy là đặt
cái xe trước con vật. Đạo Phật chủ trương rằng con người phải bắt đầu với chính
mình, làm cho con người hoàn toàn ý thức được chính mình, con người phải hiểu
chính mình thay cho đổi chính mình, tự hoàn thiện mình, tự cải tạo mình cho
được tốt đẹp hơn, trong một sự chiến đấu không mệt mỏi, trong từng giờ trong
từng ngày, trong toàn bộ cuộc sống của mình. Chỉ có như vậy xã hội và thế giới
mới trở thành lành mạnh hơn, tốt đẹp hơn và hiền thiện hơn. Nếu không có con
người lành mạnh, làm sao chúng ta chờ đợi một sự quan hệ xã hội lành mạnh,
thật sự đạo đức, hiền thiện và cao đẹp? Nếu những tư tưởng hòa bình, hạnh
phúc, hòa hợp không có thấm nhuần sâu đậm vào trong nội tâm của mỗi con
người, thời làm sao có thể chờ đợi một thế giới hòa bình, hạnh phúc và hòa hợp
được?

Kính thưa quí vị,

Cho phép chúng tôi trích dẫn một vài lời dạy của Đức Phật, những lời rất đơn
giản nhưng tràn đầy trí tuệ và từ bi:

"Chiến thắng sinh thù oán, Thất bại chịu khổ đau. Sống tịch tịnh an lạc. Bỏ sau
mọi thắng bại." (Pháp cú 201)

Người Phật tử thấu triệt lý vô ngã, không đặt mình đối lập với một người nào
khác, không tranh giành hơn thua với những người khác. Chính ở đây giải thích
thái độ thăng bằng, thanh thoát, đứng lên trên tất cả, bỏ ra đằng sau mọi thắng
bại. Người Phật tử xem quan trọng bậc nhất là sự chiến thắng đối với tham sân
si đang tiềm ẩn trong chính mình. Người Phật tử xem chúng là những kẻ thù từ
bên trong. Không những chúng làm bản thân chúng ta đau khổ, chúng còn là
nguồn gốc sầu muộn và đau khổ cho người khác.

"Tự thắng tốt đẹp hơn Hơn chiến thắng người khác. Người khéo điều phục mình,
Thường sống tự chế ngự".

"Dầu tại bãi chiến trường, Thắng ngàn ngàn quân địch Tự thắng mình tốt hơn
Thật chiến thắng tối thượng". (Pháp cú 104-103)

Để kết thúc bài thuyết trình chúng tôi muốn giới thiệu một nền trật tự đạo đức
mới, được xây dựng từ những lời dạy Đức Phật, và được áp dụng trong thời điểm

Đạo Phật và nền trật tự đạo đức mới
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/dao-phat-va-nen-trat-tu-dao-duc-moi.html



hiện tại, nếp sống đạo đức này sẽ làm giảm thiểu những nguy cơ một chiến
tranh hạt nhân và mở đầu một kỷ nguyên trong đó hòa bình, an toàn và hòa
hợp sẽ trở thành những đặc điểm thường hằng nổi bật nhất, và các giá trị con
người được tán dương và tôn trọng:

1. Hiến dâng đời sống của chúng ta cho hạnh phúc và an lạc của mọi loài hữu
tình, phục vụ cho hòa bình, giải trừ quân bị và tình huynh đệ quốc tế. 2. Sống
một đời sống bình dị, lành mạnh và biết đủ, để hiến nhiều thì giờ, nhiều năng
lực cho hòa bình và hạnh phúc của mọi loài hữu tình. 3. Từ bỏ mọi hành động
đưa đến xung đột và chiến tranh, thực hiện mọi hoạt động đưa đến hòa bình
hòa hợp và thông cảm quốc tế. 4. Tôn trọng đời sống của mọi loài hữu tình, tôn
trọng đời sống hành tình của chúng ta, tôn trọng môi trường sống trong sạch
của chúng ta. 5. Chung sống hòa bình, cộng đồng hợp tác, trong tinh thần hòa
hợp quốc tế và tình huynh đệ con người.

Thích Minh Châu (Trích lược bài phát biểu tại cuộc hội thảo "Đạo Phật và sự
lãnh đạo về hòa bình" tổ chức tại Ulan Bato, Mông Cổ, từ ngày 15 đến ngày
20 tháng 8 năm 1989)

Nguồn link: https://www.budsas.org/uni/1-bai/phap019.htm

Đạo Phật và nền trật tự đạo đức mới
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/dao-phat-va-nen-trat-tu-dao-duc-moi.html


