
Ðiềm tĩnh trước khen chê
ISSN: 2734-9195   19:28 04/03/2022

Tỳ kheo Siêu Việt

Phản ứng tâm lý thông thường của chúng ta khi được khen chê thì khoái chí, vui
vẻ, sung sướng, khi bị chê thì bực bội, tức tối, đau khổ. Ðó là hai thái cực của
một tâm thức, mà theo đức Phật đều có hại, đều là phản ứng bất toàn. Bởi vì, từ
đó sự hiểu lầm, tranh chấp, phiền não và thiếu hiểu biết sẽ khởi ra.

Một hôm, đức Phật và chúng Tỳ kheo đi trên con đường giữa Ratãgahã và
Nalandã. Ði sau là tu sĩ ngoại đạo Suppiyo và một đệ tử là Brahmadatta.
Suppiyo dùng vô số phương tiện hủy báng Phật, hủy báng Pháp, hủy báng Tăng.
Trái lại, thanh niên Brahmadatta dùng vô số phương tiện tán thán Phật, tán
thán Pháp, tán thán Tăng.

Khi đêm vừa tàn, chúng Tỳ kheo đem sự việc trên bàn luận với nhau. Ðức Phật
đi đến, sau khi biết tự sự Ngài dạy rằng:

"Này các Tỳ kheo, nếu có người hủy báng ta, hủy báng Pháp, hủy báng
Tăng, các ngươi chớ vì vậy sanh lòng căm phẫn, tức tối, tâm sinh phiền
muộn..."

"Này các Tỳ kheo, nếu có người tán thán ta, tán thán Pháp, tán thán
Tăng, thời các ngươi không nên hoan hỷ, khoái trá, tâm không nên
thích thú..."

Ðiềm tĩnh trước khen chê
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/diem-tinh-truoc-khen-che.html



Sỡ dĩ đức Phật dạy như thế, vì Ngài cho rằng khi bị chê trách thì tức tối, khi
được khen ngợi thì khoái trá đều có hại, và không biết chính xác được lời nói
của những kẻ ấy đúng hay sai sự thật.

Ðối với chúng ta khi bị hủy báng, nhục mạ thì vội vàng chống trả một cách
quyết liệt, coi kẻ chê trách như một địch thủ, không đội trời chung. Cách đối
phó như thế thường được nhiều người tán đồng và cho là khôn ngoan nữa. Trái
lại, nếu ta làm thinh nhẫn nhục chỉ xét nét lại mình thì bị chê trách. Trái lại, nếu
ta làm thinh nhẫn nhục chỉ xét nét lại mình, thì bị chê là kẻ ngu khờ.

Thế tại sao đức Phật khuyên chúng ta không nên công phẫn, tức tối? Bởi lẽ khi
tức tối phiền muộn nổi lên thì cái hại đến với chúng ta tức khắc, là mất sự an
lành điềm đạm của nội tâm, kế đến sự cãi vã, tranh luận xô xát diễn ra và cuối
cùng cả hai bên đều không thấy được chân lý. Trong kinh Tứ thập Nhị Chương,
Ðức Phật dạy rằng:

"Khi bị kẻ xấu quấy phá, nhục mạ hãy cố nín lặng như người đem lễ vật
biếu người khác, họ không nhận, thì lễ vật ấy được trả lại. Cũng như
người ngửa mặt nhổ bọt lên trời, bọt chẳng tới trời, trái lại rơi vào mặt
mình..."

Ðiềm tĩnh trước khen chê
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/diem-tinh-truoc-khen-che.html



Như thế khi bị hủy báng, không nên vội vàng phản đối, mà phải xem xét điểm
nào đúng với sự thật, điểm nào không đúng sự thật, điều nào mình có điều nào
mình không có với một thái độ điềm tĩnh, thành thật, khách quan. Xử sự như
thế, thì lời hủy báng ấy được trả lại cho người, còn mình vẫn an ổn, tự tại.

Ða số chúng ta khi được khen ngợi, tâng bốc thì sung sướng mặt tươi như hoa
buổi sớm, thích gần gủi những người tán thán mình. Cách ứng xử như thế được
người đời cho là hợp lý, thích nghi. Thế tại sao Ðức Phật bảo là có hại và khuyên
chúng ta không nên phản ứng non kém, dễ bị người lợi dụng, lường gạt, cho đi
máy bay bằng giấy? Qua lời đường mật của họ, chúng ta dễ biểu đồng tình và
chấp nhận những yêu cầu thiếu sáng suốt, cuối cùng chúng ta không thấy được
sự thật một cách chắc chắn. Hơn nữa, một Tỳ kheo mà bộc lộ sự hoan hỷ, khoái
chí một cách nồng nhiệt qua lời khen ngợi biểu thị sự thiếu tế hạnh và mong
cầu danh vị, dễ bị sa vào chén mật của kẻ tà tâm. Dù được tán thán một cách
chân thành, chúng ta cũng phải xem xét điều nào đúng với sự thật, điều nào
không đúng với sự thật, điểm nào mình có, điểm nào mình không có, để tránh
trường hợp bị mù hoặc sa vào nẻo hư danh.

Khen và chê là hai tác động tương phản, luôn luôn làm dao động nội tâm chúng
ta, kích thích sự hưng phấn hay ức chế, đem lại sự an lạc hay phiền não, có lợi
hay bất lợi, là tuỳ thuộc cả hai đối tượng: trao và nhận.

Trong lãnh vực giáo dục, khen thưởng và chê trách đều là hai lợi khí được sử
dụng song song. Trước đây nền giáo dục Ðông Phương đặt nặng vấn đề trừng
phạt chỉ trích, trong khi nền giáo dục Tây Phương chú trọng sự tưởng thưởng
khen ngợi. Cách vận dụng ấy là thuộc vào nền văn hoá, phong tục của mỗi
phương, vì vậy hậu quả cũng có phần sai biệt.

Thiết nghĩ người khen ngợi hay chỉ trích, chỉ mang lại kết quả tốt đẹp, khi nào
họ biết sử dụng hai lực tương phản này đúng lúc, áp dụng đúng tâm lý từng đối
tượng, phải thành thật trong tinh thần thiết tha xây dựng cầu tiến. Ngược lại
một người khen, chê thiếu trách nhiệm, thiếu khách quan và có dụng tâm
không tốt, chính bản thân người ấy hoàn toàn chịu trách nhiệm về hậu quả
chẳng lành.

Người được khen hay bị chê, dù ở trong trường hợp nào cũng phải dè dặt, xem
xét và phán đoán một cách chính xác, không nên có những phản ứng bồng bột
nông nổi, mới tránh được sự sai lầm, tai hại. Nói cách khác không quan trọng
hóa khen hay chê, mà phải tìm hiểu sự thật, chân lý trong lời khen chê ấy.

Tóm lại, điềm tĩnh trước khen chê là thái độ của người hiền trí sáng suốt mà
người con Phật cần nên tu tâm.

Ðiềm tĩnh trước khen chê
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/diem-tinh-truoc-khen-che.html



Tỳ kheo Siêu Việt Nguồn: https://www.budsas.org/uni/u-vbud/vbpha195.htm

Ðiềm tĩnh trước khen chê
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/diem-tinh-truoc-khen-che.html


