
Đóng góp của Phật giáo Việt Nam trong quá
trình bảo tồn bản sắc văn hóa dân tộc

ISSN: 2734-9195   18:52 22/08/2017

Khi du nhập vào nước ta, Phật giáo đã được người Việt tiế nhận, biến
đổi và nhanh chóng trở thành một bộ phận quan trọng trong lịch sử tư
tưởng, văn hóa dân tộc.

1. Tiếp nhận và biến đổi các yếu tố của Phật giáo

Phật giáo được truyền vào nước ta trước hết thuộc về các nhà sư Ấn Độ, một số
người Trung Á, Trung Quốc, trong đó có sự đóng góp nhiều mặt của các nhà sư
Việt Nam. Ngay từ đầu Công nguyên, các nhà sư Ấn Độ đã đến nước ta và Luy
Lâu đã sớm trở thành trung tâm Phật giáo quan trọng. Tại đây, hoạt động
truyền giáo của Khâu Đà La (Ksudra đến Luy Lâu trong khoảng các năm 168-
189), đã xuất hiện truyền thuyết Phật giáo Việt Nam đầu tiên với Thạch Quang
Phật và Man Nương Phật mẫu. Từ trung tâm Phật giáo Luy Lâu, đã có những nhà
sư Ấn Độ. Khoảng thế kỷ thứ IV-V, Phật giáo Đại thừa Bắc tông từ Trung Hoa bắt
đầu ảnh hưởng vào nước ta. Khi vào Việt Nam, Phật giáo đã tiếp xúc với các tín
ngưỡng bản địa truyền thống của dân tộc. Có thể nhận thấy trên nhiều phương
diện, Phật giáo đã được người Việt Nam tiếp nhận và biến đổi cho phù hợp.

Đóng góp của Phật giáo Việt Nam trong quá trình bảo tồn bản sắc văn hóa dân tộc
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/dong-gop-cua-phat-giao-viet-nam-trong-qua-trinh-bao-ton-ban-sac-van-hoa-dan-
toc.html



Trong sách Lý hoặc Luận (bàn luận về cách xử lý những điều còn lầm lẫn, mê
hoặc) do Mâu Bác (người Trung Hoa, sinh khoảng 165 - 170) viết tại Giao Châu
bằng tiếng Trung Hoa đã trở thành cuốn sách đầu tiên giới thiệu về Phật giáo.
Sách Lý hoặc Luận viết: “Phật giáo đã du nhập vào Giao Châu trực tiếp từ Ấn Độ
nên có cách trang phục, giao tiếp khác hẳn, khiến cho người Trung Hoa thắc
mắc (tăng sĩ Giao Châu mặc áo cà sa đỏ, khi giao tiếp không quỳ”[1,453]. Đây
là điểm khác biệt khá rõ trong cách trang phục, giao tiếp của Phật giáo Việt
Nam với Phật giáo Trung Quốc. Một điểm nữa cũng cần chú ý là, Phật giáo ở
Giao Châu thời kỳ này đã được truyền bá trực tiếp từ Ấn Độ cho nên từ Buddha
(bậc giác ngộ) đã được người Việt phiên âm trực tiếp từ tiếng Phạn sang tiếng
Việt thành Bụt. Trong con mắt người Việt, Bụt được coi như một vị thần luôn có
mặt ở mọi nơi, luôn sẵn sàng xuất hiện để cứu giúp dân lành và trừng phạt kẻ
xấu.

Hầu hết chùa Việt Nam bố trí theo kiểu “tiền Phật hậu thần”, kết hợp với việc
đưa các thần, các thánh, các Mẫu, các vị thành hoàng thổ địa, các vị Anh hùng
dân tộc, vào thờ ở trong chùa. Điểm đặc biệt nữa và “có lẽ” chỉ ở Việt Nam đó là
cũng có ngôi chùa không thờ Phật mà lại thờ các vị Anh hùng dân tộc. Ở miền
Nam, có dòng Tiểu thừa và Đại thừa kết hợp chặt chẽ với nhau, có chùa mang

Đóng góp của Phật giáo Việt Nam trong quá trình bảo tồn bản sắc văn hóa dân tộc
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/dong-gop-cua-phat-giao-viet-nam-trong-qua-trinh-bao-ton-ban-sac-van-hoa-dan-
toc.html



hình thức Tiểu thừa (thờ Thích Ca, sư mặc áo vàng, nhưng lại tu theo giáo lý Đại
thừa), bên cạnh tượng Phật Thích Ca vẫn có nhiều tượng Phật nhỏ khác, bên
cạnh sư mặc áo vàng vẫn có sư sử dụng đồ nâu và lam.

Khởi nguyên của Phật giáo chỉ có tăng (nam giới) trong Giáo hội, thì trong Giáo
hội Phật giáo Việt Nam có cả ni (nữ giới). Có những chùa Mường (Việt Nam) còn
giữ nguyên tên gọi nguyên sơ của nó như: Bụt đực - Bụt cái. Nàng Man, cô gái
làng Dâu - Hà Bắc, một trong những đệ tử đầu tiên của Phật giáo đã trở thành
Phật Mẫu Việt Nam, đứa con gái của nàng hóa thân vào đá để trở thành Phật tổ
(tương truyền nàng Man sinh vào ngày 8/4). Ngoài ra, còn có những Phật bà
khác nữa như: Phật bà chùa Hương (tức Bà chúa Ba, hay Quan Âm Diệu Thiện),
Quan Âm Thị Kính (trong các chùa gọi là Quan Âm Tống Tử ). Lại còn nhiều các
bà Phật, bà Bồ tát vô danh như Bà Trắng (chùa Dâu).

Nước ta có khá nhiều chùa mang tên các bà: Hệ thống Tứ Pháp ở Thuận Thành
(Bắc Ninh ngày nay) với các chùa mang tên bà như: Bà Dâu (Pháp Vân), Bà Đậu
(Pháp Vũ), Bà Giàn (Pháp Lôi), Bà Tướng (Pháp Điện). Các bà được thần tượng
hóa, có sức mạnh như thần, có thể gây ra mây, mưa, sấm, chớp tưới cho ruộng
đồng, đáp ứng lòng mong mỏi của cư dân. Các chùa này còn nói lên uy tín to
lớn của người phụ nữ trong đời sống của cư dân nông nghiệp trồng lúa nước.
Riêng Hà Nội có 6 chùa mang tên các Bà: chùa Bà Đá, Bà Đanh, Bà Nành, Bà
Ngô, Bà Già, Bà Móc. Đại đa số các phật tử tại gia là các bà, các cô. Trẻ vui nhà,
già vui chùa (tục ngữ) là nói cảnh các bà, các cô.

2. Phật giáo Việt Nam dung hòa các hệ phái

Đóng góp của Phật giáo Việt Nam trong quá trình bảo tồn bản sắc văn hóa dân tộc
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/dong-gop-cua-phat-giao-viet-nam-trong-qua-trinh-bao-ton-ban-sac-van-hoa-dan-
toc.html



Theo các tài liệu hiện có cho biết, từ thế kỷ thứ VI, Phật giáo Trung Hoa ảnh
hưởng nhiều đến văn hóa nước ta. Một trong số những ảnh hưởng ấy trước hết
phải nói đến phương pháp và mục đích giác ngộ của Phật giáo Trung Hoa.
Tương truyền, Bồ Đề Đạt Ma là sơ Tổ của Thiền tông Trung Hoa. Bồ Đề Đạt Ma
vốn là người Ấn Độ sang Trung Quốc vào đời Lương Vũ Đế (thế kỷ thứ VI), tiếp
đó là Huệ Khả, Tăng Xán, Đạo Tín, Hoằng Nhẫn. Như vậy, phải đến Huệ Năng
Thiền tông mới chia thành hai phái: Bắc tông và Nam tông. Đại biểu cho Bắc
tông (tiệm ngộ) là Thần Tú và đại biểu cho Nam tông (đốn ngộ) là Huệ Năng.
Nguyên nhân xuất hiện khuynh hướng đốn ngộ và tiệm ngộ là do sự “bất đồng
cố hữu” trong phương pháp tu hành.

Khác với phương pháp và mục đích giác ngộ của Phật giáo Trung Hoa, Phật giáo
Việt Nam lại dung hòa các phương pháp giác ngộ (đốn ngộ và tiệm ngộ), kết
hợp chặt chẽ với các tôn giáo và tín ngưỡng truyền thống như Nho giáo, Đạo
giáo. Đại biểu cho tư tưởng trên, trước hết phải nói đến Trần Thái Tông. Điểm
nổi bật trong tư tưởng của Trần Thái Tông (1218 - 1277) là kết hợp giữa Thiền
tông và Tịnh độ tông, đốn ngộ và tiệm ngộ, sự giải thoát của bậc thượng trí và
bậc hạ trí, song chủ yếu là sự dung hoà giữa Nho và Phật. Trần Thái Tông không
chỉ nhìn thấy vai trò, ảnh hưởng của các đạo đối với xã hội phong kiến đương
thời, mà còn tìm cách chỉ cho mọi người thấy tác dụng của các tôn giáo, tín
ngưỡng đó đối với xã hội. Trong Khoá hư lục, Trần Thái Tông viết: “Chưa rõ thì
chia làm ba giáo, hiểu rồi thì cùng ngộ một tâm” (Chưa minh người rối chia ba
đạo, biết hết được cùng cóc một lòng) [4,43]. Trên cơ sở tiếp thu có chọn lọc
tinh hoa văn hóa dân tộc, văn hóa Phật giáo, Nho giáo, Trần Thái Tông đã xây
dựng được một hệ thống lý luận Thiền học khá hoàn chỉnh, làm cơ sở cho sự ra
đời của thiền phái Trúc Lâm.

Phật giáo coi sự tu hành là một phương tiện giúp cho con người đi đến giác ngộ,
khi ngộ rồi thì hãy quên những cái đó đi, cũng như người đi đường, khi đã đến
nhà rồi (chỉ trạng thái giác ngộ) thì không hỏi đường nữa. Khi nói về pháp sinh
diệt, Tuệ Trung đã sử dụng các Công án thiền nhằm gợi mở cho học trò. Rõ
ràng, trong giác ngộ, Tuệ Trung không phủ nhận giáo lý, trái lại, hình như ông
theo rất sát giáo lý nhà Phật. Đó là lý do giải thích tại sao Tuệ Trung dẫn nhiều
kinh Phật trong quá trình dẫn dắt người học đến với đạo.

Qua nghiên cứu mười ba Công án ta thấy, dụng ý của Tuệ Trung là bắt người
học đạo không nên dựa vào giáo lý Kinh điển mà phải hiểu, trực cảm được cái
chân lý thiền ẩn đằng sau những mệnh đề phi lý ấy, nhưng không phải bằng
con đường mạch lạc của trí tuệ, mà bằng con đường nung đốt của tình cảm, dồn
ép của tâm trạng, ngưng tụ của tinh thần. Trên cơ sở đó, Tuệ Trung khơi mở
tâm lý thiền trong lòng người học đạo theo những cách thức riêng. Phương pháp

Đóng góp của Phật giáo Việt Nam trong quá trình bảo tồn bản sắc văn hóa dân tộc
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/dong-gop-cua-phat-giao-viet-nam-trong-qua-trinh-bao-ton-ban-sac-van-hoa-dan-
toc.html



nhận thức thông qua thiền, mà Tuệ Trung sử dụng là đẩy người học đạo đến
mức bị dồn ép và bùng nổ về tâm lý, con người nhảy sang một trạng thái cảnh
giới khác tức ngộ đạo.

So sánh các phương pháp giác ngộ, mục đích giác ngộ của Phật giáo Trung Hoa
với Việt Nam ta thấy, các thiền sư Việt Nam tuy đề cao vai trò trực giác trong
giác ngộ, song họ đã không đi đến tuyệt đối hóa nó. Đó là cơ sở để Phật giáo
Việt Nam thực hiện chủ trương không chỉ giác ngộ cho mình mà còn giác ngộ
cho mọi người. Về điểm này Tuệ Trung viết: “Giác ngộ cho mình và giác ngộ cho
người vượt khỏi đường mê” (Giác tha, giác tự bất mê đồ)[8,286].

Bên cạnh việc kết hợp đốn ngộ và tiệm ngộ, giác ngộ cho mình và cho người,
dung hòa chặt chẽ hai phương pháp giác ngộ là tự lực và tha lực (thiền và giáo),
Phật giáo Việt Nam là sự tổng hợp của các tông phái. Dòng Thiền Tỳ Ni Đa Lưu
Chi thì pha trộn với cả Mật giáo, nhiều thiền sư (nhất là thời Lý) như Vạn Hạnh,
Từ Đạo Hạnh, Nguyễn Minh Không... đều nổi tiếng là giỏi pháp thuật, có tài thần
thông biến hóa. Những đóng góp nói trên giúp cho Phật giáo Việt Nam có sắc
thái riêng.

3. Phật giáo Việt Nam kết hợp chặt chẽ việc đạo với
việc đời

Phật giáo vốn là một tôn giáo xuất thế, nhưng ở Việt Nam Phật giáo lại rất nhập
thế. Các cao tăng thường được triều đình mời tham chính hoặc cố vấn trong
những việc hệ trọng. Năm 971, vua Đinh Tiên Hoàng phong cho Khuông Việt đại
sư Ngô Chân Lưu làm Tăng thống. Thời Tiền Lê, đại sư Khuông Việt và pháp sư
Đỗ Thuận được giao việc tiếp sứ thần nhà Tống. Trước khi xuất binh đánh quân

Đóng góp của Phật giáo Việt Nam trong quá trình bảo tồn bản sắc văn hóa dân tộc
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/dong-gop-cua-phat-giao-viet-nam-trong-qua-trinh-bao-ton-ban-sac-van-hoa-dan-
toc.html



Tống xâm lược, vua Lê Đại Hành đã hỏi ý kiến sư Vạn Hạnh. Thời Lý, thiền sư
Vạn Hạnh trở thành cố vấn về mọi mặt cho vua Lý Thái Tổ… Thời Trần, các nhà
sư như Đa Bảo, Viên Thông đều tham gia chính sự. Sự gắn bó giữa đạo với đời
mật thiết tới mức, không chỉ có các nhà sư tham gia vào chính sự, mà vào thời
Lý - Trần còn có khá nhiều vua quan quý tộc đi tu (nhiều nhất là phái Thảo
Đường và phái Trúc Lâm). Sử gia Ngô Thời Sỹ đã nói: Thời đại Lý - Trần, thiên hạ
bán vi tăng. Thời đại mà nửa dân số là tăng, ni, phật tử,…Thời Lý - Trần, các nhà
sư không chỉ là một thiền sư mà còn là nhà thơ, nhà tư tưởng, nhà quân sự...
Các nhà thiền học uyên thâm như Trần Thái Tông, Tuệ Trung Thượng sỹ, Trần
Thánh Tông, Trần Nhân Tông, vào lúc vận nước nguy nan, đều trở thành những
anh hùng lập nhiều chiến công hiển hách.

Triết lý gắn việc đạo với việc đời còn thể hiện tầm nhìn, sự kế thừa có chọn lọc
tinh hoa văn hóa dân tộc trong suốt lịch sử dựng nước và giữ nước của các nhà
tư tưởng. Đại biểu cho các nhà tư tưởng thời kỳ ấy trước hết phải nói đến các vị
vua triều Trần. Các vua nhà Trần, trong khi ngưỡng mộ Phật giáo nhưng vẫn
nhìn thấy dân vừa là cơ sở, vừa là gốc để giải quyết việc đời cũng như việc đạo.
Tác giả Lịch sử Phật giáo Việt Nam, viết: “Tư tưởng thân dân, lấy dân làm gốc,
mà sau này chúng ta thấy biểu hiện trong những lời nói của Trần Nhân Tông,
của Trần Hưng Đạo, thì đã gặp trong lời quốc sư Trúc Lâm dặn Trần Thái Tông
năm 1236”[ 9,215].

Trần Thái Tông là vị vua tiêu biểu của sự kế thừa, vận dụng tư tưởng “thân dân,
lấy dân làm gốc” trong sự nghiệp của mình. Trong Khoá hư lục, Trần Thái Tông
viết: “Phàm người làm vua, lấy ý muốn của thiên hạ làm muốn của mình, lấy
lòng của thiên hạ làm lòng của mình” [10,114]. Vì vậy, nhà Trần đã tạo điều
kiện cho Phật giáo phát triển trong sự dung hòa với Nho giáo. Trần Thái Tông
viết: “Cho nên đại giáo của đức Phật ta là phương tiện để dẫn dụ mọi bầy mê
hoặc, là đường tắt để tỏ rõ mọi lẽ tử sinh. Làm cán cân cho hậu thế, làm khuôn
phép cho tương lai, đó là trọng trách của tiên thánh... Nay trẫm há có thể không
thể lấy trách nhiệm của đấng thánh xưa làm trách nhiệm của mình, không lấy
lời dạy của đức Phật ta làm lời dạy của mình được sao!” [11,112]. Kế thừa thành
tựu văn hóa nói chung, Phật giáo nói riêng, mà trực tiếp là tư tưởng của Tuệ
Trung (anh ruột của Hưng Đạo đại vương Trần Quốc Tuấn và cũng là anh ruột
của hoàng hậu Nguyên Thánh Thiên Cảm - vợ vua Trần Thánh Tông và là mẹ
của vua Trần Nhân Tông), Trần Nhân Tông đã lập ra Thiền Trúc Lâm (năm
1299). Mặc dù, Tuệ Trung không phải là một trong ba vị Tổ của phái Trúc Lâm,
nhưng ông vẫn được tôn xưng là Trúc Lâm sư tổ – người trực tiếp truyền yếu chỉ
thiền cho Trần Nhân Tông. Việc lập ra phái Thiền Trúc Lâm Việt Nam, Trần Nhân
Tông đã thống nhất được tất cả các phái Thiền đã có ở nước ta về một mối.

Đóng góp của Phật giáo Việt Nam trong quá trình bảo tồn bản sắc văn hóa dân tộc
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/dong-gop-cua-phat-giao-viet-nam-trong-qua-trinh-bao-ton-ban-sac-van-hoa-dan-
toc.html



Về phía nhà nước phong kiến, do thấy rõ vai trò, ảnh hưởng của Phật giáo trên
các mặt của đời sống xã hội nên đã sử dụng Phật giáo để giải quyết một số nhu
cầu thời đại đặt ra. Tác giả Lịch sử tư tưởng Việt Nam, tập 1, viết: “Phật giáo là
một yếu tố quan trọng trong kiến trúc thượng tầng ở Việt Nam từ thế kỷ thứ X
đến nửa đầu thế kỷ XIV. Nó đã đáp ứng được nhu cầu củng cố địa vị của giai
cấp phong kiến Việt Nam, đã được giai cấp phong kiến Việt Nam sử dụng để thu
phục nhân tâm và ổn định trật tự xã hội. Đó cũng là công việc không thể thiếu
được trong những bước đi đầu tiên của công cuộc dựng nước và giữ
nước”[12,tr.219].

Phải chăng, nhờ những đóng góp ấy mà trong Hội thảo, tác giả bài Tuệ Trung
Thượng Sĩ với tư tưởng và sức mạnh văn hiến Việt Nam đã viết: “Trong khi
Trung Hoa cắm cúi lo chuyện kỷ cương tôn ty trật tự ở mặt đất, Ấn Độ mải
ngước nhìn trời suy tư về sắc không và bàn chuyện luân hồi về giải thoát thì
Việt Nam mình lo bảo nhau bám chắc lấy hiện tại hôm nay rồi từng bước vững
tiến về tương lai - không ngừng tăng cường tinh thần “học tập đội bạn” nhưng
tuyệt đối không sao chép, không rập khuôn. Thuyền mình mình lái, đường mình
mình đi. Sao chép, rập khuôn thường dẫn đến sai lầm hoặc thất bại đau
đớn”[13, tr.43].

Ngày nay, Phật giáo Việt Nam đang tiếp tục đồng hành cùng dân tộc trong công
cuộc xây dựng đất nước, chẳng hạn, Đại lễ cầu siêu cho các nạn nhân tử vong
vì tai nạn giao thông. Ngày 13-11, tại chùa Trình, Yên Tử, thành phố Uông Bí
(Quảng Ninh), Trung ương Giáo hội Phật giáo Việt Nam và Ủy ban An toàn Giao
thông quốc gia phối hợp tổ chức Đại lễ cầu siêu cho các nạn nhân tử vong vì tai
nạn giao thông (http://vietnamnet.vn/vn/thoi-su/an- toan-giao-thong/hang-
nghin-nguoi-tuong-niem- nan-nhan-tu-vong-vi-tngt-339459.html).

Đại diện thân nhân các nạn nhân bị tai nạn giao thông có hoàn cảnh đặc biệt
khó khăn được trao quà tại Đại lễ cầu siêu.

Hoặc, Lễ đăng ký hiến tặng mô tạng cứu người. Tối 27-11, chương trình do
Trung tâm Điều phối Quốc gia về ghép bộ phận cơ thể người (Bộ Y tế) phối hợp
với chùa Giác Ngộ (Quận 10, Tp.HCM) tổ chức lễ đăng ký hiến mô tạng để cứu
người và hiến xác cho y học khi chẳng may qua đời (http://congan.com.vn/doi-
song/hon-400-tang- ni-phat-tu-dang-ki-hien-tang-mo-tang-cuu-
nguoi_29949.html).

Đóng góp của Phật giáo Việt Nam trong quá trình bảo tồn bản sắc văn hóa dân tộc
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/dong-gop-cua-phat-giao-viet-nam-trong-qua-trinh-bao-ton-ban-sac-van-hoa-dan-
toc.html



Kết luận

Phật giáo Việt Nam tiếp thu và ảnh hưởng nhiều tư tưởng Phật giáo Trung Hoa
Ấn Độ, song đã có sự phát triển sáng tạo. Trong khi Phật giáo Trung Hoa đề cao
tuyệt đối hóa vai trò của đốn ngộ, tập trung sự giải thoát cho cá nhân nhiều
hơn, thì Phật giáo Việt Nam lại vận dụng tổng hợp các phương pháp cụ thể:
thiền, “Vong nhị kiến”, “Phá chấp” với việc học tập, chú ý đến lợi ích cho mọi
người, cho cộng đồng. Có thể khẳng định, bản sắc văn hóa của Phật giáo Việt
Nam là dung hòa giữa đốn ngộ và tiệm ngộ, thiền kết hợp với giáo, đạo gắn với
đời. Triết lý ấy giúp cho Phật giáo Việt Nam khắc phục sự xa lánh của con người
(giới tăng, ni, phật tử) với hiện thực đất nước. Đó cũng là quá trình “Dĩ thiên hạ
chi dục vi dục, Dĩ thiên hạ chi tâm vi tâm” mà Điều Ngự Giác Hoàng Trần Nhân
Tông nêu lên, quá trình mở rộng tâm mình ra tâm vạn pháp. Con đường này
không tách rời đạo với đời, mà gắn liền với thế giới trần tục, với quê hương đất
nước. Con đường dẫn tới đạo đức cao thượng bằng việc phục vụ mọi người,
trong quá trình ấy, tâm con người càng mở rộng bao nhiêu, từ hẹp đến rộng, từ
nông đến sâu thì càng tiến dần đến bờ giác. Ở góc độ lịch sử Phật giáo Việt
Nam hoàn toàn khác với Phật giáo Ấn - Trung, vì đó là con đường cứu dân độ
thế, đạo gắn chặt với vận mệnh dân tộc. Ở góc độ này, Phật giáo đã có đóng
góp vào văn hóa dân tộc, đồng thời góp phần hình thành tính cách dân tộc,
chống lại xu thế đồng hóa văn hóa của các thế lực ngoại bang.

Tác giả: Nguyễn Đức Diện - Phó Giáo sư, Tiến sĩ, Trường đại học Y Hà Nội Tạp
chí Nghiên cứu Phật học số tháng 7/2017

----------

Đóng góp của Phật giáo Việt Nam trong quá trình bảo tồn bản sắc văn hóa dân tộc
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/dong-gop-cua-phat-giao-viet-nam-trong-qua-trinh-bao-ton-ban-sac-van-hoa-dan-
toc.html



Tài liệu tham khảo: [1,2]. Trần Ngọc Thêm (2001), Tìm về bản sắc văn hóa Việt
Nam, Nxb Tp HCM. [3]. DAISETZTE ITARO Suzuki (1994), Thiền luận (Trúc Thiên
dịch), quyển Thượng, Đại cương triết học Trung Quốc, Nxb Tp Hồ Chí Minh.
[4,10,11]. Trần Thái Tông (1974), Khoá hư lục, (Đào Duy Anh phiên dịch và chú
giải), Nxb Khoa học xã hội, Hà Nội. [5,6,7,8]. Nguyễn Huệ Chi (1988), Thơ văn
Lý - Trần, t.2, quyển Thượng, Nxb Khoa học xã hội, Hà Nội. [9]. Nguyễn Tài Thư
(1988), Lịch sử Phật giáo Việt Nam, Nxb Khoa học xã hội, Hà Nội. [12]. Nguyễn
Tài Thư (1993), Lịch sử tư tưởng Việt Nam, t.1, Nxb Khoa học xã hội, Hà Nội.
[13]. Tuệ Trung Thượng Sĩ với Thiền tông Việt Nam (1993), Trung tâm nghiên
cứu Hán - Nôm.

Đóng góp của Phật giáo Việt Nam trong quá trình bảo tồn bản sắc văn hóa dân tộc
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/dong-gop-cua-phat-giao-viet-nam-trong-qua-trinh-bao-ton-ban-sac-van-hoa-dan-
toc.html


