
Đường về Xứ Phật - Tập 6 (Phần 2/3)
ISSN: 2734-9195   10:03 23/09/2024

Đại Thừa đã xây dựng một cõi “Cực Lạc Tây Phương” để thỏa mãn mọi nhu cầu
dục vọng của con người thế gian, muốn chi được nấy, do sự diễn tả cảnh giới
Tây Phương Cực Lạc quá đẹp đẽ như trong kinh Di Đà. Một cảnh giới lý tưởng,
mà ai nghe đến cũng đều phải ham mê thích thú

Đường về Xứ Phật - Tập 6 (Phần 2/3)
CHỈ CẦN CÓ TÂM TÀM QUÝ LÀ TU CHỨNG ĐẠO

 

Câu hỏi của Chơn Thành

Hỏi: Kính thưa Thầy! Thiền sinh đang tu mà phạm nhiều lỗi lầm, phá hạnh độc
cư, ăn ngủ phi thời v.v.. Nếu biết hối cải với tâm tàm quý. Biết xấu hổ về lỗi lầm
của mình, biết sửa đổi tâm tánh thì trên đường tu tập có gì trở ngại và có thể
đạt được cứu cánh hay không?

Đường về Xứ Phật - Tập 6 (Phần 2/3)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/duong-ve-xu-phat-tap-6-phan-2-3.html



Đáp: Người tu hành có lỗi biết xấu hổ và sợ hãi (tàm quý) thì cố gắng sửa đổi
tâm tánh và từ bỏ các ác pháp, hằng ngày luôn giữ gìn không cho tái phạm
những lỗi lầm cũ, thì người này sẽ tu hành không có trở ngại gì và kết quả sẽ
chứng đắc như những người khác.

Danh từ xấu hổ nghe thì rất dễ, nhưng mấy ai biết xấu hổ khi đã làm những
điều sai quấy. Thường người ta làm sai quấy lỗi lầm, nhưng ít có người dám
nhận sự sai quấy, lỗi lầm của mình, cứ mãi cố gắng che đậy và tự bào chữa cho
mình là không sai quấy lỗi lầm. Luôn luôn lúc nào cũng dối quanh, dối quất đổ
lỗi cho kẻ khác. 

Vì không đủ can đảm nhận lỗi những sự sai quấy của mình, cho nên hai chữ xấu
hổ chỉ để nói cho vui chơi, chứ không áp dụng vào đời sống của ai được cả, nếu
kẻ nào biết áp dụng xấu hổ vào sự lỗi lầm, sai quấy của mình, không sớm thì
muộn người ấy sẽ trở thành những bậc Thánh Hiền.

Chỉ có hai chữ “xấu hổ” mà trên đời này ai là người đã thực hiện được xấu hổ
để sửa sai những lỗi lầm của mình cũng như hai chữ “độc cư”, mấy ai đã làm
được. Nếu trên đời này ai là người biết xấu hổ mà đừng che giấu, biết sửa sai
những lỗi lầm của mình thì người đó là người đạo đức trọn vẹn, là người tốt nhất
trong xã hội, là người ly dục ly ác pháp, là người dễ thành tựu Sơ Thiền của
Phật. Cho nên, đức Phật đã dạy: “Ta có một pháp đưa con người đến cứu
kính giải thoát, đó là pháp Tàm Quý”.

Trong Phật Pháp khi một người tu hành có làm những điều lỗi lầm mà biết xấu
hổ sửa sai là tương lai người ấy sẽ chứng đạo, sẽ trở thành những bậc Thánh
nhân.

Bậc Thánh nhân là những người biết xấu hổ, biết sửa sai; biết xấu hổ, biết sửa
sai tức là biết độc cư; độc cư tức là sống trầm lặng, sống trầm lặng, tức là cuộc
sống Thánh thiện; cuộc sống Thánh thiện là cuộc sống của những bậc Thánh
nhân, cho nên người phàm phu tầm thường không thể nào sống độc cư nổi.
Sống không nổi hạnh độc cư thì đừng hòng đi tìm con đường giải thoát của đạo
Phật mà có được. Con đường ấy không thể để dành cho những kẻ còn tâm ham
vui, ưa thích dục lạc thế gian; con đường ấy không thể để dành cho những kẻ
tâm còn ràng rịt bởi những sợi dây tình cảm luyến ái; con đường ấy không thể
để dành cho những kẻ thiếu đạo đức, thiếu đức hạnh.

MỌI NGƯỜI ĐỀU LÀ TU SĨ ĐI XIN ĂN THÌ THẾ GIAN
NÀY SẼ RA SAO?

Đường về Xứ Phật - Tập 6 (Phần 2/3)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/duong-ve-xu-phat-tap-6-phan-2-3.html



Câu hỏi của Chơn Thành

Hỏi: Kính thưa Thầy! Giả sử cả đất nước này đều là những người xuất gia tu
hành theo đạo Phật ba y một bát đi xin ăn, thì ai là người trồng cây và sản xuất
ra lương thực và thực phẩm. Vậy phải xin ăn ở đâu? Xin Thầy chỉ dạy cho chúng
con được rõ. 

Đáp: Câu hỏi của con chỉ là một giả thuyết, chứ không bao giờ có hiện thực. Giả
sử nếu có thật đi nữa, thì điều này không khó con ạ! Từ các cấp lãnh đạo trong
nước cho đến toàn dân đều tu hành theo đạo Phật hết thì con nên nhớ: “Đạo
Phật là đạo trí tuệ”. Khi trường hợp ấy xảy ra, thì các nhà lãnh đạo trong nước
sẽ chia tu sĩ thành hai dòng tu:

1- Dòng tiếp hiện

2- Dòng chuyên tu

Dòng tiếp hiện tổ chức giữ gìn trật tự, an ninh bờ cõi và sản xuất lương thực,
thực phẩm, giúp đỡ cho dòng chuyên tu có thực phẩm sống hằng ngày, ngày
một bữa để thực hiện chiều sâu của Phật pháp. Nếu những tu sĩ dòng chuyên
tu, tu hành đã xong, thì rời khỏi dòng chuyên tu, để thay thế cho những tu sĩ
dòng tiếp hiện, giữ chức vụ, vai trò thực hiện để tiếp tục giữ gìn an ninh, đất
nước và sản xuất, lương thực, thực phẩm, v.v..

Vậy, lúc bấy giờ tu sĩ chuyên tu có chỗ, nơi đi khất thực và có tổ chức hẳn hòi,
chứ có gì đâu mà sợ không có thực phẩm để sống tu hành. 

Đó là một điều kiện được đặt ra giả thuyết, cho mọi người trên hành tinh này
đều là tu sĩ Phật giáo hết, thì việc tổ chức hai dòng tu như vậy là hợp lý.

Dù con người có tu hay không tu, khi mà có người theo tôn giáo tu hành, thì sự
tổ chức của tôn giáo phải có chia làm hai dòng tu, thì tôn giáo đó mới bảo đảm
cho những người theo tu hành, còn nếu không có tổ chức như vậy thì tôn giáo
ấy phát triển không vững vàng, có lúc thịnh, có lúc suy như tôn giáo Phật giáo
hiện giờ. Sự tổ chức của Phật giáo hiện giờ thiếu chặt chẽ, phát triển theo anh
hùng cá nhân, không phải phát triển theo tập thể. Một tôn giáo tổ chức phát
triển theo tập thể có chiều sâu và có chiều rộng thì thế đứng vững vàng, còn
phát triển theo anh hùng cá nhân, khi cá nhân ấy mất đi, hoặc làm một điều gì
mất uy tín thì tôn giáo ấy sẽ bị suy vong và sụp đổ.

Cho nên, đứng về mặt tôn giáo, muốn tôn giáo đó hưng thịnh mãi mãi thì phải
xây dựng nền kinh tế của tôn giáo đó vững vàng và mỗi tín đồ phải được trang
bị học tập và trau dồi đức hạnh. Một nền đạo đức nhân bản – nhân quả sống

Đường về Xứ Phật - Tập 6 (Phần 2/3)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/duong-ve-xu-phat-tap-6-phan-2-3.html



không làm khổ mình, khổ người, có được như vậy thì tôn giáo ấy mới sống mãi
trường tồn với loài người.

Trên thế gian này nếu có một tôn giáo biết tổ chức được như vậy, thì loài người
trên hành tinh này sẽ sống trong cảnh Thiên Đàng, Cực Lạc, Niết Bàn thực tế,
chứ không phải còn là một giấc mơ mà con người hằng mơ ước từ bao thế kỷ
nay.

Đối với con người trên thế gian này nếu tất cả đều biết tu hành theo Phật giáo
sống thiện, sống không làm khổ mình, khổ người và khổ tất cả chúng sanh thì
phước báu vô lậu vô lượng nên cây cỏ thảo mộc tự ra hoa trái đầy đủ sung mãn
nên có lo gì đến sự đi khất thực. Phải không con?

LỤC CĂN HƯ HOẠI

Hỏi: Kính thưa Thầy! Những người bị hư hoại lục căn, nhưng trí tuệ không bị hư
hoại có ảnh hưởng gì trong việc tu tập theo Đạo Phật không? 

Đáp: Xưa, thời Đức Phật còn tại thế, người đau bệnh cùi, cụt tay, cụt chân, đức
Phật vẫn nhận họ làm đệ tử tu hành xuất gia và những vị này đã tu hành chứng
quả A La Hán. Thời nay các Tổ biên soạn giới luật, người cụt tay, cụt chân, chột
mắt, nói chung là lục căn bị hư hoại thì không được thọ đại giới như những
người khác, chỉ có cho thọ giới Sa Di mà thôi.

Đạo Phật là đạo trí tuệ, nếu ai có trí tuệ biết giữ gìn giới luật đức hạnh sống
đúng đời sống Phạm hạnh như Phật, biết sửa những sự sai quấy lỗi lầm, biết xấu
hổ khi phạm phải giới luật, biết ngăn ngừa các việc làm ác, biết ly dục ly ác
pháp, biết xả tâm diệt ngã, thì dù cụt tay, cụt chân, chột mắt, đui mù, mẻ sứt,
khuyết tật thì cũng vẫn tu chứng đạo không ảnh hưởng gì trong sự tu tập theo
đạo Phật cả.

Đời sau, người ta cho những kẻ thiếu căn là những người phước mỏng không
được thọ Đại Giới của Phật giáo, tức là không được có mặt trong hàng giáo
phầm như: Đại Đức, Thượng Tọa, Hòa Thượng v.v..

Trong thời đức Phật, người ta tu hành chỉ cần chứng đạo xong, thì người ấy được
gọi là Trưởng Lão, còn người tu chưa chứng dù có tuổi đạo bao nhiêu cũng
không được gọi là Trưởng Lão.

Đạo Phật không có giai cấp trong hàng giáo phẩm, chỉ có một giai cấp tu chứng
Tam Minh mà thôi. Từ con người phàm phu, bình thường đến tu chứng gọi là
Trưởng Lão.

Đường về Xứ Phật - Tập 6 (Phần 2/3)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/duong-ve-xu-phat-tap-6-phan-2-3.html



Đạo Phật ra đời nhằm phá giai cấp của loài người trên hành tinh này, để đem lại
sự bình đẳng cho mọi người như nhau không phân biệt nam, nữ. Thế mà bây giờ
Đạo Phật lại có giai cấp trong hàng giáo phẩm để lãnh đạo Giáo Hội, chứ không
phải tu hành chứng đắc mà chỉ có học thức và tu lâu năm thì lên chức Thượng
Tọa, Hòa Thượng, nhưng lại có bà Thượng Tọa và bà Hòa Thượng thật là đau
lòng cho Phật giáo ngày nay. Có nhà thơ đã châm biếm tu sĩ Phật giáo “Tu lâu
cũng thành sư cụ”. Không thành đạo quả mà lại thành sư cụ, thì thật là xấu hổ
vô cùng.

Đức Phật đã nhìn thấy thân người do bốn đại hợp thành, nó giòn bở không bền
chắc và bất tịnh, uế trược, hôi thối, chỉ tạm bợ sống 100 tuổi là cao. Đức Phật ví
thân này như chiếc bè mượn nó để sang sông, dù thân người có chột mắt, cụt
tay, cụt chân v.v.. vẫn mượn làm bè sang sông cũng tốt vậy, chỉ sợ người ấy
không có trí tuệ thì không tu được, còn có trí tuệ là còn tu được.

SÁU CĂN QUAY VÀO TRONG

Câu hỏi của Chơn Thành

Hỏi: Kính thưa Thầy! Có lợi ích gì cho người tu tập, khi mắt, tai, mũi, miệng,
thân và ý quay vào trong thân?

- Mắt nhìn vào thân, mắt sẽ thấy những gì trong thân?

- Tai nghe vào thân, tai sẽ nghe những gì trong thân?

- Mũi quay vào trong thân, mũi sẽ ngửi những gì trong thân?

- Miệng quay vào trong thân, miệng sẽ nếm những gì trong thân?

- Xúc quay vào trong thân, xúc sẽ cảm nhận những gì trong thân?

- Ý quay vào trong thân, ý sẽ biết những gì trong thân?

Đáp: Khi mắt, tai, mũi, miệng, thân và ý quay vào trong tụ điểm (điểm định)
nơi thân của người ấy thì người ấy đã làm chủ sự sống chết, tức là tâm định trên
thân, thân định trên tâm, người ấy đã nhập Định Tứ Thiền, đó là một loại Thánh
Định, nên hơi thở tịnh chỉ hoàn toàn, các hành nơi thân ngưng hoạt động. Đây là
giai đoạn định để thực hiện Tam Minh, một loại định mà trên thế gian này ít có
người tu tập thực hiện được. Nó là một kết quả lợi ích rất lớn cho người tu sĩ đã
thực hiện được nó. Người thực hiện sáu căn quay vào trong là người đã làm chủ
được sự sống chết và chấm dứt luân hồi, đó là một hạnh phúc lớn nhất cho đời
người, không có hạnh phúc nào hơn được.

Đường về Xứ Phật - Tập 6 (Phần 2/3)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/duong-ve-xu-phat-tap-6-phan-2-3.html



Ở đây, sáu căn quay vào trong, có hai giai đoạn:

1- Sáu căn quay vào trong thân, lúc tâm không phóng dật, tức là tâm ly dục ly
ác pháp, nhập Bất Động Tâm Định hay nhập Sơ Thiền, tức là tâm định trên
thân.

2- Sáu căn quay vào trong thân, lúc sáu căn ngưng hoạt động, hơi thở tịnh chỉ,
nhập Tứ Thiền, tức là Thân định trên tâm, tâm định trên thân.

Nếu sáu căn quay vào trong thân ở giai đoạn một, thì mắt nhìn vào thân, mắt
sẽ thấy: Tầm, Tứ, Hỷ, Lạc và Nhất Tâm.

Tai, mũi, miệng, thân và ý quay vào thân, thì nghe, ngửi, nếm, cảm nhận, biết:
Tầm, Tứ, Hỷ, Lạc và Nhất Tâm như trên.

Còn ở giai đoạn thứ hai, sáu căn quay vào thân thì sáu căn thấy, nghe, ngửi,
nếm, cảm nhận và biết lặng lẽ không tịch.

NẰM THEO KIỂU KIẾT TƯỜNG

Câu hỏi của Chơn Thành

Hỏi: Kính thưa Thầy! Nằm theo kiểu kiết tường giống như Đức Phật có lợi ích gì
cho người tu tập? Làm thế nào và tu như thế nào để suốt thời gian ngủ không
thay đổi tư thế này?

Đáp: Nằm kiết tường theo kiểu như đức Phật Niết Bàn, có lợi ích rất lớn:

1. Ngủ không mê, thường tĩnh thức
2. Ngủ không mộng 
3. Tĩnh thức dễ dàng trong giấc ngủ
4. Ngủ ít, không mệt mỏi, lười biếng
5. Nằm ngủ kín đáo có oai nghi tế hạnh, giống như con sư tử nằm, mà đức

Phật thường tán thán ca ngợi cách nằm này.

Ngày xưa Phật không ngủ chỉ nằm kiết tường nghỉ ngơi khoảng 30 phút, rồi dậy
đi kinh hành.

Người nằm kiết tường ngủ nhiều không đúng cách. Vì kiểu nằm kiết tường là
cách nằm tĩnh thức, chứ không phải nằm ngủ như người thế gian. Nếu cố gắng
tập luyện sẽ nằm suốt được từ 1 giờ đến 2 giờ rất dễ dàng. Ngồi kiết già 2, 3 giờ
đồng hồ còn được huống là nằm kiết tường 2, 3 tiếng đồng hồ thì không có khó
khăn gì.

Đường về Xứ Phật - Tập 6 (Phần 2/3)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/duong-ve-xu-phat-tap-6-phan-2-3.html



Khi tập nằm kiết tường đừng lăn trở nằm theo kiểu khác, chỉ chịu khó tập nằm
từ 30 phút lên 1 giờ rồi đến 2 giờ, 3 giờ thì sẽ đạt được như ý muốn.

Nằm kiết tường, tướng nằm rất kín đáo và khoan thai, không có cách nằm nào
hơn được. Nằm ngửa, nằm sấp, nằm co đều là những tướng nằm rất xấu, giống
như loài thú vật nằm.

Cho nên, tư cách nằm ngủ của con người phải đúng cách của nó, phần nhiều
con người nằm ngủ không đúng cách thì chẳng khác nào như con thú nằm ngủ.
Đạo Phật chỉ chọn được cách nằm của bậc Thánh Hiền. Nằm kiết tường, mà đức
Phật gọi là dáng nằm của con sư tử.

Giả thiết, có một vị Thánh Hiền mà nằm co ngủ như một con chó, thì chúng ta
có tin họ là Thánh Hiền không? Cũng như một vị Thánh Tăng mà nằm sấp ngủ
như một con bò, thì chúng ta có thể tin họ là Thánh Tăng không?

Bởi, cách thức nằm ngủ rất quan trọng, thấy cách nằm biết được giá trị của con
người đó, thuộc về hạng người nào. Vì thế, chúng ta hãy tập cách nằm kiết
tường như đức Phật đã chọn và thực hiện suốt cuộc đời của mình trong tư thế
nằm ngủ như một con sư tử chúa.

NHÂN TƯỚNG NỘI NGOẠI CỦA THỌ

Câu hỏi của Chơn Thành

Hỏi: Kính thưa Thầy thế nào là:

1- Nhân tướng nội của thọ?

2- Nhân tướng ngoại của thọ?

3- Nhân tướng hành của thọ?

Xin Thầy chỉ dạy cho chúng con được rõ và cách thức áp dụng vào Tứ Niệm Xứ.

Đáp: Nhân tướng nội của thọ là cảm thọ hành bên trong, hay nói cách khác cho
dễ hiểu là sự cảm nhận, cảm giác sự hoạt dụng hỷ lạc, khinh an và đau nhức
bên trong của thân.

Nhân tướng ngoại của thọ là sự cảm thọ bên ngoài, hay nói một cách khác cho
dễ hiểu là sự cảm nhận, cảm giác sự hoạt dụng hỷ lạc khinh an và đau nhức
bên ngoài của thân.

Đường về Xứ Phật - Tập 6 (Phần 2/3)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/duong-ve-xu-phat-tap-6-phan-2-3.html



Nhân tướng của hành thọ là sự tăng giảm hoạt dụng cảm nhận, cảm giác, khinh
an, hỷ lạc, thanh thản, thoái mái, hoặc đau nhức, khó chịu và sự rung động
trong nội ngoại của thân.

Muốn áp dụng sự tu tập nhân tướng nội, ngoại, hành của thọ vào Tứ Niệm Xứ
bằng Định Vô Lậu như trong kinh Phật đã dạy: “Tìm một nơi vắng vẻ, ngồi
kiết già lưng thẳng, khởi niệm tư duy: Các hành cảm nhận và cảm giác
hỷ lạc, khinh an và đau khổ là vô thường, cái gì vô thường là cái đó có
khổ, nó không có thật và nó là vô ngã, nó không phải là ta, không phải
của ta, không phải bản ngã của ta. Vì thế, tất cả cảm nhận và cảm giác
của hành thọ nội ngoại không phải là một pháp có thật, ta đừng sợ hãi
và lo lắng, đừng để tâm dao động trước các hành thọ, ta phải xem nó
như một chiếc áo rách bỏ, một vật không có giá trị, một món đồ vô
dụng”.

Muốn áp dụng pháp hướng tâm trên nhân tướng nội, ngoại, hành của thọ vào Tứ
Niệm Xứ trong ba loại định: Chánh Niệm Tĩnh Giác Định, Định Niệm Hơi Thở và
Định Vô Lậu bằng câu pháp hướng tâm như: “Các cảm thọ nội ngoại hành
hỷ lạc, khinh an, đau khổ, nhức nhối, khó chịu hãy đi! Đi! Rời khỏi nơi
đây”, hoặc: “Thọ là vô thường, khổ đau, vô ngã, không thật có, hãy đi!
Rời khỏi nơi đây, không được ở đây, đi cho khỏi! Cút cho mất!” v.v..

NHIẾP PHỤC VÀ PHÁ THỌ

Câu hỏi của Chơn Thành

Hỏi: Kính thưa Thầy! Vậy phải tu như thế nào để khắc phục và phá thọ?

Đáp: Muốn nhiếp phục và phá thọ (xả lạc, xả khổ, xả niệm thanh tịnh) thì phải
tịnh chỉ hơi thở, trước khi muốn tịnh chỉ hơi thở thì phải tu tập tâm ly dục ly ác
pháp, khi tâm đã ly dục ly ác pháp, thì tâm đã thanh tịnh mới dùng pháp hướng
xả lạc, xả khổ, xả niệm thanh tịnh, tức là tịnh chỉ thân hành, nhờ đó sẽ nhiếp
phục và phá thọ dễ dàng.

Nói như vậy, nghe thì rất dễ, nhưng phải biết, đó là một công trình tu tập vĩ đại,
nếu không biết pháp hành thì khó mà nhiếp phục các thọ.

Một người có tâm tha thiết cầu đạo giải thoát mà không đủ niềm tin ở một vị
Thầy có kinh nghiệm, thường có tính ngã mạn xem thường Thầy, không chịu
nghe lời dạy bảo, tu hành theo ý của mình thì chẳng đời nào vị Thầy ấy sẽ đem
hết kinh nghiệm dạy cho người học trò bướng bỉnh.

Đường về Xứ Phật - Tập 6 (Phần 2/3)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/duong-ve-xu-phat-tap-6-phan-2-3.html



Một vị Thầy có kinh nghiệm dạy đạo, không bao giờ dạy bừa bãi, chọn người
học trò có đức hạnh, có tình, có nghĩa mới dạy, còn những học trò thiếu đạo đức
không tình, không nghĩa thì vị Thầy ấy chỉ dạy những điều tầm thường và không
bao giờ đem những bí quyết dạy cho những người đệ tử này. Nếu có dạy cho
những người đệ tử vong ân, bội nghĩa này, khi thành tựu họ sẽ hại lại vị Thầy và
còn mang đến cho xã hội loài người một tai nạn rất lớn.

Chính vì tâm tham vọng của họ còn dẫy đầy, nếu họ có thần thông siêu việt thì
loài người sẽ điêu đứng, cho nên vị Thầy có kinh nghiệm không bao giờ dạy cho
những người đệ tử thiếu đạo đức, thiếu lòng tôn kính Thầy như Tứ Thánh Định
và Tam Minh.

Một vị Thầy có đức hạnh, có những bí quyết siêu việt, thì họ luôn luôn dạy đạo
đức cho đám đệ tử trước tiên, nếu người học trò nào có đầy đủ đạo đức thì mới
truyền dạy những bí quyết siêu việt, còn bằng không thì chẳng bao giờ hé môi.

Từ khi tu viện Chơn Như tiếp nhận đệ tử hơn cả trăm người nam có, nữ có, thế
mà tìm một người có đức hạnh trọn vẹn lại không có, dạy đạo đức thì họ không
nghe không thực hành, cứ mãi mê thiền định, trăm người như một. Đời đã thiếu
đạo đức mà dạy đạo đức thì họ không học, chỉ đi tìm cái siêu việt của thiền
định, nhưng đạo đức không có thì làm sao có được cái siêu việt của thiền định.
Tâm con người còn tham vọng quá lớn làm sao theo đạo Phật tu hành cho được.
Người ta đâu hiểu rằng đạo Phật ra đời là đem lại một nền đạo đức giải thoát
cho con người, chứ không phải đem lại cái siêu việt thiền định cho họ. Vì thế, họ
đi tìm cái siêu việt chẳng bao giờ có, khi họ là người không có đạo đức. Nhưng
khi con người có đạo đức thì cái siêu việt thiền định của đạo Phật mới có, dù họ
không muốn, nó vẫn có. Vì thế giáo pháp của Phật lấy đức hạnh làm đầu “Giới
luật”. Giới tức là đức hạnh của đạo Phật, thế mà tu sĩ đạo Phật thời nay xem
giới luật quá rẻ, nên đạo đức chẳng ra gì.

Con người thời nay tu hành chỉ đi tìm cái mơ mộng không thiết thực, còn cái tu
hành có đạo đức, ích lợi và thiết thực cho đời sống của mình và đời sống của
người khác thì họ chẳng thèm tu.

Con người nhờ có tu hành đạo đức nhân quả thì mới có những hành động sống
giải thoát, không còn khổ đau nữa, chứ không phải đạt được những thiền định
và những thần thông siêu việt hoặc cầu cạnh Thần, Thánh, chư Phật, Chư Bồ
Tát để gia hộ cho họ hết khổ, đó là một điều mơ mộng không thiết thực, cụ thể.
Cho nên, hiện giờ người tu hành không giải thoát là vì tu không đúng chánh
pháp “Giới, Định, Tuệ”.

Đường về Xứ Phật - Tập 6 (Phần 2/3)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/duong-ve-xu-phat-tap-6-phan-2-3.html



NHÂN TƯỚNG CỦA NỘI TÂM

Câu hỏi của Chơn Thành

Hỏi: Kính thưa Thầy! Thế nào là nhân tướng nội của tâm? Ngoại của tâm? Hành
của tâm?

Đáp: Nhân tướng nội của tâm là những niệm vi tế. Nhân tướng ngoại của tâm là
những niệm thô phù. Hành tướng của tâm là sự đối phó với các pháp trong hiện
tại, câu hữu với tưởng về quá khứ và vị lai. Nếu trả lời đơn giản như vậy thì các
con rất khó hiểu.

Nhân tướng nội của tâm là những niệm vi tế như thế nào?

Bây giờ, chúng ta giải thích từng chữ, nhân tướng nội của tâm là gì? Nhân tướng
nội của tâm là những hình tướng của tâm khởi hiện bên trong thân.

Niệm vi tế là gì? Niệm vi tế là những niệm khởi lên trong đầu chúng ta, phản
ảnh được tâm trạng của chúng ta trong cuộc sống sinh hoạt hằng ngày, thể
hiện trong hai thời gian: quá khứ và vị lai. Mỗi niệm khởi lên mang theo tính
chất thiện hoặc ác. Thiền Đông Độ gọi là niệm thiện niệm ác, kinh sách Đại
Thừa gọi là vọng tưởng, kinh sách Nguyên Thủy gọi là nhân tướng nội của tâm,
còn có một danh từ nữa gọi là Tầm. Nói cho dễ hiểu đó là những vọng tưởng
sanh khởi liên tục trong tâm của chúng ta.

Nhân tướng ngoại của tâm là gì? Là những tướng trạng khởi lên trong đầu
chúng ta đang giải quyết một vấn đề gì trong hiện tại. Kinh sách Đại Thừa gọi là
vọng tưởng, Thiền Đông Độ gọi là niệm thiện niệm ác, kinh sách Nguyên Thủy
gọi là nhân tướng ngoại của tâm hay còn gọi là tác ý hoặc gọi là Tứ.

Hành tướng của tâm là gì?

Hành tướng của tâm có hai sự hoạt động trong thân chúng ta:

1- Là sự tự sanh khởi của tưởng thức, không do ý thức tác ý.

2- Là sự tác ý, do ý thức chủ động điều khiển quán xét, tư duy, không do tưởng
thức xen vào.

Kinh sách Đại Thừa và Thiền Đông Độ, khi tu thiền thì không chấp nhận hai
trường hợp trên đây, vì thế họ đi vào sự ức chế tâm để thực hiện các loại định
tưởng. Ngược lại, thiền định của kinh sách Nguyên Thủy Phật dạy: “Ngăn và
diệt niệm ác, sanh khởi và tăng trưởng niệm thiện và còn luyện tập

Đường về Xứ Phật - Tập 6 (Phần 2/3)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/duong-ve-xu-phat-tap-6-phan-2-3.html



pháp như lý tác ý để trở thành một đạo lực siêu việt làm chủ sự sống
chết và chấm dứt luân hồi”.

Đức Phật đã biết dùng pháp hướng tâm “Như lý tác ý” rất là tuyệt vời, nhờ
pháp đó mà Ngài mới làm chủ bốn sự khổ đau của kiếp con người. Trên thế gian
này Ngài là người duy nhất làm chủ bốn sự đau khổ sanh, già, bệnh, chết qua
bốn câu kệ của Ngài đã xác minh cụ thể:

“Thiên thượng thiên hạ,

Duy ngã độc tôn.

Nhất thiết thế gian,

Sanh, lão, bệnh, tử”.

Tóm lại, đức Phật đã biết dùng vọng tưởng và tác ý để xả tâm ly dục ly ác pháp,
để thành tựu đạo giải thoát, để ra khỏi nhà sanh tử luân hồi, để đầy đủ Tam
Minh trở thành người siêu việt và nhất là đức Phật đã trở thành một nhà đạo đức
nhân bản không làm khổ mình, khổ người, phi giai cấp.

NGĂN ÁC DIỆT ÁC

Câu hỏi của Chơn Thành

Hỏi: Kính thưa Thầy! Phải tu như thế nào để phá cái tâm bất thiện và khắc phục
được nó?

Đáp: Đừng để thất niệm thiện trong Định Niệm Hơi Thở và Chánh Niệm Tĩnh
Giác là đã phá cái tâm bất thiện, còn nếu muốn khắc phục tâm bất thiện thì nên
tu Định Vô Lậu. Nói một cách dễ hiểu hơn, muốn phá cái tâm bất thiện thì phải
tu tập Tứ Chánh Cần, ngăn ác pháp, diệt ác pháp, sanh khởi thiện pháp và tăng
trưởng thiện pháp. Đó là con đường tu tập thiền định của đạo Phật chân chánh,
mà không giống bất cứ một loại thiền định nào của ngoại đạo trên thế gian này.

Con đường tu tập thiền định của đạo Phật không phải ngồi thiền ức chế vọng
tưởng, cũng không phải giữ tâm không niệm thiện niệm ác; cũng không phải
niệm Phật mà thành định; cũng không phải tham công án, tham thoại đầu mà
có định; cũng không phải bắt ấn niệm chú mà thành định. Định là do tâm bất
động trước các pháp, muốn có định tâm bất động trước các pháp thì chỉ có tu 
“Tứ Chánh Cần”, tức là pháp môn ngăn ác diệt ác pháp. Muốn thực hiện Tứ
Chánh Cần được trọn vẹn thì phải tu tập “Tứ Niệm Xứ”, muốn thực hiện Tứ
Niệm Xứ để khắc phục tâm tham ưu ở đời, thì suốt ngày đêm phải thực hiện ba

Đường về Xứ Phật - Tập 6 (Phần 2/3)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/duong-ve-xu-phat-tap-6-phan-2-3.html



loại định:

1. Chánh Niệm Tĩnh Giác Định.
2. Định Niệm Hơi Thở.
3. Định Vô Lậu.

Ba loại định này sẽ thực hiện cộng chung với đời sống giới luật nghiêm túc và
hạnh độc cư thì quý vị sẽ đạt được tâm bất động trước các ác pháp, tức là quý
vị nhập “Bất Động Tâm Định”.

Bất động tâm định là một loại thiền định rất cần thiết và lợi ích cho cuộc sống
con người trên hành tinh này, nó có một sức tĩnh thức tuyệt vời nhìn thấu suốt
lý nhân quả trong các pháp, nên người nào đã thực hiện được, đều có một đạo
đức nhân bản không làm khổ mình, khổ người. Nhưng muốn có một đạo đức
như vậy thì cần phải trau dồi rèn luyện thân tâm trong giới luật và Tứ Chánh
Cần, không phải trong một giờ, một ngày mà có được, mà phải có thời gian rất
dài.

Tóm lại, Bất động tâm định là một pháp môn thiền định, kết quả của sự ngăn ác
và diệt ác pháp rất tuyệt vời mà không có một pháp môn nào hơn được. Đó
chính là mục đích của đạo Phật, là mục tiêu mà người tu sĩ đạo Phật cần phải
nhắm đến.

NHÂN TƯỚNG

Câu hỏi của Chơn Thành

Hỏi: Kính thưa Thầy! Thế nào là nhân tướng nội, nhân tướng ngoại và hành
tướng của các pháp?

Phải tu như thế nào để khắc phục và phá các pháp bất thiện?

Đáp: Nhân tướng nội của các pháp là hình trạng và tính chất bên trong của các
pháp. Trả lời như vậy khiến cho quý vị khó hiểu. Vậy nhân tướng là gì? Nội là gì?
Ngoại là gì? Và các Pháp là gì?

Nhân tướng là hình tướng của nó, ví dụ: Cây có hình tướng của cây, cỏ có hình
tướng của cỏ. Hình tướng của cây không thể nào giống hình tướng cỏ; hình
tướng của cái nhà không thể nào giống hình tướng của cái bàn được.

Nội là bên trong; ngoại là bên ngoài. Ví dụ: Bên trong của một thân cây là giác
và lõi; bên ngoài của thân cây là vỏ.

Đường về Xứ Phật - Tập 6 (Phần 2/3)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/duong-ve-xu-phat-tap-6-phan-2-3.html



Các pháp nghĩa là tất cả vạn hữu trên thế gian này có hình tướng hoặc không
hình tướng, nói cho dễ hiểu là vạn vật trong thế gian. Ví dụ: thân ta là một
pháp, cái nhà là một pháp, bàn, ghế, tủ, giường, cây, cỏ, rừng, núi, sông, rạch
v.v.. mỗi thứ là một pháp.

Mỗi pháp đều có hình tướng và tính chất riêng của nó. Ví dụ: cây có hình trụ
thẳng đứng, cao, tính chất của nó cứng. Cỏ có hình tướng thấp, ngả nghiêng,
tính chất nó mềm yếu v.v…

Nhân tướng nội của bên trong thân là: tim, gan, phèo, phổi, mật, lá lách v.v..

Nhân tướng ngoại của thân là: da, lông, tóc, móng tay, móng chân v.v..

Hành tướng của các pháp là sự rung động của các pháp.

Muốn khắc phục và phá các pháp bất thiện thì phải tu tập tâm bất động trước
các pháp như Thầy đã dạy ở trên.

Tuy nhiên, Thầy đã dạy quý Thầy rất nhiều về pháp môn ngăn ác và diệt ác rất
đầy đủ, nếu quý Thầy chỉ cần hiểu rõ sự ích lợi của nó thì các ác pháp không
xâm chiếm vào tâm của quý vị được, ngay đó quý vị có một đời sống giải thoát
hoàn toàn, đầy đủ hạnh phúc, an vui mà không tìm nơi đâu có được.

Nếu quý Thầy biết rằng, thiền định mà có được là do tâm bất động, chứ không
phải do có thiền định rồi tâm mới bất động sau. Tâm bất động là nhờ giới luật
chứ không phải nhờ thiền định.

Bởi, nhìn sự tu hành của quý Thầy mà biết được sự tu sai hay tu đúng, có kết
quả hay không có kết quả, có giải thoát hay không có giải thoát. Chỉ vì pháp
môn tu hành của Phật dạy rất rõ, phải tu tập đạo đức trước tiên, nhờ có đạo
đức, thiền định mới không lầm lạc vào tà thiền, tà định.

Người tu thiền định, sống không đúng giới luật, không có đạo đức là người tu tà
thiền, tà định, chẳng bao giờ có kết quả giải thoát, họ chỉ là những vị Thầy lừa
đảo tín đồ bằng miệng lưỡi.

ĐẶC TƯỚNG

Câu hỏi của Chơn Thành

Hỏi: Kính thưa Thầy! Thế nào là đặc tướng của thân, thọ, tâm, pháp? và pháp
tu chứng như thế nào đối với thân, thọ, tâm, pháp?

Đường về Xứ Phật - Tập 6 (Phần 2/3)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/duong-ve-xu-phat-tap-6-phan-2-3.html



Đáp: Đặc tướng là tướng riêng biệt của thân, thọ, tâm, pháp của mọi người.

Người tu theo đạo Phật phải tùy theo đặc tướng của mình, thì sự tu tập mới có
kết quả nhanh chóng, không theo đặc tướng của mình tu tập thì kết quả khó
thành tựu.

Đặc tướng còn gọi là khả năng riêng biệt của mọi người, không phải trời phú
cho, mà do họ khéo huân tập trong nhiều kiếp.

Ví dụ: Một người nghe đức Phật thuyết pháp xong thì chứng quả Tu Đà Hoàn, có
đầy đủ pháp nhãn, nhưng lại có người cũng nghe thuyết pháp xong mà tật nào
vẫn còn tật nấy, không bỏ được.

Cuộc đời hành đạo của Thầy, Thầy đã đem chánh pháp của Phật ra nói khan cả
cổ, chỉ có một pháp duy nhất là nhìn cuộc sống bằng đôi mắt nhân quả để tâm
ly dục ly ác pháp là đem lại sự giải thoát cho mình cho người. Một cuộc sống
hạnh phúc vô cùng vô tận, thế mà mọi người ai cũng nghe và cũng thấy biết rõ
ràng như vậy, nhưng bỏ ác pháp và ly dục thì chẳng ai bỏ được, cứ mãi ôm ấp
trong lòng để mà khổ, mà đau, mà phiền não, mà tức giận v.v.. Nhiều khi Thầy
tự đặt câu hỏi: “Tại sao vậy? Tại sao vậy???”.

Đấy cũng là đặc tướng của mỗi con người chúng ta biết làm sao hơn! Khi tu
hành Thầy chỉ nhận ra ý này của Phật mà buông xả xuống hết chỉ trong vòng
sáu tháng là thành tựu Tứ Thánh Định và Tam Minh một cách cụ thể và rõ ràng,
thế mà chẳng ai tin.

Nếu một người không thành tựu được như vậy thì đời sống giới luật không bao
giờ nghiêm túc và không bao giờ bất động tâm trước các pháp.

Người ta đánh giá trị của một tu sĩ ở đức hạnh, chứ không phải đánh giá trị ở
thần thông và thiền định. Đức hạnh sanh thiền định và thần thông, chứ thiền
định và thần thông không sanh đức hạnh, nói cách khác cho đúng như lời đức
Phật đã dạy: “Giới sanh Định, Định sanh Tuệ”, chứ đâu có Tuệ sanh Định,
Định sanh Giới.

Đặc tướng tốt hay xấu đều do nhân quả huân tập nhiều đời nhiều kiếp mà
thành, chứ không phải huân tập trong một sớm một chiều mà có được. Cho nên,
người có tài ba lỗi lạc là do sự huân tập nhiều đời nhiều kiếp, cũng như người tu
nhanh chậm. Nếu chúng ta nói rằng mình tu chậm thì bỏ cuộc tu, tức là không
huân tu nữa thì như vậy đặc tướng của chúng ta sẽ xấu và cuộc đời sẽ trôi lăn
trong sáu nẻo luân hồi chịu khổ đau mãi mãi. Người ta tu nhanh là nhờ người ta
tu nhiều kiếp rồi, còn mình tu chậm là do mình mới tu trong kiếp này mà thôi.

Đường về Xứ Phật - Tập 6 (Phần 2/3)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/duong-ve-xu-phat-tap-6-phan-2-3.html



Chính đó là đặc tướng của mỗi người. Vì thế càng tu chậm lại càng tu tập nhiều
hơn; càng tu chậm lại càng tu tập kỹ hơn.

THỌ HÀNH

Câu hỏi của Chơn Thành

Hỏi: Kính thưa Thầy! Trong quá trình tu tập bị thọ hành quấy nhiễu thì dùng
pháp gì để đoạn diệt nó? Có ai trong quá trình tu tập mà không bị thọ hành
không?

Đáp: Gặp thọ hành phải giữ độc cư trọn vẹn, phải gan dạ đừng sợ hãi, phải đầy
đủ nghị lực dũng cảm và dùng pháp hướng tâm để đẩy lui các cảm thọ đó,
trong quá trình tu tập mọi người ai cũng gặp thọ hành nhưng tùy nghiệp nặng
nhẹ mà thôi.

Thọ hành do tu tập sai mà thành bệnh, vì thế khi bị thọ hành thì chúng ta phải
quán xét lại sự tu tập của mình xem coi tu sai chỗ nào, để rồi chỉnh lại.

Quý Thầy nên lưu ý, khi đức Phật đã dạy tu hành thì Ngài đã nhắc nhở chúng
ta: “Pháp của ta, đến để mà thấy, không có thời gian”. Do lời dạy này khi
tu tập bị thọ hành là chúng ta biết đã tu sai, phải mau mau sửa lại. Khi tu tập
cảm giác thấy toàn thân thoải mái dễ chịu, cảm giác toàn tâm an lạc, thanh
thản, vô sự thì đó là tu đúng còn ngược lại là tu sai.

Pháp Phật tu hành rất dễ nhận xét sai đúng, như pháp xả tâm, Tứ Chánh Cần ly
dục ly ác pháp, khi tiếp duyên ra gặp đối tượng mà tâm sanh sân hận, tức giận,
phiền não, dữ tợn thì đó là ức chế tâm không phải xả tâm, nếu có sự giảm bớt
sân hận trong lòng là có ức chế và có xả tâm, nếu hoàn toàn gặp đối tượng mà
tâm vẫn thản nhiên, thanh thản, an lạc, không có một chút phiền não nào thì đó
là xả tâm sạch.

Người xả tâm sạch ác pháp là người giải thoát; là người đi trong đạo lộ của Phật;
là người có chánh định, tâm hồn đang ở trong thiền thứ nhất; là người sẽ có đầy
đủ Tam Minh, Lục Thông; là người đã làm chủ sanh tử luân hồi, chấm dứt sự tái
sanh, làm chủ hoàn toàn cuộc sống. Đó là làm một cuộc cách mạng đòi lại
quyền làm chủ sự sống chết của kiếp con người.

MỤC LIÊN THANH ĐỀ

Câu hỏi của một cư sĩ miền Bắc

Đường về Xứ Phật - Tập 6 (Phần 2/3)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/duong-ve-xu-phat-tap-6-phan-2-3.html



Hỏi: Kính thưa Thầy! Câu chuyện Mục Liên, Thanh Đề có phải là sự báo hiếu
của Đạo Phật hay không? Báo hiếu như vậy có đúng hay không? Xin Thầy chỉ
dạy cho chúng con được rõ.

Đáp: Kinh Vu Lan Bồn là kinh sách phát triển của Đại Thừa, xây dựng đạo lý của
mình trên hình thức cứu độ, kinh khéo léo dùng tập thể cứu độ để đánh lừa
người khác, mạo nhận là Phật dạy để không ai truy tìm sự lừa đảo này được.

Như chúng ta đã biết, đức Phật đã từng dạy chúng ta: “Các con tự thắp đuốc
lên mà đi”. Giáo pháp của Ngài được xây dựng trên nền tảng “Đạo đức nhân
quả”, thì không có lý nào đức Phật lại dạy một điều phi đạo đức, phi nhân quả
như vậy sao?

Chúng ta phải xem xét lại coi những loại kinh sách phát triển này, chứ đừng vội
tin.

Đạo đức nhân quả là một thứ đạo đức được xây dựng trên sự công bằng, công lý
và bình đẳng với một trí tuệ vô hạn, thấu suốt được mỗi hành động của con
người làm thiện hay làm ác.

Vì xây dựng tôn giáo của mình trên một nền đạo đức công lý, công bằng và bình
đẳng cho mọi người như vậy, nên trên đầu Ngài chẳng có ai là Thầy của mình,
chẳng có ai cứu độ cho mình được, chỉ có sức tự lực và trí tuệ của mình mới cứu
mình thoát ra cảnh đau khổ của kiếp làm người đang bị luân lưu trong vòng
nhân quả luân hồi.

Ngài đã tự cứu mình bằng những giáo pháp mà Ngài tự tìm ra được. Giáo pháp
đó là một thứ giáo pháp rất thực tế và cụ thể, mà mỗi pháp môn đều có cách
thức tu tập trực tiếp đối trị lại từng tâm niệm ác và sự đau khổ của con người
trong cuộc sống để vượt thoát ra khỏi.

Một giáo pháp không có hình ảnh, lý và sự mơ hồ, trừu tượng, không có sự cầu
khẩn, van xin, cứu độ; không có sự cúng bái, tụng, niệm và chú thuật v.v..

Một giáo pháp không có thế giới siêu hình, không có linh hồn người chết. Không
có đấng Ngọc Hoàng Thượng Đế, không có đấng Tạo Hóa, không có thần linh và
cũng không có ma, quỷ v.v..

Một giáo pháp chỉ dạy cho chúng ta, những gì cần dứt bỏ thì phải dứt bỏ, những
gì cần tu tập thì phải tu tập, những gì cần trau dồi thì phải trau dồi và những gì
cần thông hiểu thì phải thông hiểu.

Đường về Xứ Phật - Tập 6 (Phần 2/3)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/duong-ve-xu-phat-tap-6-phan-2-3.html



Người nghiên cứu và có thực hành giáo pháp của đức Phật thì không thể nào bị
người khác lừa đảo bằng những pháp tà giáo, ngoại đạo. Chỉ có những người
chưa từng nghe đến giáo pháp của đức Phật thì dễ bị kẻ khác mạo nhận pháp
môn tà giáo là của Phật.

Vì giáo pháp của đạo Phật không có một giáo pháp nào của ngoại đạo tương
đồng được. Giáo pháp của Ngài là giáo pháp “xả, ly”, với một pháp hướng tâm
“Như lý tác ý” tuyệt vời, với mục đích khiến cho tâm con người bất động trước
các pháp và các cảm thọ.

Giáo pháp của Ngài chỉ có tự lực cứu mình, còn giáo pháp của ngoại đạo thì nhờ
đến tha lực cứu mình. Do thế, ta nhận ra giáo pháp của Phật một cách rất dễ
dàng không có khó khăn, vì một bên là tự lực và một bên là tha lực.

Vì thế, câu chuyện Mục Kiền Liên và Bà Thanh Đề, ta thấy rõ đó là giáo pháp
của Ngoại đạo đang lồng trong giáo pháp của đạo Phật, mượn danh đức Phật để
lừa gạt tín đồ Phật giáo theo đạo của mình mà không nghi ngờ. Đó là cái khéo
léo của Đại Thừa Giáo và Thiền Đông Độ.

Kinh sách Đại Thừa, người ta đọc rất hấp dẫn do sự diễn đạt qua hình thức cấu
kết giống như tiểu thuyết và giàu sức tưởng tượng theo kiểu thiền Đông Độ.

Mục Liên đi theo Phật tu hành chứng quả giải thoát đắc Lục thông. Mẹ là Thanh
Đề, trước kia sùng kính Phật pháp, cúng dường trai Tăng tứ sự đầy đủ, sau khi
Mục Liên bỏ nhà đi tu, bà tức giận làm bánh nhân thịt chó để thử thách chúng
Tăng, nên bị tội đọa địa ngục ngạ quỷ.

Mục Liên chứng đắc thần thông dùng thiên nhãn thấy mẹ mình đang đọa địa
ngục ngạ quỷ, đói khát vô tận. Thương mẹ Ngài dùng thần thông xuống địa
ngục thăm và mang theo một bát cơm cho mẹ. Thanh Đề đang đói khát thấy
cơm bà đón nhận và bốc ăn liền, nhưng không thể ăn được, vì cơm đã cháy
thành than.

Mục Liên thấy mẹ thọ lãnh quả khổ đói khát như vậy, muốn ăn mà ăn chẳng
được, chẳng biết làm cách nào cứu mẹ được, nên Ngài trở về bạch với đức Phật
và mong nhờ đức Phật chỉ giáo cứu mẹ mình.

Đức Phật bày vẽ: “Trong mùa an cư kiết hạ, chúng Tăng đang tu học
thân, tâm thanh tịnh, ngày rằm tháng bảy là ngày giải hạ, nên cung
thỉnh chư Tăng cúng dường trai phạn tứ sự, nhờ ơn công đức tu hành
của các Ngài hợp lại thành một sức mạnh to lớn, với công đức nầy có
thể mới cứu mẹ Ngài thoát cảnh địa ngục”.

Đường về Xứ Phật - Tập 6 (Phần 2/3)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/duong-ve-xu-phat-tap-6-phan-2-3.html



Mục Liên vâng lệnh Phật làm y như lời dạy, mẹ Ngài thoát cảnh địa ngục.

Qua sự tích này đã biến ngày rằm tháng bảy trở thành một phong tục trong dân
gian, ngày báo hiếu, ngày xá tội vong nhân v.v..

Câu chuyện Mục Liên Thanh Đề là một câu chuyện phi đạo đức trong Phật giáo
Đại Thừa. Một câu chuyện được dựng lên trong thời đại phong kiến, lúc vua
quan chuyên ăn lo hối lộ, mua quan bán chức, làm những điều bất công, không
công bằng, công lý.

Đạo Phật Nguyên Thủy chủ trương tự độ không cầu tha lực độ mình. Cầu tha lực
độ mình là giáo pháp của ngoại đạo, là của Phật giáo phát triển Đại Thừa như
trên chúng tôi đã nói. Đó là một thứ giáo pháp phi đạo đức, phi nhân quả, không
công bằng và công lý.

Đọc chuyện Mục Liên Thanh Đề chúng ta thấy đạo Phật tổ chức giống như chế
độ phong kiến không khác chút nào. Ăn lo hối lộ với những danh từ rất cao
thượng: “Độ chúng sanh”.

Cha mẹ làm tội ác bị nhà vua bắt giam cầm, tù tội, con thi cử làm quan, không
cứu cha mẹ được vì tội quá nặng, nên phải nhờ những vị quan lớn khác bằng
cách phải lo lót hối lộ, (Trai tăng cúng dường tứ sự). Nhờ có lo lót như vậy, bà
Thanh Đề mới thoát cảnh tù tội A Tỳ Địa Ngục.

Đối với một tôn giáo lớn như Phật giáo Đại Thừa mà còn có hình thức ăn lo, hối
lộ như vậy thì trên đời này còn có nghĩa lý gì là đạo đức công bằng và công lý;
còn có nghĩa lý gì gọi là đạo đức nhân quả không làm khổ mình, khổ người; còn
có nghĩa lý gì là mang danh là tôn giáo khi dạy tín đồ làm điều phi đạo đức như
vậy.

Nếu trên thế gian này không có một đạo luật nhân quả thì loài người đừng nói
đến hai chữ công bằng và công lý. Vì không bao giờ có công bằng và công lý khi
mà không có luật nhân quả. Không có một đấng Vạn Năng hay một đấng Tạo
Hóa hoặc một Đức Chúa Trời hoặc một Ngọc Hoàng Thượng Đế nào cầm cán
cân công bằng và công lý cho loài người này được, chỉ có luật nhân quả mới giữ
vai trò công bằng và công lý này mà thôi. Vì nhân quả là do hành động của mọi
người tự làm tội hay vô tội đều chính nơi họ, cho nên luật nhân quả chính là con
người tạo ra, để xử phạt hay ban thưởng chính lại họ, chứ không có một kẻ thứ
hai nào khác thưởng phạt. Vì thế, nó rất công bằng và công lý, không ai lo lót và
hối lộ nó được. Kẻ nào làm ác thì phải thọ lấy quả khổ, kẻ nào làm thiện thì
hưởng được phước báo.

Đường về Xứ Phật - Tập 6 (Phần 2/3)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/duong-ve-xu-phat-tap-6-phan-2-3.html



Sau khi tu hành chứng đạo, đức Phật dẫn tâm đến Lậu Tận Minh, Ngài đã thấy
luật nhân quả rất rõ ràng, công bằng và công lý vô cùng, cũng vì luật nhân quả
có công bằng công lý như vậy, nên con người phải chịu trôi lăn trong sáu nẻo
luân hồi thọ biết bao nhiêu sự đau khổ từ kiếp này đến kiếp khác, đều do chính
hành động nhân quả của họ.

Ở trên đời người ta có tiền, có thế lực, thì người ta có thể mua được tội lỗi,
nhưng với luật nhân quả thì không thể mua tội được. Trải qua một thời gian dài
từ chế độ bộ lạc mãi nô đến chế độ phong kiến đã chứng minh điều này “Đa
kim ngân Phá luật lệ”. Và mãi sau này dù cho bất cứ một chế độ nào thì sự
công bằng và công lý sẽ chẳng thực thi được trọn vẹn.

Dưới chế độ phong kiến, con cháu của vua quan có làm tội giết người, cướp của
vẫn ung dung phe phẩy tự do mà không ai làm tội làm tình được, pháp luật đối
với những hạng người này như bắt cóc bỏ dĩa.

Cho nên, Đại Thừa Giáo là một tôn giáo bị “thế tục phong kiến hóa” với sự lý
luận vụng về để lộ chơn tướng thế tục: “Khi chư Tăng chấp nhận thọ dụng
trai Tăng và tứ sự cúng dường thì hợp lại công đức tu hành của mình
thành một công đức vô lượng, công đức đó sáng chói như ngọn đuốc trí
tuệ khiến cho tâm bà Thanh Đề giác ngộ nên bà mới thoát khỏi địa
ngục”. Đó là hình thức ăn lo tập thể của chế độ phong kiến mà Phật giáo Đại
Thừa đã bị đồng hóa.

Đó là cách lý giải không chân thật của các nhà Đại Thừa khéo che đậy lừa đảo
những tín đồ mê tín, vô minh, chứ không thể nào che đậy với những người đệ tử
của Phật đã được trang bị đạo đức nhân quả. Vì giáo pháp của đức Phật dạy rõ
ràng, cụ thể, người tu sĩ phải lấy đức hạnh (giới luật) làm đầu. Chỉ có đạo đức
nhân quả thì mới có công bằng, công lý và từ bi đối với mọi người mọi loài
chúng sanh. Và vì thế, không thể nào có sự gian xảo lừa đảo dối trá theo kiểu
dạy của kinh sách Đại Thừa như trên.

Bài kinh Vu Lan Bồn chỉ gạt những người chưa hiểu giáo lý chân chánh và đạo
đức nhân quả của đạo Phật. Bài kinh Vu Lan hôm nay đã trở thành một sự lừa
đảo có sách vở và đã trở thành một truyền thống báo hiếu vô đạo đức trong
lòng tín đồ Phật Giáo Việt Nam hơn cả nghìn năm mà không ai phát giác ra
được.

Mùa Vu Lan! Mùa báo hiếu! Những danh từ này đã lặp đi lặp lại trong lòng người
Phật tử hiếu hạnh Việt Nam, nhưng mấy ai đã biết sự hiếu hạnh này là phi hiếu
hạnh, là sự bị lừa đảo. Hằng năm người Phật tử đã tốn biết bao nhiêu tiền của
trong mùa Vu Lan! Mùa Báo hiếu! Một việc làm chẳng ích lợi gì cho những người

Đường về Xứ Phật - Tập 6 (Phần 2/3)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/duong-ve-xu-phat-tap-6-phan-2-3.html



thân thương quá cố của mình, chỉ có làm lợi ích cho các nhà sư Đại Thừa mà
thôi.

Nếu mọi người ai cũng đều thông hiểu đạo đức nhân quả của đạo Phật thì
những kinh sách phi đạo đức của Đại Thừa không thể lường gạt họ được như: Vu
Lan Bồn kinh, Phẩm Phổ Môn trong bộ Diệu Pháp Liên Hoa kinh, Di Đà kinh, Bát
Dương kinh, Thủ Lăng Nghiêm kinh, Duy Ma Cật kinh vv…​ Đó là những loại kinh
sách phi đạo đức, phi chân thật, phi Phật pháp, nó không triển khai tri kiến giải
thoát và tri kiến đạo đức nhân quả, nó khiến cho trí tuệ con người u mê, vô
minh, đen tối, liệt tuệ thường sống với sự hiểu biết mơ hồ, trừu tượng, mê tín
của thế giới siêu hình tưởng, nó dạy người làm những việc thiếu đạo đức và
thiếu chân thật, thường cúng tế, cầu cạnh, van xin, gia hộ, hộ trì v.v…

Với lòng đại từ, đại bi của chư Phật và chúng Thánh Tăng, theo như trong kinh
Vu Lan Bồn đã dạy ông Mục Kiền Liên cứu mẹ. Giả thuyết, nếu làm được như
vậy thì tất cả chúng Tăng và đức Phật tập trung công đức tu hành giải thoát của
mình lại thành một công đức vô lượng vô biên như một ngọn đuốc khổng lồ
cháy sáng rực, và hướng đến chúng sanh, khiến cho chúng sanh ngộ được đạo
lý giải thoát để mọi người ly dục ly ác pháp thoát ra cảnh địa ngục tại tâm, thì
đâu cần gì chúng sanh phải tu hành vất vả khổ nhọc, mà cũng vẫn được giải
thoát như thường, cũng giống như chư Tăng hợp công đức tu hành của mình lại
thành một trí tuệ lớn, khiến cho tâm bà Thanh Đề ngộ được đạo lý giải thoát,
liền thoát ra cảnh địa ngục A Tỳ. Nếu chư Phật và chư Thánh Tăng làm được
những điều này thì thế gian lại có thêm một tôn giáo phi đạo đức, thì chúng tôi
là những Phật tử chân chánh sẽ không chấp nhận điều này.

Nếu chư Thánh Tăng trong thời đức Phật đã cứu độ cho bà Thanh Đề thoát cảnh
địa ngục như vậy thì với tâm đại từ đại bi của Phật và chư Thánh Tăng không lẽ
không làm điều này để độ chúng sanh thoát khổ sao? Có lý đâu vì một cá nhân
nhỏ mọn như bà Thanh Đề mà chư Tăng còn độ được thay huống là với tất cả
chúng sanh trên hành tinh này đang đau khổ mà Phật và chư Thánh Tăng đều
biết rõ, mà làm ngơ sao? Hay phải đợi cúng dường tứ sự? Có cúng dường tứ sự
mới cứu độ thì còn gì là Phật, là Thánh Tăng nữa, phải không các bạn?

Bởi vậy, kinh điển Đại Thừa diễn đạt giáo lý phi đạo đức một cách cụ thể rõ
ràng, thế mà mọi người vì quá vô minh, u tối không thấy, nên bị lừa đảo, bị
lường gạt một cách đau đớn.

Công đức tu hành của Phật vô lượng vô biên mà Ngài còn từ chối không cứu độ
ai hết, Ngài chỉ là một hướng đạo viên mà thôi. Ngài đã rõ thấu đạo lý nhân quả
tường tận, mà không ai hiểu đạo lý nhân quả hơn Ngài. Do hiểu đạo lý nhân quả

Đường về Xứ Phật - Tập 6 (Phần 2/3)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/duong-ve-xu-phat-tap-6-phan-2-3.html



tường tận, dù biết rằng mình có đủ thần lực, có vô lượng vô biên công đức,
nhưng Ngài vẫn từ chối không cứu độ ai hết, vì cứu độ là một việc làm phi đạo
đức, nên Ngài dạy: “Các con hãy tự thắp đuốc lên mà đi, Ta chỉ là một
người chỉ đường mà thôi”.

Theo đạo lý nhân quả, ai làm ác thì phải chịu nhận lấy quả khổ, không ai cứu
khổ cho kẻ làm ác được, chỉ có các nhà Đại Thừa mới có một đức Bồ Tát Quan
Thế Âm dám làm điều phi đạo đức này (phẩm Phổ Môn kinh Pháp Hoa) rồi đến
chư Thánh Tăng và đức Phật trong kinh Vu Lan Bồn mới dám cả gan làm điều
phi đạo đức, phi giáo lý của Phật để cứu bà Thanh Đề thoát cảnh địa ngục, bằng
cách ăn lo tứ sự cúng dường.

Xưa, thời đức Phật còn tại thế, Ngài còn phải xin ăn để gieo duyên độ chúng
sanh, nhờ có gieo duyên nhân quả thiện như vậy, Ngài mới đủ duyên để thuyết
giáo pháp của mình, khiến cho chúng sanh ngộ được chân lý giải thoát rồi mới
lần lần tu tập dứt bỏ và xả ly, mới thoát cảnh địa ngục trần gian đầy đau khổ
của kiếp làm người.

Các nhà Đại Thừa xây dựng sự cứu độ một cách vô lý, thiếu công bằng và công
lý, thế mà mọi người vẫn tin theo, làm theo với sự thiếu suy nghĩ. Đem công đức
tu hành giải thoát của mình, hợp lại làm một ngọn đèn sáng, khiến cho người
đang mê gặp ngọn đèn này, trí tuệ bừng sáng, thoát cảnh địa ngục (nếu được
như vậy thì đâu cần gì phải tu). Đó là một thứ vọng ngữ của các nhà Đại Thừa,
để lừa đảo những người tín đồ thiếu trí tuệ và cũng khiến cho những người có trí
tuệ, hiểu biết nghi ngờ Phật giáo và xem thường đạo Phật, cho rằng Phật giáo là
một tôn giáo mê tín, một tôn giáo không có đạo đức.

Nếu thật sự những loại kinh sách này là của Phật giáo thì Phật giáo không còn
đất đứng trên hành tinh này nữa, một khi thời đại dân trí càng đi lên và khoa
học càng tiến bộ, thì người ta càng rõ sự gian xảo này. Trên hành tinh này duy
chỉ cần phải có một đạo đức nhân quả và đạo đức ấy phải được phát triển đúng
mức để quân bình vật chất và tinh thần của con người được cân bằng, thì xã hội
loài người mới có sự an vui, hạnh phúc. Do thế, các tôn giáo nào thiếu đạo đức,
gây mê tín, tạo thế giới siêu hình trừu tượng, viển vông, dạy những điều phi đạo
đức, thường lừa đảo tín đồ, thì phải bị khoa học chỉ mặt vạch tên và sẽ bị nhân
loại đào thải khỏi cuộc sống của họ.

Bởi vậy, câu chuyện Mục Liên Thanh Đề là câu chuyên phi đạo đức, phi công lý,
phi công bằng, phản lại đạo đức nhân quả của Phật giáo. Sự báo hiếu của đạo
Phật như trong kinh sách Đại Thừa là không phải của đạo Phật, kinh sách này
đã bị dân gian thế tục hóa Phật giáo theo thời đại phong kiến của nó.

Đường về Xứ Phật - Tập 6 (Phần 2/3)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/duong-ve-xu-phat-tap-6-phan-2-3.html



Người tu sĩ đạo Phật muốn báo hiếu cha mẹ thì phải tu hành, sống đúng giới
hạnh, không hề vi phạm một lỗi nhỏ, sống thiểu dục tri túc, ăn ngủ độc cư đúng
cách, đầy đủ oai nghi chánh hạnh, tâm thường thanh thản, an lạc, ly dục ly ác
pháp và nhập sâu Bốn Thánh Định thực hiện Tam Minh, làm chủ sự sống chết
và luân hồi, thì mới báo hiếu trọn vẹn. Còn người tín đồ muốn báo hiếu thì phải
giữ gìn năm giới nghiêm túc, thường khuyên cha mẹ giữ gìn làm điều thiện,
đừng làm điều ác. Đó là sự báo hiếu chơn thật của Phật giáo

Thực hiện được những điều này qua đời sống gương hạnh cao quý, khiến cho
cha mẹ nhiều đời nhiều kiếp vì có nhân duyên nhân quả nên quy tựu gặp lại
nhau để nhận lấy gương hạnh đạo đức giải thoát và giáo pháp của Phật hướng
dẫn cho những người thân thương của mình từ vô lượng kiếp để thoát ra cảnh
đời đầy đau khổ. Đó là báo hiếu cha mẹ, chớ không phải làm lễ trai Tăng cúng
dường tứ sự để nhờ công đức của chư Tăng cứu độ cha mẹ là báo hiếu.

Báo hiếu kiểu đó là báo hiếu không thực tế, thua xa các nhà Nho giáo Đạo
Khổng “Quạt nồng ấm lạnh” không làm cho cha mẹ buồn rầu, thường làm vui
lòng cha mẹ.

Sống chửi cha, mắng mẹ, làm cho cha mẹ buồn khổ, đến khi chết rước chư Tăng
cúng dường Tam Bảo để báo hiếu, thì thật là buồn cười, bày đặt chuyện báo
hiếu như vậy không đạo nghĩa và thực tế, đó là lối lường gạt người “tiền mất
tật mang”, chẳng làm ích lợi gì cho ai cả?

TỆ NẠN MÊ TÍN

Câu hỏi của phật tử Luân

Hỏi: Kính thưa Thầy! Ở nước ta (VN) hiện nay tệ nạn mê tín, dị đoan như cầu
siêu, cầu an, xin xăm, bói quẻ, xem ngày giờ tốt xấu, cúng sao, giải hạn, lên
đồng, nhập xác… đang là hiểm họa, tệ nạn xã hội là một gánh nặng của con
người. Kính thưa Thầy, để đẩy lùi những tệ nạn này ra khỏi loài người và làm
cho cuộc sống tốt đẹp hơn, chúng con cần phải làm những gì?

Đáp: Muốn đẩy lùi tệ nạn mê tín dị đoan thì người cư sĩ đệ tử của đức Phật phải
sáng suốt nhận định và thông suốt những gì mà đức Phật đã dạy, đừng quá vội
tin vào những người khác, hễ nghe nói Phật thuyết là bất cứ cái gì cũng vội
vàng tin ngay liền, tin như vậy là tin mù quáng dễ bị kẻ khác lừa đảo, đó là một
bằng chứng thật sự hiện giờ các tệ nạn mê tín xảy ra chung quanh trong các
ngôi chùa là do Phật tử quá tin theo các Thầy Tổ của mình, Thầy Tổ của mình
đang chịu ảnh hưởng của tà giáo ngoại đạo đã biến trở thành những người đang

Đường về Xứ Phật - Tập 6 (Phần 2/3)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/duong-ve-xu-phat-tap-6-phan-2-3.html



dối trá, mượn sắc áo của Phật giáo để kinh doanh tôn giáo làm giàu trên mồ hôi
nước mắt của tín đồ.

Bởi vậy, người tín đồ Phật giáo phải tin vào đạo đức nhân quả làm người, không
làm khổ mình, khổ người, là một điều lợi ích rất lớn, hãy dẹp bỏ lòng tham vọng,
ích kỷ nhỏ mọn của mình, những mơ ước thiếu thực tế, hãy tự lực sống đúng
đạo đức nhân quả là đã thấy hạnh phúc ngay liền, dẹp bỏ những sự cầu cạnh
tha lực nương tựa vào thần quyền, đó là những hy vọng mơ tưởng hão huyền,
đừng tin và làm theo những điều phi đạo đức nhân quả mà trong thế giới siêu
hình tưởng thường bày vẽ ra thì tệ nạn mê tín trong xã hội sẽ được đẩy lùi ngay
tức khắc.

Giáo lý của đạo Phật có những tiêu chuẩn đã được xác định:

1. Đạo đức nhân bản.
2. Không có thế giới siêu hình.
3. Người chết năm uẩn tan hoại tất cả chỉ còn lại nghiệp lực thiện ác (nhân

quả) tiếp tục tái sanh.
4. Pháp môn tu tập của đạo Phật duy nhất chỉ có GIỚI, ĐỊNH, TUỆ.
5. Ngoài giới, định, tuệ thì không phải giáo pháp của đức Phật nữa.
6. Giới định tuệ là chỉ cho một tâm duy nhất của ba trạng thái kết hợp tạo

thành một nguồn sống giải thoát chứ không phải ba pháp.
7. Giới là đạo đức nhân bản - nhân quả.
8. Định là tĩnh giác.
9. Tuệ là sự hiểu biết.

Ba vấn đề này gom chung vào một tâm, nếu tâm có hiểu biết tĩnh giác trong
đạo đức nhân bản - nhân quả thì tâm liền có giải thoát.

Đó là một vấn đề (giới, định, tuệ) duy nhất của đạo Phật giúp cho con người
vượt qua khổ đau của kiếp làm người, ngoài vấn đề này thì không có giáo pháp
nào của đức Phật dạy cầu tha lực cả. Nếu có giáo pháp cầu tha lực là giáo pháp
của ngoại đạo, đó là một sự xác định nghiêm túc của đạo Phật.

Đạo Phật cấm kị nhất là thần thông và thế giới siêu hình, thần thông đạo Phật
cho là huyễn hóa, thế giới siêu hình đạo Phật cho là thế giới ảo tưởng.

Thần thông và thế giới siêu hình là hai phương tiện dùng để lừa đảo gây sự mê
tín dị đoan trong lòng người, khiến cho người ta đi vào tội lỗi. Bởi vậy những
người hiểu biết cần phải triệt tiêu và quét sạch nó trên hành tinh này.

Đường về Xứ Phật - Tập 6 (Phần 2/3)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/duong-ve-xu-phat-tap-6-phan-2-3.html



Người ta gán cho đạo Phật có nhiều pháp môn từ thấp đến cao để tùy theo căn
cơ của mỗi chúng sanh mà tu tập, đó là lối biện luận lừa đảo những người mạo
danh Phật giáo.

Ngoài Bát Chánh Đạo để thực hiện giới, định, tuệ thì không còn pháp môn nào
được gọi là của đạo Phật nữa, đừng đem những tà pháp mê tín dị đoan mà gán
cho đạo Phật, đó là một việc làm tội lỗi đối với con người trên hành tinh này.

Khi quý vị đã rõ thấu giáo pháp của đức Phật là giới, định, tuệ thì bất cứ một
ngôi chùa nào mà dạy khác pháp môn giới, định, tuệ thì quý vị không chấp
nhận, không nghe theo, không cúng dường, không đến chùa đó nữa, không thọ
nhận hoặc tu tập theo giáo pháp ngoại lai đó.

Từ khi đức Phật tịch, giáo đoàn Phật giáo bị phân hóa chia thành nhiều bộ phái
do những vị tu sĩ lãnh đạo tham danh đắm lợi đã nỡ tâm giết Phật giáo chết, từ
đó các Ngài đưa vào những giáo pháp của ngoại đạo để lừa đảo tín đồ Phật
giáo. Do đó, mới có những kinh sách dạy cầu siêu, cầu an, xin xăm, bói quẻ,
xem ngày giờ tốt xấu, cúng sao, giải hạn, lên đồng, nhập xác… làm đủ mọi điều
mê tín dị đoan, nó được xem là một hiểm họa rất lớn, một tệ nạn xã hội. Các
chùa đang hành những nghề nghiệp này là đã tạo một gánh nặng cho xã hội
loài người.

Muốn đẩy lùi những tệ nạn này, thì trong các chùa quý Thầy trụ trì phải đình chỉ
ngay liền những nghề nghiệp lừa đảo, phi đạo đức này thì tệ nạn mê tín, dị đoan
sẽ được chấm dứt. Đó là dứt trừ tận gốc phát sanh ra nó.

Muốn đẩy lùi tệ nạn này thì quý vị cư sĩ không nên tin và không làm theo những
giáo pháp mê tín, phi đạo đức này, bằng cách không đến những ngôi chùa có
hành nghề như vậy và cũng không cúng dường cho các vị Tăng ở đây. Có như
vậy, mới có thể đẩy lùi và dẹp sạch những tà giáo phi nhân quả này thì loài
người mới thoát khỏi gánh nặng khổ đau này.

LÀM LỄ QUY Y CHO NGƯỜI CHẾT

Câu hỏi của phật tử Luân

Hỏi: Kính thưa Thầy! Trong kinh Thập Nhị Nhân Duyên, Đức Phật đã xác định rõ
ràng không có thế giới siêu hình, tức là không có linh hồn, thần thức,… sau khi
chết. Vậy mà tại sao chúng con thấy quý Thầy, quý Cô và quý cư sĩ Phật giáo lại
dựa đâu mà cho rằng có thế giới siêu hình? Bằng chứng quý Thầy, quý Cô và
quý cư sĩ đứng ra bày vẽ tổ chức lo toan đám ma, cúng vong, tiễn linh, chẩn tế
cô hồn giải oan bạt độ, thậm chí còn có rất nhiều quý Thầy ngang nhiên ngồi

Đường về Xứ Phật - Tập 6 (Phần 2/3)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/duong-ve-xu-phat-tap-6-phan-2-3.html



trên pháp tòa để thuyết pháp giảng đạo làm lễ quy y Tam Bảo và thọ ngũ giới
cho những vong linh. Những việc làm của quý Thầy, quý Cô và quý cư sĩ đã đi
ngược lại lời dạy chân thật của đức Phật và làm lệch lạc đường đi chân chánh
của đạo Phật, khiến cho mọi người có hiểu biết sẽ nghi ngờ Phật giáo. Xin Thầy
chỉ dạy cho chúng con được rõ và khiến cho mọi người không còn nghi ngờ Phật
giáo nữa.

Đáp: Người ta không rõ mục đích quy y Tam Bảo và thọ ngũ giới là gì? Cho nên,
mới dám làm những điều mê tín lừa đảo con cháu người đã chết. Quy y Tam
Bảo và thọ ngũ giới cho người đã chết là để lấy lòng Phật tử trong khi người
Phật tử đang đau khổ vì mất mát những người thân thương, họ không còn sáng
suốt nhận định, nên hễ quý Thầy bày vẽ làm điều gì thì cứ làm ngay liền để
mãn nguyện lòng thương yêu của mình đối với những người thân.

Mục đích quy y Tam Bảo và thọ ngũ giới là để sống và thực hiện một đời sống
đạo đức làm người không làm khổ mình, khổ người, sống trong thiện pháp, sống
biết tha thứ và thương yêu mọi người, mọi loài, chứ không phải quy y Tam Bảo
là để được làm đệ tử của Phật, để ở cõi Diêm Đình vua Diêm Vương nể mặt, quỷ
sứ, ngục tốt Ngưu Đầu, Mã Diện không dám hành hạ. Hiểu như vậy là mê tín là
sai không đúng chánh tri kiến của đạo Phật. Còn nếu bảo rằng quy y Tam Bảo là
để gieo duyên với Phật pháp thì lại còn sai hơn nữa, khi cha mẹ còn sống không
bằng lòng thọ Tam Quy Ngũ Giới đến khi chết con cháu nhờ Sư, Thầy làm lễ Quy
Y Tam Bảo thì vấn đề này không phải tự tâm nguyện của ông bà mà là một sự
ép buộc của con cháu, như vậy thử hỏi làm sao có sự gieo duyên cho được, khi
mà tâm không thành, ý không muốn.

Các Sư Thầy ngang nhiên ngồi lên pháp tòa thuyết pháp giảng đạo hoặc làm lễ
quy y Tam Bảo cho những vong linh này là một việc làm mê tín, vô minh không
thông hiểu đạo Phật, làm một điều phi Phật giáo, vì Phật giáo là một tôn giáo tự
lực cánh sinh, chứ không nhờ vào tha lực nào cả mà phải tự mình khi còn sống
có một sự thành tâm ước muốn để trở thành một con người có đạo đức làm
người, không làm khổ mình, khổ người, để trở thành một con người sống toàn
thiện và để trở thành một con người sống với một tâm hồn thanh thản, an lạc,
bất động trước các pháp. Và có sự ước muốn như vậy thì quy y Tam Bảo và thọ
ngũ giới mới có giá trị và ý nghĩa đúng nghĩa chân chánh của đạo Phật. Còn
ngược lại là không có ý nghĩa tự lực, trên con đường cầu đạo giải thoát thì
không có một người nào đi thay thế cho ai được mà phải chính nơi người đó, vì
thế quy y cho người đã chết là một việc làm sai, gây mê tín, dị đoan, lạc hậu
trong đạo Phật, đó là một việc làm tội lỗi.

Đường về Xứ Phật - Tập 6 (Phần 2/3)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/duong-ve-xu-phat-tap-6-phan-2-3.html



Đạo Phật không chấp nhận sự thường hằng của linh hồn, thế mà Sư, Thầy lên
pháp tòa thuyết pháp, quy y Tam Bảo và truyền ngũ giới cho vong linh thì đó là
một việc làm của ngoại đạo lừa đảo lòng hiếu hạnh và tình thương yêu của tín
đồ Phật giáo đối với người quá cố. Việc làm này chẳng có ích lợi gì cho người
chết mà còn khiến cho tín đồ hao tiền tốn bạc một cách si mê.

Khi cha mẹ hay những người thân thương qua đời, lòng thương yêu của chúng
ta đối với những người này, chỉ có một cách duy nhất là làm ích lợi cho người
chết, cũng như giúp cho họ gieo duyên với Phật pháp thì chỉ có việc ấn tống
kinh sách dạy về đạo đức làm người không làm khổ mình, khổ người. Nhờ có
kinh sách này mà người sống có lợi ích rất lớn thì người chết cũng có lợi ích rất
lớn. Tại sao vậy?

Tại vì người chết nghiệp lực sẽ tiếp tục đi tái sanh luân hồi ngay liền sau khi
chết và đã trở thành một người mới, có nghĩa là chết đây sanh kia cũng giống
như cây đuốc, cây đuốc này vừa tắt thì cây đuốc kia cháy sáng ngay liền để giữ
ánh sáng liên tục không bị gián đoạn. Luật nhân quả cũng vậy, thân này mất thì
có thân khác ngay liền để giữ đạo luật nhân quả không bị gián đoạn.

Vì thế, kinh sách đạo đức làm người không làm khổ mình, khổ người được ấn
tống và được phổ biến khắp cùng thì mọi người, ai cũng đều được đọc kinh sách
này giúp cho họ có một đời sống đạo đức toàn thiện, một đời sống giải thoát an
lạc. Đó là sự ấn tống kinh sách đạo đức nhân quả là gieo duyên quy y Tam Bảo
và thọ ngũ giới cho những người thân thương đã quá cố. Đó là sự báo hiếu rất
lớn của chúng ta khi cha mẹ đã qua đời, những việc làm này đem đến lợi ích
ngay liền là những người chung quanh chúng ta đang sống, họ trở thành những
người sống có đạo đức làm người, biết mang lại sự không đau khổ cho nhau, đó
là chân hạnh phúc của loài người thiết thực và cụ thể hơn.

NHỮNG KINH SÁCH MÊ TÍN

Câu hỏi của phật tử Luân

Hỏi: Kính thưa Thầy, đạo Phật chủ trương phải tự cứu mình, tức là phải dùng
sức tự lực của bản thân để ly dục ly ác pháp, không làm khổ mình, khổ người và
khổ muôn loài chúng sanh, giải thoát sanh tử khổ đau luân hồi của kiếp người.
Vậy thì, tại sao lại có các loại kinh Thủy Sám, Lương Hoàng Sám, Pháp Hoa, A Di
Đà, Địa Tạng, Vu Lan Bồn… dạy toàn tha lực, tức là lo tụng niệm van xin chư
Phật, chư vị Bồ Tát, Thiên Long Bát Bộ, Hộ Pháp Già Lam, chư vị thiên thần gia
hộ cho tai qua nạn khỏi, bịnh tật tiêu trừ hoặc tiếp dẫn hương linh về cõi Cực
Lạc Tây Phương của đức Phật A Di Đà. Như vậy có quá mâu thuẫn không thưa

Đường về Xứ Phật - Tập 6 (Phần 2/3)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/duong-ve-xu-phat-tap-6-phan-2-3.html



Thầy, xin Thầy vạch rõ chỗ đúng sai để chúng con được biết.

Đáp: Kinh sách Đại Thừa phát triển là kinh sách chịu ảnh hưởng của Bà La Môn
giáo, nhất là chịu ảnh hưởng của kinh sách Vệ Đà thuộc về tư tưởng văn minh
Ấn Độ, nhưng khi truyền sang qua các nước lân cận thì nó lại tiếp thu những sự
mê tín và lạc hậu của dân tộc các nước khác, nên kinh sách Đại Thừa là một loại
kinh sách tập hợp nhiều tư tưởng và những phong tục tập quán của con người,
có thể gọi kinh sách này là kinh sách bị thế tục hóa có nghĩa là khi nó truyền
vào một thời kỳ nào của xã hội thì nó bị đồng hóa với xã hội đó.

Ví dụ: Kinh sách này truyền vào gặp thời phong kiến thì nó bị đồng hóa với thời
phong kiến. Với tư bản thì nó bị đồng hóa với tư bản; với khoa học thì nó bị đồng
hóa với khoa học.

Kinh sách Đại Thừa không có một đường lối riêng biệt chỉ là một sự vay mượn,
một chiếc áo chấp vá nhiều miếng vải, cho nên nó chẳng có gì đặc biệt cả, chỉ
nhai lại bã mía của kẻ khác nhưng muốn nuốt cho trôi bã mía đó, tức là nó khéo
dùng những danh từ để làm cho người khác khó nhận ra, tưởng đó là một giáo
lý mới mẻ, nhưng không ngờ những người hiểu biết đã thấy rõ nó đi giẫm lại lối
mòn của người xưa.

Vì thế, những danh từ Lương Hoàng Sám, Thủy Sám, Pháp Hoa, Viên Giác, Thủ
Lăng Nghiêm, A Di Đà, Địa Tạng, Vu Lan Bồn, Bát Dương, Thập Vương, Lăng
Gia, Hoa Nghiêm…​ Tất cả những loại kinh sách này là tư tưởng của ngoài đạo
chứ không phải của Phật giáo, mà đã không phải của Phật giáo thì làm sao
chúng ta cho Phật giáo có mâu thuẫn với Phật giáo được.

Chúng ta chỉ cần biết kinh sách này không làm lợi ích cho con người, nó chỉ là
một mánh khóe lừa đảo con người làm những điều phi đạo đức và rất tai hại cho
con người.

TU NHƯ THẾ NÀO ĐÚNG PHÁP?

Câu hỏi của phật tử Luân

Hỏi: Kính thưa Thầy! Thầy dạy chúng con, hằng ngày phải tu cho đúng pháp,
đúng cách, đúng căn cơ đặc tướng của mình, song chúng con chưa thấu triệt
lắm, kính mong Thầy chỉ dạy cho chúng con để được thâm hành Phật Pháp, và
giải thoát thân tâm.

Đáp: Muốn tu tập đúng pháp, đúng cách, đúng căn cơ đặc tướng như thế nào?

Đường về Xứ Phật - Tập 6 (Phần 2/3)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/duong-ve-xu-phat-tap-6-phan-2-3.html



Chúng ta nên chia làm ba phần:

Đúng pháp

Đúng cách

Đúng căn cơ đặc tướng

ĐÚNG PHÁP

Sau khi nghiên cứu tường tận biết rõ pháp môn nào là của Phật, pháp môn nào
không phải của Phật.

Ví dụ:

1. Pháp môn của Phật là pháp xả tâm, chứ không phải là pháp môn ức chế
tâm.

2. Pháp môn của Phật là pháp môn vô ngã ác pháp, hữu ngã thiện pháp.
3. Pháp môn của Phật là pháp môn ngăn ác diệt ác pháp, sanh thiện tăng

trưởng thiện pháp.
4. Pháp môn của Phật là pháp môn toàn thiện.
5. Pháp môn của Phật là một pháp môn đạo đức nhân bản – nhân quả không

làm khổ mình, khổ người và khổ tất cả chúng sanh.
6. Pháp môn của Phật là một pháp môn huấn luyện tâm, rèn luyện tâm, như

lý tác ý.
7. Pháp môn của Phật là một pháp môn dùng để dẫn tâm vào đạo đức làm

người.

Nếu quý Phật tử biết rõ đúng pháp thì sẽ tu tập đúng pháp. Ngoài bảy sự hiểu
biết trên đây là đúng về Phật pháp còn là sự hiểu sai, hiểu sai Phật pháp tức là
tu sai, tu sai thì phí công vô ích mà còn tạo thêm gánh nặng cho Phật tử (tín đồ)
cúng dường.

Cho nên, trước khi đi tu thì phải nghiên cứu cho tường tận lời dạy của đức Phật
rồi mới tu.

ĐÚNG CÁCH

Tu tập đúng cách, tức là tu tập xả tâm, xả tâm đúng cách, tức là phải khéo léo
thiện xảo, tu tập đúng cách là không bao giờ ức chế tâm.

Tu tập đúng cách là phải biết pháp nào tu trước pháp nào tu sau, ví dụ như
pháp Tam Vô Lậu Học thì giới luật phải tu trước, sau khi tu giới luật xong nghĩa
là sống đúng giới luật không có vi phạm một lỗi nhỏ nhặt nào thì mới tu tập

Đường về Xứ Phật - Tập 6 (Phần 2/3)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/duong-ve-xu-phat-tap-6-phan-2-3.html



thiền định, còn vi phạm giới luật dù là một giới rất nhỏ thì cũng còn phải tu giới
luật trở lại, chứ không được tu thiền định chừng nào giới luật thanh tịnh thì mới
bắt đầu tập tu Thiền định. Sau khi nhập xong Tứ Thiền thì mới bắt đầu tu trí tuệ,
thiền định chưa xong mà vội tu trí tuệ là tu sai, tu như vậy trở thành tưởng tuệ
chứ không phải là trí tuệ.

Cũng như tu tập Tứ Thánh Định thì phải tu tập Sơ Thiền trước tiên, sau khi Sơ
Thiền được sung mãn thì mới tu tập Nhị Thiền, sau khi Nhị Thiền được sung mãn
thì mới tu tập Tam Thiền, sau khi Tam Thiền được sung mãn thì mới tu tập Tứ
Thiền.

Nếu chúng ta tu tập không đúng cách thì cũng giống như con bò, chân trước
chưa bước mà chân sau đã bước thì con bò không thể nào đi được. Cũng giống
như vậy, người tu sĩ đạo Phật giới luật chưa nghiêm trì mà tu thiền định thì
chẳng bao giờ có thiền định được, thiền định của những người tu sĩ phạm giới là
thiền định tưởng. Đó là những người tu không đúng cách.

TU ĐÚNG CĂN CƠ ĐẶC TƯỚNG

Nếu tu tập không đúng căn cơ của mình thì cũng giống như người nhạc sĩ lên
dây đàn, căng quá thì đứt dây, chùng quá thì không thành tiếng.

Do đó, khi tu hành chúng ta phải biết căn cơ của mình. Vậy muốn biết căn cơ
của mình thì phải biết như thế nào?

Căn cơ của chúng ta thể hiện qua nhân tướng và hành tướng. Vì thế, khi tu tập
chúng ta nên tu tập theo nhân tướng và hành tướng tự nhiên của mình.

Ví dụ: Hành tướng ngoại tự nhiên của mình đi chậm, khi tu tập thì phải theo
hành tướng đi chậm mà tu, không được đi nhanh, cũng không đi quá chậm. Khi
hành tướng tự nhiên của mình đi nhanh thì tu tập không được đi chậm hoặc quá
chậm hoặc quá nhanh, phải đi với tướng tự nhiên của mình.

Hành tướng nội tự nhiên của mình khi hơi thở chậm thì nên tu tập theo hơi thở
chậm, hơi thở nhanh thì nên tu tập theo hơi thở nhanh, không nên hơi thở chậm
mà khi tu tập thì lại thở nhanh cũng như hơi thở nhanh mà khi tu tập thì lại thở
chậm, tu như vậy không tự nhiên. Không tự nhiên thì có sự ức chế mà có sự ức
chế thì có chướng ngại pháp, có chướng ngại pháp thì không có giải thoát ngay
liền, không có sự giải thoát ngay liền là tu sai pháp Phật, tu sai pháp Phật, tức là
tu theo pháp môn của ngoại đạo.

Nhân tướng là hình dáng của cơ thể, có người có nhân tướng cao, nhưng cũng
có người có nhân tướng thấp, người đẹp, người xấu, người trắng, người đen,

Đường về Xứ Phật - Tập 6 (Phần 2/3)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/duong-ve-xu-phat-tap-6-phan-2-3.html



người mập người ốm, người mặt dài, mặt ngắn, mặt vuông, mặt chữ điền, mặt
bầu, mặt tròn…​ Tất cả mọi hình tướng khác nhau đều gọi là nhân tướng.

Người tu theo đạo Phật không nên vì nhân tướng mà tu tập. Ước mơ có một
tướng đẹp như Phật, 32 tướng tốt tám mươi vẻ đẹp.

Ba mươi hai tướng tốt tám mươi vẻ đẹp có còn đâu, khi đức Phật nhập Niết Bàn
chỉ còn lại một nắm xương vụn bất tịnh thiêu chưa cháy hết.

Mục đích của đạo Phật là tâm bất động trước các pháp và các cảm thọ chứ
không phải tướng tốt. Dưới đôi mắt của Phật thì nhân tướng của con người chỉ là
tứ đại duyên hợp, bất tịnh uế trược không có đáng cho chúng ta quan tâm,
nhưng trong khi tu tập chúng ta biết sử dụng nó như sử dụng một con ngựa để
đi đường xa vạn dặm. Vì thế, chúng ta phải biết cách khi thì dụ dỗ khi thì ra
lệnh, chứ không bắt ép nó tu tập nhiều thì cũng không tốt mà tu tập ít thì cũng
không có lợi, không được khổ hạnh ép xác, mà cũng không được lợi dưỡng phá
giới luật.

Ngày ngày tu tập phải tùy theo đặc tướng của mình mà thực hiện cho đúng
pháp thì có kết quả lợi ích rất lớn.

NHƯ LÝ TÁC Ý

Câu hỏi của phật tử Luân

Hỏi: Kính thưa Thầy! Cho phép chúng con thưa hỏi về pháp hướng tâm như lý
tác ý, con biết pháp trên có lợi ích rất lớn, hiệu quả tuyệt vời cho đường tu tập,
đó là giúp cho trí tuệ nhạy bén nhanh chóng và giúp cho tâm tạo ra một năng
lực siêu việt không thể nghĩ lường. Xưa, đức Phật đã thành đạo và ngày nay
Thầy đã nhập được Tứ Thánh Định và Tam Minh cũng đều nhờ đến pháp này. Vì
vậy, chúng con xin Thầy chỉ dạy cách thức hướng tâm và tu tập rèn luyện pháp
này như thế nào để thành tựu quả giải thoát.

Đáp: Pháp như lý tác ý là pháp môn dẫn tâm vào đạo rất tuyệt vời, nhờ nó mà
huấn luyện được tâm cũng như người huấn luyện voi, cọp, gấu, v.v.. làm xiếc.
Người huấn luyện thú làm xiếc, nếu không nhờ đến những loại bánh đặc biệt và
không thiện xảo thì khó mà huấn luyện những loài thú hoang dã. Pháp như lý
tác ý cũng giống như những loại bánh kia vậy, nhưng cũng phải thiện xảo thì sự
tu tập mới có hiệu quả.

Tâm của con người giống như một con thú vật rừng hoang dã. Muốn thuần phục
nó để sai bảo làm việc tốt hơn theo ý muốn của mình thì phải biết cách dùng

Đường về Xứ Phật - Tập 6 (Phần 2/3)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/duong-ve-xu-phat-tap-6-phan-2-3.html



pháp như lý tác ý đúng lúc. Có lúc thì ngọt ngào, có lúc thì cứng rắn, có lúc thì
vuốt ve, nhưng có lúc thì roi vọt.

Pháp như lý tác ý nghe thì đơn giản mà thực hành muốn có hiệu quả thì phải vô
cùng khéo léo thiện xảo, nếu không khéo léo thiện xảo cũng chỉ hoài công mà
thôi.

Ví dụ: Hằng ngày chúng ta thường hướng tâm: “tâm như cục đất không có tham
sân si nữa”. Nhưng mỗi lần có việc đến, tâm tham, sân, si nổi lên là chúng ta
phải ngăn chặn liền, đoạn dứt liền với một lòng cương quyết mạnh mẽ như sắt
đá. Không thể để cho tâm tham sân si xâm chiếm tâm hồn mình. Sự cương
quyết dũng cảm mạnh mẽ ngăn chặn như vậy, cũng giống như con thú trở
chứng ương ngạnh thì phải roi vọt đánh trị khiến cho nó sợ thì mới có thể dễ sai
nó được. Nhưng cũng không phải lúc nào cũng dùng roi vọt đánh trị, mà cũng
phải có lúc vuốt ve, an ủi, gần gũi, âu yếm, chăm sóc thương yêu.

Người tu hành biết cách tu tập, rèn luyện pháp này khéo léo và thiện xảo như
trên đã dạy thì kết quả mau chóng làm chủ sự sống chết và chấm dứt luân hồi
không còn khó khăn như người ta tưởng.

Trong sự tu tập thiền định mà không có pháp như lý tác ý thì không thể nhập
định được. Không nhập được thiền định mà dạy người tu tập thiền định thì đó
chỉ là thiền định miệng lưỡi mà thôi.

Bởi con đường tu theo Phật giáo mà không có pháp như lý tác ý thì không phải
là con đường tu theo đạo Phật, mà là con đường tà giáo. Người tu theo đạo Phật
được thành tựu giải thoát là nhờ ở pháp như lý tác ý, nếu không có pháp như lý
tác ý thì không làm sao mà giải thoát được.

Vì thế, pháp như lý tác ý là một pháp môn nòng cốt của đạo Phật, “Ý DẪN ĐẦU,
Ý LÀM CHỦ, Ý TẠO TÁC CÁC PHÁP”. Cho nên kinh sách Đại Thừa và Thiền Đông
Độ không bao giờ có pháp môn này.

TRÙNG TRONG LÔNG SƯ TỬ

Câu hỏi của phật tử Luân

Hỏi: Kính thưa Thầy! Đạo Phật duy nhất có một pháp môn đưa đến quả giải
thoát khổ đau sanh tử luân hồi, đó là pháp môn Giới, Định, Tuệ. Song hiện nay
chúng con thấy phần lớn tu sĩ không tu về giới luật nên oai nghi tế hạnh không
có, sống phạm giới quá nhiều, tức là họ không tu đúng pháp môn của đức Phật.
Vậy chúng con xin Thầy chỉ dạy cho chúng con được rõ, những tu sĩ này tu hành

Đường về Xứ Phật - Tập 6 (Phần 2/3)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/duong-ve-xu-phat-tap-6-phan-2-3.html



như vậy có lợi ích gì cho Phật giáo, cho xã hội và cho bản thân họ, còn ngược lại
thì tai hại như thế nào?

Đáp: Những giới luật của Phật là những hành động đạo đức làm Người, làm
Thánh, chứ không phải giới luật của Phật là pháp luật thế gian. Ở đời người ta
nghe nói đến giới luật là người ta liên tưởng đến pháp luật của một quốc gia.
Không phải như vậy đâu, nếu chúng ta hiểu giới luật Phật như một pháp luật là
chúng ta đã tự trói buộc mình, tức là ức chế tâm thì còn có nghĩa lý gì là đạo
đức không làm khổ mình, khổ người. Vì tự lấy giới luật mà trói buộc mình là đã
tự làm khổ mình thì không còn gọi là pháp tu giải thoát. Và như vậy thì giới luật
làm sao gọi là pháp môn vô lậu được.

Phật dạy có ba pháp môn vô lậu, nếu ai tu tập thì sẽ được giải thoát ngay liền,
ba pháp môn tu tập giải thoát đó là:

Giới giải thoát

Định giải thoát

Tuệ giải thoát

Giới luật được tu tập thì tâm được giải thoát, tâm được giải thoát thì không còn
khổ đau, phiền não, sợ hãi, lo toan…​

Định được tu tập thì thân được giải thoát, thân được giải thoát là làm chủ được
thân bệnh tật.

Tuệ được tu tập thì không gian và thời gian không còn chia cắt và trải dài, vì thế
mà chấm dứt được sự tái sanh luân hồi.

Ba pháp môn này có lợi ích như vậy thế mà tu sĩ thời nay lại phạm giới, phá giới
thì làm sao tâm được giải thoát.

Như lời đức Phật đã dạy: “Những tu sĩ phạm giới, phá giới là những tu sĩ không
làm ích lợi cho Phật giáo mà còn diệt Phật giáo giống như trùng trong lông sư tử
sẽ giết sư tử chết”.

Những tu sĩ phạm giới, phá giới là những loại ký sinh trùng trong xã hội, không
ích lợi cho xã hội mà còn để cho xã hội mang một gánh nặng vì họ.

Hỡi các bạn tu sĩ và cư sĩ thân mến! Các bạn là những người tu sĩ và cư sĩ của
Phật giáo, các bạn phải tu như thế nào cho xứng đáng là đệ tử của đức Phật.
Đừng vì danh, vì lợi mà quên đi bổn phận trách nhiệm của mình. Trách nhiệm
của mình là phải thắp sáng ngọn đèn chánh pháp của Phật.

Đường về Xứ Phật - Tập 6 (Phần 2/3)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/duong-ve-xu-phat-tap-6-phan-2-3.html



Hai mươi lăm thế kỷ nay tà giáo ngoại đã xen vào làm cho Phật giáo ô uế, đã
làm cho Phật giáo mang đầy những tiếng tai không tốt. Hiện giờ chúng ta là
những tu sĩ và cư sĩ Phật giáo, không lẽ chúng ta tiếp tục nối giáo cho ngoại đạo
diệt Phật giáo hay sao? Chúng ta phải làm cái gì?

Trước tiên, chúng ta phải giữ gìn giới luật nghiêm túc, sống đúng phạm hạnh.
Đời sống thiểu dục tri túc, ba y một bát; sống không chùa to Phật lớn, lấy gốc
cây làm giường nằm. Đó là giai đoạn thứ nhất chấn chỉnh lại Phật giáo mà trách
nhiệm và bổn phận là Tăng Ni và cư sĩ. Nếu Tăng Ni và cư sĩ không thực hiện
những điều này thì chắc chắn Phật giáo sẽ đi vào trong bóng đêm đen tối.

Kế tiếp, chúng ta phải thực hiện thiền định, thực hiện thiền định như thế nào?
Thực hiện thiền định là phải ly dục, ly ác pháp; phải diệt tầm tứ; phải ly hỷ
tưởng; phải tịnh chỉ thân hành. Để chứng tỏ cho mọi người biết sức lực của thiền
định làm chủ sự sống chết một cách cụ thể rõ ràng. Đó là giai đoạn thứ hai để
chứng minh thiền định của đạo Phật siêu việt như vậy, không có một pháp thiền
nào hơn được.

Cuối cùng, chúng ta thực hiện trí tuệ vô lậu để chấm dứt tái sanh luân hồi,
không gian và thời gian không còn tác dụng lên chúng ta được nữa. Đó là giai
đoạn thứ ba để minh chứng đạo Phật cụ thể, thiết thực lợi ích rất lớn cho loài
người như vậy. 

LÀM SAO PHÂN BIỆT ĐƯỢC TU SĨ GIẢ HAY THẬT TRONG PHẬT
GIÁO

Câu hỏi của phật tử Luân

Hỏi: Kính thưa Thầy, đời sống phạm hạnh của một tu sĩ Phật giáo như thế nào?
Làm sao để biết được người nào là tu sĩ Phật giáo thật và người nào là tu sĩ Phật
giáo giả để cho chúng con khỏi bị lừa bịp.

Đáp: Đời sống Phạm hạnh của một tu sĩ Phật giáo là đời sống đức hạnh của một
bậc Thánh Tăng, vì thế chúng ta dễ nhận xét.

Một vị Thánh Tăng không phải ở chỗ y áo cà sa mà ở chỗ không phạm giới luật.
Trong giới luật của một vị tu sĩ giải thoát thì sự ăn mặc không cần sang đẹp,
nhưng phải ăn mặc đàng hoàng, sạch sẽ dù là chiếc y phấn tảo cũng phải được
giặt sạch sẽ. Khi bước ra khỏi thất thì y áo phải được tề chỉnh nghiêm trang,
mặc y không được để bày da hở thịt. Ngược lại, ăn mặc y áo sang đẹp cũng như
ăn mặc rách rưới lang thang và không nghiêm trang tề chỉnh đều là tu sĩ giả,

Đường về Xứ Phật - Tập 6 (Phần 2/3)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/duong-ve-xu-phat-tap-6-phan-2-3.html



không phải là những bậc chân tu của Phật giáo.

Không được trang điểm dầu thơm chuỗi hạt, lấy gốc cây làm giường nằm,
thường thọ trai ngồi xếp bằng dưới đất. Còn trang điểm làm đẹp bằng chuỗi hạt
dầu thơm, còn nằm trên giường cao rộng lớn, mền êm nệm ấm, còn thích thọ
thực trên mâm cao cỗ đầy, thì đây là tu sĩ giả, không phải Thánh hạnh như vậy.

Không được cất giữ tiền bạc châu báu, không được ở trong chùa to tháp lớn như
cung đình điện ngọc. Còn cất giữ tiền bạc châu báu là tu sĩ giả, không phải
Thánh hạnh.

Không được ăn uống phi thời, ngày một bữa đủ nuôi thân sống, ăn uống nhiều
bữa là gánh nặng cho Phật tử, ăn uống nhiều bữa là tu sĩ giả, không phải là bậc
Thánh Tăng.

HỘ TRÌ CÁC CĂN

Câu hỏi của Nhật Lý

Hỏi: Kính mong Thầy từ bi chỉ dạy cho chúng con để hộ trì các căn như đức
Phật dạy: “Chớ có nắm giữ tướng chung, chớ có nắm giữ tướng riêng”. Làm thế
nào để khi sáu căn tiếp xúc sáu trần không nắm giữ tướng chung, tướng riêng
của nó?

Đáp: Sáu căn tức là: mắt, tai, mũi, miệng, thân, ý của mình; sáu trần là: sắc
(hình dáng), thanh, (âm thanh), hương (mùi thơm), vị (mùi vị), xúc (cảm giác),
pháp (mọi sự việc chung quanh ta).

Bây giờ chúng ta phải hiểu rõ tướng chung như thế nào? Và tướng riêng như thế
nào?

Đối với sắc khi mắt vừa thấy một hình dáng toàn diện, đó là tướng chung, còn
thấy rõ ràng từng đường nét của hình dáng là tướng riêng.

Ví dụ: Khi chúng ta vừa thoáng thấy một hình bóng cô gái, hình bóng vừa
thoáng thấy đó là mắt thấy sắc tướng chung của cô gái. Nhưng đến khi lại gần
thấy rõ gương mặt, mũi, miệng, tay chân, thân hình và cách trang sức của cô,
đó là mắt thấy sắc tướng riêng.

Chúng ta hãy nghe đức Phật dạy ông Anan phòng hộ sáu căn khi mắt thấy sắc
không nắm giữ tướng chung và tướng riêng của nó.

Đường về Xứ Phật - Tập 6 (Phần 2/3)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/duong-ve-xu-phat-tap-6-phan-2-3.html



Ông Anan hỏi Phật: “Bạch Thế Tôn! Chúng con là những tu sĩ trẻ tuổi,
khi gặp người nữ thì chúng con phải làm sao?”

Đức Phật đáp: “Không nên gặp”.

Câu hỏi của ông Anan trên đây có nghĩa là khi mắt thấy tướng chung của sắc thì
làm sao cho mắt đừng dính sắc?

Đức Phật đáp: “Không nên gặp”. Có nghĩa là giữ gìn mắt đừng cho thấy tướng
chung của nó, vì khi đã thấy thì xả bỏ ra rất khó khăn. Đó là cách phòng hộ thứ
nhất của người tu sĩ đạo Phật, có nghĩa là ngừa bệnh hơn trị bệnh.

Vì vậy, người tu sĩ đạo Phật muốn phòng hộ sáu căn để khỏi tiếp xúc sáu trần
thì khi đi, đứng, nằm, ngồi mắt phải nhìn xuống, không ngó qua, ngó lại, không
liếc ngược liếc xuôi. Tai cũng vậy, cố lắng nghe mọi sự hoạt động trong thân,
không được lắng nghe âm thanh bên ngoài.

Vì Thế, đức Phật dạy chúng ta tu tập thân hành niệm nội hay ngoại cũng nhằm
mục đích phòng hộ mắt, tai, mũi, miệng, thân, ý của mình không cho dính mắc
sáu trần.

Đi tôi biết tôi đang đi, thở tôi biết tôi đang thở hoặc làm việc gì thì tôi biết tôi
đang làm việc đó. Đó là pháp phòng hộ sáu căn đệ nhất của đạo Phật mà các
nhà học giả họ không hiểu nên thường dạy mọi người tu trong việc làm. Pháp
phòng hộ mà thành pháp ức chế tâm thật là buồn cười cho những người mù dắt
một đám người mù đi.

Ông Anan hỏi tiếp: “Bạch Thế Tôn! Lỡ chúng con gặp thì sự giữ gìn
không cho mắt dính sắc thì chúng con phải làm như thế nào?”

Đức Phật đáp: “Đừng nói chuyện”.

Đây là cách phòng hộ thứ hai. Có nghĩa là thấy được tướng chung của đối tượng
thì phải mau mau tránh xa. Đừng nói chuyện, có nghĩa là đừng sáp lại gần, sáp
lại gần tức là thấy tướng riêng vì tướng riêng khó bỏ hơn tướng chung.

Trên đây là hai pháp ngăn ngừa. Người tu sĩ biết dùng pháp ngăn ngừa là tốt
nhất trong sự tu tập phòng hộ sáu căn. Pháp ngăn ngừa thứ nhất như ông Anan
đã hỏi đức Phật ở trên là không cho thấy tướng chung, không thấy tướng chung
thì làm sao có dính mắc được.

Pháp thứ hai là pháp ngăn ngừa không cho thấy tướng riêng, mà đã không thấy
tướng riêng thì làm sao dính mắc được.

Đường về Xứ Phật - Tập 6 (Phần 2/3)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/duong-ve-xu-phat-tap-6-phan-2-3.html



Bây giờ chúng ta đọc lại câu hỏi: “Để hộ trì các căn”, đức Phật dạy: “chớ có
nắm giữ tướng chung, chớ có nắm giữ tướng riêng”.

Chúng tôi lấy câu chuyện ông Anan hỏi Phật để trả lời và giảng rộng cách thức
hộ trì các căn mà đức Phật đã cô đọng qua lời nói ngắn gọn khiến cho chúng ta
không biết đâu mà thực hành.

Tóm lại, sự phòng hộ, hộ trì các căn là tu chánh niệm tĩnh giác thân hành niệm
thì tâm không dính mắc sáu trần. Đó là pháp môn ngăn ác pháp, ly dục tuyệt
vời của đạo Phật, chúng ta nên nhớ lấy mà tu tập. Phần nhiều tu sĩ thời nay
không tu tập phòng hộ, hộ trì các căn, vì thế tâm thường phóng dật chạy theo
sáu trần, do đó mà tu mãi không thành tựu.

Về cách thức hộ trì sáu căn như câu chuyện ông Anan hỏi Phật thì quý Thầy
cũng đã hiểu rồi. Nhưng câu hỏi của con ở đây nhắm vào chỗ tu tập khi sáu căn
tiếp xúc sáu trần chứ không còn là phòng hộ, hộ trì nữa mà là đi sâu vào
phương pháp hóa giải cho căn và trần không dính mắc. Muốn biết pháp hóa giải
căn và trần không dính mắc thì chúng ta lắng nghe ông Anan hỏi Phật.

Ông Anan hỏi Phật: “Lỡ chúng con nói chuyện thì làm sao?”.

Đức Phật đáp: “Quán như em, như chị, như mẹ”.

Trong hội chúng này có vua Ba Tư Nặc tham dự nên nhà vua quỳ xuống
hỏi Phật: “Bạch Thế Tôn! Chúng con là hàng cư sĩ không thể quán như
vậy được”.

Đức Phật đáp: “quán bất tịnh”.

Qua hai câu trả lời trên đây chúng ta hiểu đức Phật đã dạy chúng ta tu tập pháp
môn Định Vô Lậu. Đối với sắc tướng của nữ giới để không dính mắc tâm mình
thì phải quán như em, như chị, như mẹ, và nếu còn dính mắc thì phải quán bất
tịnh. Đối với các sắc pháp của vạn hữu thì ta phải quán vô thường, khổ, vô ngã;
phải thấy sự nguy hiểm, sự tai hại, sự khổ đau của các sắc pháp; phải tưởng
nhàm chán các sắc pháp. Có tưởng có quán như vậy thì tướng chung tướng
riêng không dính mắc.

Tóm lại, khi sáu căn tiếp xúc sáu trần không nắm giữ tướng chung tướng riêng
của nó thì chúng ta nên tu Định Vô Lậu, tức là diệt các ác pháp và ly dục trong
ta.

Cách thức tu tập như vậy gọi là phòng hộ, hộ trì các căn không nắm giữ tướng
chung và tướng riêng của nó.

Đường về Xứ Phật - Tập 6 (Phần 2/3)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/duong-ve-xu-phat-tap-6-phan-2-3.html



THẾ GIỚI SIÊU HÌNH

Câu hỏi của Mỹ Linh (Tú)

Hỏi: Kính thưa Thầy, trong “Giáo Án…​ tập 3” Thầy nói: khi còn sống mọi hoạt
động của con người đều “lưu lại” ở từ trường trong không gian, và chỉ người nào
có tưởng thức mạnh mới giao cảm được với tần số của từ trường ấy mà “thấy và
nghe được” những sự việc đã diễn ra của người chết. Như cô Khang bị rứt móng
tay…​ Tóm lại, vậy là “có” linh hồn người chết, nhưng người thấy người không,
chứ nói “không có” linh hồn, thì mọi người không ai chịu tin hết Thầy ạ! Rồi họ
đưa ra việc cầu hồn, thấy ma…​

Thưa Thầy: Hay là Phật nói không có linh hồn, vì nó có nhưng không thật; hay
để con người không nhớ thương, không ỷ lại nương tựa tha lực?

Đáp: Không phải vậy, không phải vì lý do nhớ thương hay ỷ lại mà đức Phật nói
không có thế giới siêu hình, mà thật sự hoàn toàn thế giới siêu hình không có.
Trong vấn đề linh hồn người chết có hay không, điều này đã mang nặng một
dấu ấn trong tâm của mọi người là có linh hồn người chết. Muốn xác định cho rõ
ràng điều này, thì không có cách nào hay hơn bằng chính người ấy phải tự nhập
Tứ Thánh Định, an trú trong ấy, rồi dùng Trạch Pháp Giác Chi hướng tâm đến
Thiên Nhãn Minh quan sát thế giới siêu hình, thì chừng đó mới xác quyết chắc
chắn rằng: người chết không còn có linh hồn tồn tại hay là không có sự sống
sau khi chết.

Ở đây, Thầy đã giải thích rất nhiều về vấn đề thế giới siêu hình, nhưng ai là
người hiểu vấn đề này. Người tri âm khó gặp, tri kĩ khó tìm. Người nghe được
tiếng đàn của Bá Nha, chỉ có Tử Kỳ mà thôi. Nhưng Tử Kỳ chết, Bá Nha đập nát
chiếc đàn. Vì trên đời này còn có ai nghe được tiếng đàn của mình. Thầy cũng
vậy, chỉ có người nào tu chứng quả A La Hán mới hiểu được tiếng nói của Thầy.

Thầy sẽ không phụ lòng những câu hỏi của các con, Thầy cố gắng trả lời cho
các con hiểu.

Các con nên hiểu thế giới mà loài người đang sống là một thế giới sắc tướng, có
sự sống, có vạn vật hiện hữu, thế mà đức Phật gọi nó là thế giới tưởng thì chúng
ta có tin không?

Thế giới của chúng ta đang sống không phải do “tưởng uẩn làm ra” như thế
giới siêu hình mà do các duyên hợp lập thành. Vì thế, không có một vật gì
thường hằng, luôn tan hoại theo thời gian năm tháng. Thế mà chúng ta điên
đảo tâm, điên đảo tưởng, điên đảo tình, điên đảo kiến chấp thủ mọi vật là có

Đường về Xứ Phật - Tập 6 (Phần 2/3)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/duong-ve-xu-phat-tap-6-phan-2-3.html



thật, là ta, là của ta v.v.. Thế giới hiện hữu là không có thật, vì thế mọi vật
thường vô thường. Trên thế gian không có một vật gì là trường cửu vậy mà mọi
người cho nó là có thật thì không phải đó là điên đảo sao? Do cho nó có thật,
nên mọi người cố làm ra cho nhiều, cố làm ra cho nhiều nên làm ra nhiều điều
ác. Do làm nhiều điều ác nên phải thọ chịu những quả khổ đau.

Với đôi mắt của Phật nhìn mọi vật trên thế gian này, như bong bóng nước, như
hoa phù du sớm nở tối tàn, đó là một bằng chứng thật sự. Vì thế, đức Phật cho
rằng thế giới mà chúng ta đang sống là thế giới của tưởng tri. Vậy mà có ai tin
đâu.

Chúng ta lại một lần điên đảo nữa, cái hình bóng của thế giới hiện tượng hữu
hình tưởng tri này lại cho là thế giới siêu hình.

Ví dụ: Một cuộn băng video thu những hình ảnh núi, sông, nhà cửa, người và
vạn vật đang sinh hoạt nhảy múa. Với những hình ảnh này chúng ta cho đó thế
giới siêu hình sao?

Những hình ảnh núi, sông, đất đá, cây cỏ, người và thú vật trong băng video
hiện ra và hoạt động được là nhờ dòng điện, đầu máy và màn hình.

Còn thế giới siêu hình cũng vậy, nó được hiện ra và hoạt động là nhờ tưởng uẩn
của chúng ta bắt gặp và lập thành, chứ nó không có thật.

Các con cũng nên biết và phân biệt tưởng cho rõ ràng. Tưởng có hai phần cụ
thể:

1. Ý thức tưởng là chúng ta dùng ý thức mà tưởng tượng ra một vật mà vật đó
không có ở trước mắt.

2. Tưởng thức tưởng là do năng lực hoạt động của tưởng uẩn khiến cho những
hình ảnh của thế giới sắc tướng hiện hữu của loài người đang sống đã được
lưu lại trong không gian trở thành linh động, khiến cho mọi người chưa đủ
trí tuệ sáng suốt, đang sống trong điên đảo tâm, điên đảo kiến, điên đảo
tưởng, điên đảo tình mới cho những hình ảnh ấy là có thật thế giới siêu
hình thật. Vì thế mới có việc cầu cơ, cầu hồn, thấy ma, thấy quỉ v.v..

PHẬT GIÁO ĐẠI THỪA

Câu hỏi của Thượng Toạ Sắc Tứ

Hỏi: Kính thưa Thầy! Phật giáo Đại Thừa có phải là Phật giáo chánh thống
không?

Đường về Xứ Phật - Tập 6 (Phần 2/3)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/duong-ve-xu-phat-tap-6-phan-2-3.html



Đáp: Phật giáo Đại Thừa không phải là Phật giáo chánh thống, mà là Phật giáo
theo kiểu kiến giải giáo pháp của Bà La Môn. Hay nói cách khác Phật giáo Đại
Thừa là đạo Bà La Môn lấy tên là Phật giáo Đại Thừa để lừa đảo tín đồ Phật giáo.
Cho nên, nghĩa lý toàn bộ kinh sách Đại Thừa là Giáo pháp của Bà La Môn chính
gốc.

THIỀN ĐÔNG ĐỘ

Câu hỏi của Thượng Toạ Sắc Tứ

Hỏi: Kính thưa Thầy! Thiền Đông Độ có phải là của Phật giáo hay không?

Đáp: Thiền Đông Độ không phải là của Phật giáo mà là của Lão giáo Trung Hoa
(Tiên Đạo). Tư tưởng Lão Trang Trung Hoa phát triển, có những điểm tương
đồng với tư tưởng kinh sách phát triển Đại Thừa giáo, Ấn Độ giáo. Vì thế, sau
này Phật giáo Đại Thừa đồng hóa tư tưởng Lão giáo lấy tên là “Phật giáo Tối
Thượng Thừa” hay còn gọi là “Thiền Tông”. Chủ trương của Thiền Tông là
kết hợp Lão Giáo và Đại Thừa, nên thường gọi là “Thiền Giáo đồng hành”.

Phật giáo Đại Thừa là Phật giáo Bắc truyền thuộc Bà La Môn Giáo và Ấn Độ Giáo
kết hợp và phát triển theo tưởng giải tạo ra. Cho nên, những tư tưởng trong kinh
sách Đại Thừa là tư tưởng của hai giáo phái này. Tư tưởng của hai giáo phái này
mang tính chất trừu tượng, mơ hồ, ảo giác và đầy dẫy sự mê tín v.v.. Lấy thế
giới siêu hình làm nơi an trú cuối cùng.

NIÊN LỊCH PHẬT GIÁO

Câu hỏi của Thượng Toạ Sắc Tứ

Hỏi: Kính thưa Thầy! Phật lịch 2.546 năm và 2.626 năm. Vậy niên lịch nào đúng
và niên lịch nào sai, xin Thầy dạy cho chúng con biết.

Đáp: Hiện giờ, tín đồ Phật giáo trong nước, cũng như ở khắp thế giới đều không
biết rõ ngày tháng năm sanh của đức Phật, vì lịch sử của đức Phật không có ghi
chép cụ thể. Hiện giờ tín đồ Phật giáo đều dùng Phật lịch 2.546 năm theo hệ
Nam Tông, chứ ít ai dùng 2.626 năm theo hệ Bắc Tông.

Niên lịch Phật giáo Bắc Tông không đáng cho tín đồ Phật giáo tin tưởng, vì thế
mà không dùng niên lịch Bắc truyền.

Mặc dù lịch sử chưa chứng minh được Phật lịch năm nào đúng, sai là vì không
có sử liệu ghi chép lại chính xác. Cho nên, năm 2.546 và năm 2.626 đều không

Đường về Xứ Phật - Tập 6 (Phần 2/3)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/duong-ve-xu-phat-tap-6-phan-2-3.html



đúng. Nhưng hiện giờ chúng ta dựa vào những cuộc họp Phật giáo thế giới, chấp
nhận lấy năm 2.546 làm niên lịch Phật giáo. Bây giờ phần đông tín đồ Phật giáo
quen dùng niên lịch Phật giáo năm 2.546 năm là đúng hơn 2.626 năm.

THUYẾT PHÁP 45 NĂM VÀ 49 NĂM, NĂM NÀO ĐÚNG?

Câu hỏi của Thượng Toạ Sắc Tứ

Hỏi: Sai biệt giữa Nam Tông và Bắc Tông về thời gian trụ thế và thuyết Pháp
của đức Phật 45 năm theo Nam Tông 49 năm theo Bắc Tông. Thưa Thầy bên
nào đúng?

Đáp: Căn cứ theo kinh sách Nguyên Thủy là loại kinh sách gốc của Phật thuyết
nên 45 năm thuyết Pháp đúng hơn. Còn 49 năm theo Bắc Tông là sai. Vì kinh
sách theo Bắc Tông do kiến giải của các Tổ viết ra, nên có sự bóp méo sự thật,
vì thế 49 năm thuyết pháp không đúng. Bởi vì Bắc Tông cho bộ kinh Bát Nhã là
quan trọng là đệ nhất trong các kinh nên nói rằng: Đức Phật thuyết pháp cho
hàng Bồ Tát 20 năm mới xong bộ kinh này.

Vì thế 49 năm thuyết Pháp là không đúng theo lịch sử chân thật của Phật giáo.

Nếu chúng ta tính thời gian tu chứng và bắt đầu giảng đạo cho đến chết thì sẽ
rõ thời gian.

KINH SÁCH NGUYÊN THỦY VÀ ĐẠI THỪA, KINH NÀO ĐÁNG TIN CẬY

Câu hỏi của Thượng Toạ Sắc Tứ

Hỏi: Kính thưa Thầy! Những kinh sách nào đáng được tin cậy để tu được giải
thoát xin Thầy chỉ dạy cho chúng con được rõ.

Đáp: Kinh sách Nguyên Thủy là kinh sách đáng được tin cậy nhất. Vì đó là lời
dạy của đức Phật, tuy rằng trong các Tổ bên Nguyên Thủy cũng có thêm bớt rất
nhiều, nhưng những lời dạy của Phật còn rõ ràng nguyên gốc hơn nhiều. Còn
kinh sách Đại Thừa không đáng tin tưởng, vì các Tổ tự viết kiến giải theo tư
tưởng của giáo lý Bà La Môn mà viết ra kinh Đại Thừa. Nên đường lối và cách
thức tu tập đều quá sai, từ cúng bái, tụng niệm, chú thuật đều chịu ảnh hưởng
của Bà La Môn. Cho đến pháp tu về thiền định cũng đều thuộc về thiền tưởng
của ngoại đạo. Cho nên, Thầy Tổ sau này tu hành chẳng có kết quả giải thoát.

Vì thế, kinh sách Đại Thừa là những loại kinh sách không đáng tin cậy, nó là
những loại kinh tưởng, kinh nói không đúng sự thật, kinh nói những điều mơ hồ
trừu tượng, kinh dùng để tranh cãi hơn thua, chứ không phải kinh dùng để tu

Đường về Xứ Phật - Tập 6 (Phần 2/3)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/duong-ve-xu-phat-tap-6-phan-2-3.html



tập giải thoát làm chủ bốn sự khổ đau của kiếp người.

Cho nên, kinh sách Đại Thừa các bạn phải đề cao cảnh giác, nếu các bạn không
cảnh giác thì cuộc sống tu hành của các bạn chẳng đi đến đâu, đời chẳng ra đời
mà đạo chẳng ra đạo, rất uổng phí cho một kiếp làm người.

KINH SÁCH ĐẠI THỪA CÓ PHẢI LÀ CHÁNH PHÁP KHÔNG?

Câu hỏi của Thượng Toạ Sắc Tứ

Hỏi: Kính thưa Thầy! Kinh Di Đà, Di Lạc, Địa Tạng, Pháp Hoa, Kim Cang, Lăng
Nghiêm và mật chú, v.v.. có phải chánh pháp của Phật nói hay không?

Đáp: Tất cả mọi kinh sách đã kể ra và nêu tên ở trên, toàn là kinh sách chịu
ảnh hưởng của giáo lý Bà La Môn. Từ pháp hành, cúng bái, tụng niệm cho đến
pháp thiền đều có vẻ mơ hồ trừu tượng, mê tín. Trong các kinh này luôn luôn
tạo cách dụ dỗ và hù dọa như: “Dù cho tạo tội như núi cả. Diệu Pháp Liên
Hoa tụng mấy hàng” hoặc “Ai không tin kinh này đầu sẽ bị bể bảy
miếng”. Và cuối cùng kinh nào cũng tự cho mình là đệ nhất pháp.

Đọc qua kinh sách này nếu người nào có trí thì nhận ngay ra liền kinh này
không phải Phật thuyết, vì thế kinh này nó không phải là chánh pháp của Phật.

LUẬT TỨ PHẦN

Câu hỏi của Thượng Toạ Sắc Tứ

Hỏi: Kính thưa Thầy! Những điều trong luật Tứ Phần có đầy đủ và đúng lời Phật
dạy không?

Đáp: Luật Tứ Phần là do các Tổ biên soạn, dựa theo giới kinh có thêm bớt rất
nhiều cho phù hợp với hoàn cảnh, phong tục của mỗi người, mỗi dân tộc trên
bước đường hành hóa truyền đạo. Do sự tùy thuận vào mỗi nước, mỗi phong tục
của dân tộc nên các Tổ đã làm lệch ý Phật qua bộ giới luật Tứ Phần.

Muốn rõ được điều này xin quý vị đọc giới đức Thánh Tỳ Kheo Tăng, Tỳ Kheo Ni
thì sẽ rõ.

Bộ giới luật này chưa được xem là đầy đủ, vì trong kinh Nikaya Đức Phật dạy
nhiều bài kinh nói về thiện pháp, tức là giới mà trong Tứ Phần Luật không có.
Sau này có điều kiện phải được chấn chỉnh để chỉ rõ cho mọi người biết Thánh
hạnh của Tỳ Kheo Tăng và Tỳ Kheo Ni.

Đường về Xứ Phật - Tập 6 (Phần 2/3)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/duong-ve-xu-phat-tap-6-phan-2-3.html



KINH PHẠM VÕNG BỒ TÁT GIỚI

Câu hỏi của Thượng Toạ Sắc Tứ

Hỏi: Kính thưa Thầy! Kinh Phạm Võng Bồ Tát Giới có phải chánh pháp của Phật
chăng? Xin Thầy từ bi chỉ dạy cho con được rõ.

Đáp: Kinh Phạm Võng Bồ Tát Giới không phải là chánh pháp của Phật mà là của
Bà La Môn có thâm ý muốn diệt Phật Giáo nên mới chế ra Bồ Tát Giới.

Mục đích của Bồ Tát Giới là bộ sách có hình thức tổ chức người cư sĩ thành một
tổ chức để phục vụ cho Phật Giáo Đại Thừa.

Phần thứ nhất là khuyến dụ người cư sĩ thọ Bồ Tát Giới để góp công, góp của
xây dựng đạo pháp của Bà La Môn, nhưng sự thật là phục vụ cho quý thầy Đại
Thừa:

1. Cúng bái tế lễ để cho Phật tử bỏ tiền ra đóng góp.
2. Làm từ thiện cũng do Phật tử đóng góp.
3. Xây cất chùa to Phật lớn cũng do Phật tử đóng góp.
4. Cấm Phật tử không được tu theo Phật giáo Nguyên Thuỷ (Tiểu Thừa).
5. Làm tất cả mọi công việc trong chùa chuyện lớn, chuyện nhỏ hoặc chuyện

nặng nề khó khăn đều do Phật tử đóng góp công sức gọi là công quả.

Bồ Tát Giới là một bộ sách khuyến dụ Phật tử để lừa công sức và lừa của cải,
tiền bạc của họ.

Bồ Tát Giới là một loại kinh sách với thâm ý diệt Phật giáo. Quý vị đọc cho kỹ lại
bộ sách thì mới thấy rõ âm mưu thâm độc của Phật giáo phát triển Đại Thừa.

SỰ SAI BIỆT GIỮA PHẬT GIÁO VÀ BÀ LA MÔN

Câu hỏi của Thượng Toạ Sắc Tứ

Hỏi: Kính thưa Thầy! Sự sai biệt giữa Bà La Môn Giáo và Phật Giáo như thế nào?

Đáp: sự khác biệt giữa Bà La Môn giáo và Phật giáo có rất nhiều sự sai khác mà
ít người để ý đến như:

1- Phật giáo bình đẳng không chấp nhận giai cấp, nên giai cấp nào đến với Phật
giáo đều được hướng dẫn tu tập như nhau và đều được chứng quả A La Hán
không khác nhau. Trong xã hội Phật giáo không có giai cấp nào cả, chỉ toàn là
những người giới luật nghiêm chỉnh gọi là Hiền Giả, đó là những bậc chưa chứng

Đường về Xứ Phật - Tập 6 (Phần 2/3)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/duong-ve-xu-phat-tap-6-phan-2-3.html



quả A La Hán; còn những bậc vô lậu chứng quả A La Hán gọi là Thánh Giả, còn
gọi là Trưởng Lão.

Ông Ca Chiên Diên là người sanh ra trong giai cấp cùng đinh, được Phật tiếp độ
tu tập chứng quả A La Hán. Đó là đã phá giai cấp trong xã hội lúc bấy giờ. Cho
giới nữ xuất gia chứng quả Thánh A La Hán, đó cũng là đập phá tư tưởng trọng
nam khinh nữ của xã hội Phật giáo lúc bấy giờ.

Bà La Môn chấp chặt bốn giai cấp trong xã hội, cho giai cấp mình là trên hết.
Chấp nhận với tinh thần trọng nam khinh nữ của xã hội. Đó là sự khác biệt giữa
Phật giáo và Bà La Môn Giáo.

2- Phật giáo không chấp nhận có thế giới siêu hình, thế giới siêu hình chẳng qua
chỉ là hình bóng của thế giới hữu hình con người mà thôi.

Cái nhìn của Phật giáo thiết thực, cụ thể hơn, nên thế giới siêu hình là thế giới
của tưởng tri, chứ không phải là thế giới của liễu tri.

Bà La Môn chấp nhận có thế giới siêu hình nên không giống đạo Phật ở chỗ này
có vẻ mơ hồ. Đạo Phật phi thế giới siêu hình nên đạo Phật thực tế hơn.

3- Đạo Phật không chấp nhận tụng niệm, Bà La Môn chấp nhận tụng niệm. Đức
Phật dạy: “Này Bà La Môn, một người tụng niệm chú thuật giỏi mà phạm
giới còn tham lam, trộm cắp, còn vọng ngữ, tà dâm thì người ấy có
xứng đáng là Bà La Môn không?”. Xin các bạn trả lời.

Một người không tụng niệm, không vi phạm giới luật không giết hại, trộm cắp,
tà dâm, vọng ngữ thì người ấy là người có xứng đáng là Bà La Môn không? Do
sự so sánh này giữa tụng niệm và không tụng niệm, giữa trì giới và không trì
giới, mà chúng ta biết rất rõ đức Phật không chấp nhận tụng niệm. Thế mà đạo
Phật bây giờ đi ngược lại đạo Phật ngày xưa. Đạo Phật ngày xưa có tiến bộ hơn
đạo Phật bây giờ. Đạo Phật bây giờ lùi lại ở thế kỷ lạc hậu ngày xưa. 

Như vậy, đạo Phật có sự sai khác với đạo Bà La Môn. Nhưng hiện nay các chùa
mang danh là Phật giáo, mà thật sự là chùa Bà La Môn. Vì tứ thời tụng niệm ê a,
tiếng chuông, tiếng mõ vang rền. Còn chùa Phật Giáo không tụng niệm, chỉ
ngày đêm chuyên cần tu tập ngăn ác diệt ác pháp, đó mới chính là sự công phu
tu tập của Phật giáo. Đó là sự sai khác giữa Bà La Môn và Phật giáo.

4- Bà La Môn chấp nhận có tướng tốt mới thành một tu sĩ Bà La Môn, còn Phật
Giáo thì không chấp nhận tướng tốt, nên đức Phật dạy: “Người có tướng tốt mà
còn tham lam, trộm cướp, tà dâm, vọng ngữ, còn ăn uống phi thời, còn cất giữ
tiền bạc thì chưa thành một Bà La Môn”. Kinh sách Đại Thừa thường ca ngợi 32

Đường về Xứ Phật - Tập 6 (Phần 2/3)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/duong-ve-xu-phat-tap-6-phan-2-3.html



tướng tốt 80 vẻ đẹp của đức Phật, nhưng trong kinh Nguyên Thủy thì đức Phật
không chấp nhận, bài bác tướng tốt của Bà La Môn. Như vậy các bạn nghĩ sao?
Ba mươi hai tướng tốt 80 vẻ đẹp có phải là của Phật giáo không? Đó là sự khác
biệt giữa Bà La Môn và Phật giáo…

5- Phật giáo không mê tín, Bà La Môn giáo mê tín. Kinh sách dạy mê tín như:
Kinh Địa Tạng Vương, kinh Vu Lan Bồn, Kinh Di Đà. Kinh Bát Dương, kinh Viên
Giác…

6- Phật giáo nương vào tự lực của mình, Bà La Môn giáo nương vào tha lực của
thần quyền như: Kinh Pháp Hoa Phẩm Phổ Môn, kinh Quy Nguơn, kinh Vô Lượng
Quang, kinh Di Đà…

7- Phật Giáo không khổ hạnh chỉ tu tập xả tâm, Bà La Môn khổ hạnh như: đứng
một chân, ngồi kiết già nhiều giờ khiến cho thân mỏi mệt và đau nhức; ăn quá
ít, mùa Đông nằm trong nước lạnh, làm cho thân chịu nhiều khổ đau…​ Phật giáo
không làm khổ mình như vậy, những pháp môn của Phật giáo thường tu tập xả
tâm, đẩy lui các chướng ngại pháp trong thân, thọ, tâm, pháp. Sống một đời
sống thanh thản an lạc và vô sự. Đó là sự sai khác giữa Phật giáo và Bà La Môn
giáo.

8- Thiền Phật giáo tu tập chế ngự và xả tâm, nên có bảy năng lực Giác Chi xuất
hiện giúp cho hành giả nhập các định và thực hiện Tam Minh. Ngược lại, thiền
Bà La Môn tu tập ức chế, không xả tâm, không ly dục ly ác pháp, nên rơi vào
thiền định tưởng. Đó là sự sai khác giữa đạo Phật và Bà La Môn.

9- Bà La Môn Giáo chấp có đấng Giáo Chủ, Phật giáo chấp không có đấng Giáo
Chủ. Người ta tôn xưng đức Phật lên làm đấng Giáo Chủ, nhưng Đức Phật chỉ
xem mình là một Bà La Môn sống đúng phạm hạnh, chứ không phải như những
Bà La Môn phạm giới, phá giới, bẻ vụn giới, chuyên cúng tế, cầu siêu, cầu an
v.v..

Xin quý vị nên đọc lại kinh Pháp Cú sẽ thấy đức Phật xác định Bà La Môn đúng
và Bà La Môn sai, rồi suy ngẫm ra mới thấy đạo Phật được mọi người suy tôn
thành đạo Phật, chứ không phải tự đức Phật thành lập ra đạo Phật như các tôn
giáo khác.

Đức Phật khi tu xong, Ngài chỉ mong đem giáo pháp chân thiện mỹ của mình,
làm lợi ích cho mọi người, khiến cho mọi người sống biết thương nhau, đem lại
hạnh phúc cho nhau, không còn làm khổ mình, khổ người nữa, đấy là ước
nguyện của Phật cũng đủ lắm rồi, chứ Ngài đâu có nghĩ rằng: Ngày nay Phật
giáo là một tôn giáo thật sự như vậy. Một tôn giáo ngoài sự ước muốn của đức

Đường về Xứ Phật - Tập 6 (Phần 2/3)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/duong-ve-xu-phat-tap-6-phan-2-3.html



Phật.

Những điều chúng tôi nói trên đây là một sự thật. Các bạn hãy nghe lời dạy cuối
cùng của đức Phật trước khi chết: “Sau khi Ta nhập diệt các thầy Tỳ Kheo
hãy lấy giới luật và giáo pháp của Ta làm thầy”. Lời dạy này rõ ràng đạo
Phật không phải là một tôn giáo mà là một môn học về đạo đức nhân bản –
nhân quả có phương pháp học tập và rèn luyện hẳn hoi. Như vậy, đạo Phật và
đạo Bà La Môn không giống nhau, khác xa mọi mặt.

10- Bà La Môn với Phật giáo khác nhau một trời một vực. Bà La Môn xây dựng
có tiểu ngã và đại ngã. Đại ngã là bản thể của vạn hữu ví như nước biển; tiểu
ngã là thể tánh của mỗi sinh vật ví như giọt nước. Khi một chúng sanh chết thì
thể tánh ấy giống như giọt nước rơi vào biển cả thì chỉ còn là một khối nước.
Ngược lại, Phật giáo cho thế giới hữu sắc và vô sắc đều là thế giới tưởng, không
có một vật gì thường hằng, vĩnh viễn, luôn luôn vô thường thay đổi từng sát na.
Vạn vật sinh ra trong vũ trụ do các duyên hợp thành, nên khi tan hoại thì không
còn một vật gì tồn tại. Thân tâm con người đã là không thật thì không còn có
một vật gì, một thế giới vô hình ảo ảnh nào là chân thật cả. Vì thế, đạo Phật là
Đạo vô ngã, chứ không hữu ngã. Mà cũng không phải vô ngã theo kiểu Đại Thừa
và Thiền Tông. Vô ngã mà còn có Phật tánh, còn có cõi Niết Bàn, Cực Lạc Tây
Phương, vô ngã mà còn có Ngọc Hoàng Thượng Đế, vô ngã thì không có Đại ngã
và Tiểu ngã v.v.. Đó là những sự khác biệt giữa Phật giáo và Bà La môn.

THÂM Ý CỦA BÀ LA MÔN VỚI PHẬT GIÁO

Câu hỏi của Thượng Toạ Sắc Tứ

Hỏi: Kính thưa Thầy! Thâm ý của Bà La Môn với Phật giáo như thế nào? Xin
Thầy dạy rõ cho chúng con biết.

Đáp: Thâm ý của Bà La Môn đối với Phật giáo là muốn diệt Phật giáo bằng
nhiều thủ đoạn:

1. Chế Bồ Tát giới cấm cư sĩ và tu sĩ học, không được tu tập theo kinh sách
Nguyên Thủy (Tiểu Thừa).

2. Dùng lý luận trí tuệ Bát Nhã đập phá chân lý của Phật giáo. “Vô khổ, tập,
diệt, đạo”.

3. Luồn lách đưa giáo lý của mình vào để thay thế giáo lý của Phật giáo.
4. Đưa đức Phật Di Lặc ra để thay thế đức Phật Thích Ca làm giáo chủ Phật

giáo trong thời vị lai.

Đường về Xứ Phật - Tập 6 (Phần 2/3)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/duong-ve-xu-phat-tap-6-phan-2-3.html



BÀ LA MÔN

Câu hỏi của Thượng Toạ Sắc Tứ

Hỏi: Kính thưa Thầy! Bà La Môn trong kinh Pháp Cú mà đức Phật ca ngợi và Bà
La Môn nào mà đức Phật chê, bài bác. Xin Thầy dạy cho chúng con được rõ.

Đáp: Bà La Môn được đức Phật khen ngợi là một Bà La Môn sống đúng giới luật
và chánh pháp của Phật, còn sống không đúng giới luật và chánh pháp của Phật
thì đức Phật chê, không chấp nhận. Vậy chúng ta hãy đọc lại những bài kinh
Pháp Cú thì sẽ biết rõ ràng hơn:

“Với người thân, miệng, ý

Không làm các ác hạnh

Ba nghiệp được phòng hộ

Ta gọi Bà La Môn”

Thân, miệng, ý không làm các ác hạnh tức là sống đời sống giới luật nghiêm
chỉnh, thường tu tập các pháp ly dục ly ác pháp diệt ngã xả tâm, tức là phòng
hộ ba nghiệp.

“Đoạn hết các kiết sử

Không còn gì lo sợ

Không đắm trước buộc ràng

Ta gọi Bà La Môn”

Đoạn hết các kiết sử, tức là dùng pháp ngăn ác diệt ác (Tứ Chánh Cần) đó là Bà
La Môn tu đúng pháp được đức Phật chấp nhận. Không đắm trước buộc ràng,
tức là hộ trì các căn: mắt, tai, mũi, miệng, thân, ý không cho dính mắc sáu trần:
Sắc, thinh, hương, vị, xúc, pháp.

“Bỏ điều ưa, điều ghét

Thanh lương, không nhiễm ô

Hùng dũng thắng mọi cõi

Ta gọi Bà La Môn”

Đường về Xứ Phật - Tập 6 (Phần 2/3)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/duong-ve-xu-phat-tap-6-phan-2-3.html



Thân tâm được trong sạch không cấu uế như vầng trăng sáng, tịnh lặng giữa
đêm trường sâu thẳm và tất cả những hữu ái đều được đoạn trừ. Nếu người nào
giữ thân tâm được như vậy là tu tập Tứ Niệm Xứ được viên mãn. Người ấy được
đức Phật chấp nhận là một Bà La Môn.

“Như trăng sạch không uế

Sáng trong và tịnh lặng

Hữu ái được đoạn tận

Ta gọi Bà La Môn”

Tóm lại, người được đức Phật gọi là Bà La Môn là phải sống đúng giới luật
thường ngăn ác diệt ác pháp “Chư ác mạc tác, chúng thiện phụng hành”.
Một Bà La Môn tu tập và sống như vậy chính là tu sĩ Phật giáo, còn ngược lại là
một Bà La Môn của đạo Bà La Môn hay nói cách khác một tu sĩ Phật giáo sống
phạm giới, bẻ vụn giới, sống chạy theo danh lợi làm những điều mê tín lừa đảo
tín đồ là Bà La Môn của Đạo Bà La Môn.

LỜI GIỚI THIỆU

Bước vào rừng kinh Pháp Cú chúng ta ngơ ngác như người lạc lối vào rừng sâu,
không biết lối ra. Kinh Pháp Cú cũng vậy, khi bước vào rừng kinh Pháp Cú,
chúng ta không biết kinh nào đúng, kinh nào sai. Đây các bạn hãy đọc một số
kinh pháp Cú mà hiện giờ đã được dịch ra Việt ngữ: Kinh Lời Vàng, Tìm Hiểu và
Học Tập Kinh Pháp Cú, Kinh Pháp Cú Thí Dụ, Tích Truyện Pháp Cú kinh v.v..

Trong số kinh Pháp Cú nhiều như vậy, có những bài kinh giống nhau, nhưng
cũng có những bài kinh không giống. Vả lại các nhà chú giải các kinh Pháp Cú
trên, chỉ ở trên ngôn ngữ giảng thuyết và soạn viết ra. Vì thế mà khó cho chúng
ta tìm thấy cho mình một lối đi để có thể giải quyết được đời sống đau khổ cho
mình.

Đọc kinh Pháp Cú hay thì thật là hay, nhưng hay trong ngôn từ, chứ không hay
trong pháp hành, vì không có pháp hành cụ thể, chỉ vì kinh sách được biên dịch
và chú giải do các học giả, chứ không phải hành giả. Vì thế, chúng tôi không
biết phải hành như thế nào để có kết quả giải thoát những đau khổ về nội tâm
của mình.

Lúc bấy giờ chúng tôi nghĩ rằng: Không lẽ kinh là lời Phật dạy mà chỉ có nói
suông như ca dao, tục ngữ sao? Nếu lời Phật dạy chỉ là lời nói suông thì còn có

Đường về Xứ Phật - Tập 6 (Phần 2/3)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/duong-ve-xu-phat-tap-6-phan-2-3.html



nghĩa lý gì. Phải không hỡi các bạn?

Bao nhiêu dịch giả, giảng sư giảng dạy, chú thích và cả những mẫu chuyện
pháp cú để xác chứng nghĩa lý của những câu kinh này. Ý muốn của những học
giả là làm cho kinh Pháp Cú rõ ràng ý nghĩa hơn. Chính vì lẽ đó mà kinh Pháp Cú
càng trở nên sai lệch ý Phật, tối nghĩa, mất pháp hành.

Khiến cho đọc giả đọc kinh Pháp Cú chỉ thấy lời nói như tục ngữ, ca dao, cách
ngôn…

Sau khi tu hành xong chúng tôi đọc trở lại bộ kinh này do Phật tử ở Tu Viện Như
Lai bên Mỹ gửi về, có nhã ý muốn chúng tôi làm sáng tỏ nghĩa của những lời
dạy này.

Hơn một năm nay chúng tôi rất bận nhiều việc, nên không làm sáng tỏ kinh này
được.

Nay đã đủ duyên, chúng tôi quyết định làm sống lại phương pháp tu tập Tứ
Thánh Định trong kinh Pháp Cú.

423 câu kinh Pháp Cú này được Hoà Thượng Minh Châu dịch. Vì chúng tôi chọn
lấy những câu kinh của Hòa Thượng Minh Châu, vì Hòa Thượng là người dịch giả
không thêm, bớt, không sửa sai từ ngữ mà chỉ trung thực theo chữ nghĩa dịch lại
rất sát với nguyên bản. Còn những bản kinh Pháp Cú khác thì chúng tôi xem đó
là kinh phát triển thêm bớt rất nhiều.

Như Hoà Thượng Minh Châu đã nói: “423 bài kệ trong kinh này, tóm thâu tinh
hoa giáo lý đức Phật”. Như vậy 423 bài kệ này có phải là những pháp hành và
những kinh nghiệm của đức Phật trong giáo trình tu tập để đạt được đạo giải
thoát.

Vì thế, chúng tôi sẽ cố gắng diễn đạt để quý bạn có một pháp hành cụ thể từ
khi bắt đầu cho đến viên mãn.

Muốn được vậy thì chúng tôi xin quý bạn hãy buông xuống tất cả những kiến
giải và kiến chấp của quý bạn, để quý bạn hoàn toàn có một tâm khách quan.
Và vì thế, khi đọc xong “Những lời Phật dạy” thì quí bạn mới rõ thấu đường đi
của đạo Phật từ A đến Z hay nói cách khác, từ căn bản đến Tam Minh.

Trong 423 bài kệ này chính là lời dạy của đức Phật như Hoà Thượng Minh Châu
đã xác định: “Giá trị bất hủ của kinh Pháp Cú là ở chỗ này, và ta cảm
thấy không còn có sự trung gian của các vị Tổ sư kết tập kinh điển”,
nhưng theo chúng tôi nghĩ: Sự thêm bớt của người sau không thể nào tránh

Đường về Xứ Phật - Tập 6 (Phần 2/3)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/duong-ve-xu-phat-tap-6-phan-2-3.html



khỏi.

Riêng chúng tôi đọc kinh Pháp Cú thấy ngay được pháp hành và nền đạo đức
nhân bản - nhân quả của đạo Phật.

Để làm sáng tỏ đạo đức của đạo Phật qua 423 bài kệ, và xác chứng cho mọi
người biết rằng: Đạo Phật có một nền đạo đức nhân bản thật sự mà trong kinh
Pháp Cú đã nói lên tất cả rõ ràng, cụ thể.

Cuối cùng, chúng tôi chỉ ước mong quí bạn hãy lắng nghe những lời chúng tôi
diễn đạt với một tâm hồn vô tư trong sáng, thì sẽ có lợi ích rất lớn cho các bạn,
còn nếu các bạn cố chấp, tự ái, mặc cảm… thì chẳng lợi ích gì cho các bạn mà
khiến cho các bạn thêm căm tức.

Kính thưa các bạn! Chúng tôi chú giải kinh Pháp Cú là vì muốn đem lợi ích cho
các bạn, chứ riêng chúng tôi thì phải hao tâm tổn sức. Chúng tôi mong ước mọi
người, khi đọc những lời chú giải này, hiểu rõ cách thức tu tập và thực hành có
kết quả ngay liền.

Kết quả giải thoát của mọi người ra khỏi ác pháp và tâm tham, sân, si, thì đó là
một niềm vui chân thật của chúng tôi.

Kết quả giải thoát của mọi người là nói lên được giá trị của kinh Pháp Cú này. Và
cũng nói lên được nền đạo đức nhân bản - nhân quả của kinh này.

Sau khi nghe lời dạy chân thật này của Phật, không gì hơn là mọi người phải
nghiêm túc thực hành mang lại kết quả thực sự. Đó là đền đáp ơn Phật.

Lời dạy của đức Phật không phải là thứ bánh vẽ, chỉ có lời dạy của ngoại đạo
mới mang đến cho chúng ta một hy vọng mà không bao giờ đạt được.

Kính ghi

Tu Viện Chơn Như

Tháng 5 năm 2002

LỜI TỰA GIỚI THIỆU KINH PHÁP CÚ CỦA HÒA THƯỢNG MINH
CHÂU

Tôi dịch tập Dhammapada ra tiếng Việt để cúng dường Phật đản 2513 (1969).
Quyển kinh Dhammapada thuộc tập Khud daka Nikaya (Tiểu bộ kinh) được xem
như quyển Thánh kinh trong Phật giáo và trở thành một trong những tập sách

Đường về Xứ Phật - Tập 6 (Phần 2/3)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/duong-ve-xu-phat-tap-6-phan-2-3.html



được dịch ra nhiều thứ tiếng nhất trong kinh sách Phật giáo. Không những 423
bài kệ trong kinh này tóm thâu tinh hoa giáo lý đức Phật, nhưng nhiều bài kệ đã
trở thành những lời dạy chính đức Phật thân thuyết. Và đọc những bài kệ này,
chúng ta cảm thấy như thân nghe chính lời Phật dạy từ hơn 2000 năm vang lại.
Giá trị bất hủ của tập Dhammapada là ở chỗ này, và ta cảm thấy không còn sợ
trung gian của các vị Tổ sư kết tập kinh điển.

Chúng tôi cho dịch theo thể kệ năm chữ một, để thật trung thành với nguyên
văn, và quí vị sẽ thấy rõ sự cố gắng của chúng tôi, đã dịch hết sức sát với
nguyên văn, và nhiều bài kệ có thể xem không thêm, không bớt, một chữ Pali
chúng tôi cũng cố gắng tôn trọng đến mức tối đa. Vì đây là thể kệ chứ không
phải là thể thơ nên không có thi hóa trong bản dịch của tôi.

Dịch tập Dhammapada này ra thể kệ, chúng tôi chỉ có một tâm nguyện mong
sao những lời dạy này của đức Phật sẽ soi sáng dẫn đường cho mọi hành động,
tâm tư, ngôn ngữ của chúng ta. Và ở trong một thời đại đầy máu lửa đau thương
nước mắt, đầy những phân hóa, hỗn tạp, hận thù, láo khoét, những lời dạy này
của đức Phật xoa dịu một phần nào cho tâm tư đã quá căng thẳng hay buồn
nản của con người Việt Nam, làm con người Phật tử trở lại con người Phật tử.

Vạn Hạnh ngày Phật Đản 2513(1969)

Tỳ Kheo Thích Minh Châu Viện Trưởng Viện Đại Học Vạn Hạnh.

XÁC ĐỊNH CỦA ĐỨC PHẬT VỀ “Ý THỨC” CỦA CON NGƯỜI CÓ TẦM QUAN TRỌNG
NHẤT TRONG ĐẠO PHẬT

LỜI PHẬT DẠY

“Tâm dẫn đầu mọi pháp

Tâm chủ, tâm tạo tác

Nếu nói hay hành động

Với tâm tư ô nhiễm

Khổ não sẽ theo ta

Như xe theo vật kéo”.

(Kinh Pháp Cú: I.Yamakavagga. Phẩm Song Yếu).

Đường về Xứ Phật - Tập 6 (Phần 2/3)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/duong-ve-xu-phat-tap-6-phan-2-3.html



CHÚ GIẢI:

Đức Phật nói đến tâm, tức là nói đến cái biết của con người, nhưng cái biết của
con người có ba cái:

1. Cái biết của ý thức (cái biết do sự phân biệt của sáu thức hằng ngày).
2. Cái biết của tưởng thức (cái biết trong giấc mộng).
3. Cái biết của tâm thức (cái biết của thức uẩn, cái biết siêu không gian và

thời gian, cái biết để thực hiện Tam Minh vô lậu của bậc A La Hán).

Vậy chữ tâm trong kinh Pháp Cú ở đây là cái biết nào cho đúng với nghĩa của nó
này?

Xin thưa các quý bạn, chữ tâm ở đoạn kinh này đã làm cho nhiều người đọc dễ
hiểu sai ý Phật.

Theo kinh nghiệm tu hành của chúng tôi thì chữ tâm mà nhà học giả dịch dùng
ở đây, chúng ta phải hiểu nó là “ý thức phân biệt hằng ngày trong cuộc
sống của chúng ta”. Nó chính là tri kiến của mỗi người đang sử dụng hằng
ngày.

Con đường tu tập của đạo Phật lấy ý thức phân biệt làm vũ khí tiến quân tấn
công giặc tham, sân, si; giặc sinh tử luân hồi. Đó là ý của bài kinh này vậy.

Câu kinh thứ nhất trong kinh Pháp Cú đức Phật đã xác định cho chúng ta biết 
“Ý thức” của con người rất quan trọng trong vấn đề tu tập theo đường hướng
của đạo Phật. Vì ý thức chủ động tạo tác mọi vấn đề trong cuộc sống tốt hoặc
xấu đều do nó. Ngoài ý thức ra thì con người không có một vật gì để chủ động
điều khiển thiện hay ác pháp được.

Do thấu suốt được lý này, nên bốn chân lý của đạo Phật mới ra đời để giải quyết
mọi sự khổ đau của kiếp con người.

Cho nên, Chánh kiến và Chánh tư duy trong Đạo Đế là gì các bạn có biết không?
Đó là ý thức các bạn ạ. Ý thức dẫn đầu trong giáo pháp của đức Phật một cách
rõ ràng và cụ thể.

“Tâm dẫn đầu mọi pháp

Tâm chủ, tâm tạo tác”

Hai câu này là một pháp hành rất cụ thể. Đó là pháp hướng tâm “Như lý tác
ý”. Tức là “pháp dẫn tâm vào đạo”, nghĩa là khi biết tâm là ý thức dẫn đầu
mọi pháp thì có đường đi để đạt được mục đích bất động tâm không còn khó

Đường về Xứ Phật - Tập 6 (Phần 2/3)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/duong-ve-xu-phat-tap-6-phan-2-3.html



khăn.

Hai câu kệ này đã xác định cho chúng ta biết chỉ có loài người mới có một
phương tiện tối ưu như vậy. Nếu chúng ta biết sử dụng nó, thì nó sẽ giúp chúng
ta thoát khổ của kiếp làm người, còn nếu chúng ta không biết sử dụng, để tự nó
dẫn dắt chúng ta đi, thì chắc chắn cuộc đời sẽ đen tối và sự đau khổ triền miên
bất tận.

Nếu biết được “tâm dẫn đầu mọi pháp” thì giờ này chúng ta đâu có đau khổ.
Phải không hỡi các bạn?

Vì nó dẫn đầu, tức là nó làm chủ mọi pháp. Làm chủ mọi pháp, trong mọi pháp
đó, phải có pháp sanh, già, bệnh, chết. Nhưng cớ sao con người lại không làm
chủ những điều này?

Con người không làm chủ được những điều này, là vì con người không biết cách
điều khiển “ý”, để nó làm chủ mọi pháp.

Cho nên, hiện giờ “các pháp dẫn đầu tâm”, chứ không phải “tâm dẫn đầu
mọi pháp”. Phải không hỡi các bạn?

Các pháp dẫn đầu tâm, vì thế tâm thường phải chịu đau khổ.

Hôm nay đức Phật xác định: “Tâm dẫn đầu các pháp” chúng ta đã sáng mắt
ra và đã hiễu rõ lời dạy này như ánh đuốc soi vào đêm tối. Lời dạy này như
chúng tôi đã nói ở trên là một pháp hành cụ thể “dẫn tâm vào đạo, chứ đừng
dẫn đạo vào tâm”.

Nhờ hiểu biết câu này, nên hằng ngày chúng ta dẫn tâm vào đạo: “tâm như
đất, lìa tham, sân, si cho sạch; tham, sân, si là pháp khổ đau phải xa
lìa, viễn ly”. Đó là câu trạch pháp đầu tiên để thực hiện dẫn tâm vào thiện
pháp và dẫn tâm diệt trừ ác pháp “Tâm dẫn đầu mọi pháp”.

Lời chú giải này là một trong những kinh nghiệm tu hành của chúng tôi đã
mang đến kết quả giải thoát một cách cụ thể rõ ràng. Chúng tôi chú giải câu kệ
này, để các bạn hiểu những lời dạy của đức Phật không còn là thứ ngôn ngữ
suông, mà từ lâu các bạn biết chỉ biết nó là một lời nói đúng và rất hay, chứ
không ngờ nó là một phương pháp tu hành căn bản nhất của đạo Phật. Nếu lời
chú giải này có lợi ích thật sự cho các bạn thì các bạn hãy thực hành, còn nếu
không lợi ích thì xin các bạn ném bỏ nó, như ném bỏ một chiếc giày rách.

“Tâm dẫn đầu các pháp”, khi biết nó là pháp ác thì các bạn có nên để tâm
của các bạn dẫn pháp ác đó vào thân tâm bạn không?

Đường về Xứ Phật - Tập 6 (Phần 2/3)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/duong-ve-xu-phat-tap-6-phan-2-3.html



Nếu bạn là một người mất trí thì mới dùng tâm mình dẫn pháp ác vào tâm để
mình chịu khổ đau. Phải không các bạn?

Muốn làm sáng tỏ pháp dẫn tâm, nên đức Phật đã răn nhắc chúng ta bằng
những câu kệ kế tiếp sau:

“Nếu nói hay hành động

Với tâm tư ô nhiễm”

Câu kệ đầu có nghĩa là “nói hay hành động” tức là dẫn tâm, còn câu kế “với
tâm tư ô nhiễm” tức là ác pháp.

Hai câu kệ này có nghĩa là “dẫn tâm vào ác pháp”.

Dẫn tâm vào ác pháp thì sẽ như thế nào các bạn? Đức Phật xác định:

“khổ não sẽ theo ta

Như xe theo vật kéo”

Bốn câu kệ này có nghĩa là: Nếu người nào dẫn tâm vào ác pháp thì sự đau khổ
sẽ không bao giờ mất, nó luôn luôn như chiếc xe theo vật kéo, phước còn thì
chưa thấy tai họa, đến khi phước hết thì họa khổ sẽ đến liền.

Tâm tư ô nhiễm, tức là tâm ác, tâm làm khổ mình, khổ người và khổ chúng
sanh.

“Tâm dẫn đầu các pháp” là một pháp môn rất cụ thể, giúp cho mọi người
thoát khổ ngay liền. Nó là pháp môn vừa ngăn ác pháp mà cũng vừa diệt ác
pháp rất tuyệt vời. Nếu ai biết áp dụng thực hành thì tâm hồn sẽ thanh thản, an
lạc và vô sự, bất động trước các pháp ác và cảm thọ.

Chúng tôi xin nhắc lại toàn bộ bài kệ:

“Tâm dẫn đầu mọi pháp

Tâm chủ, tâm tạo tác

Nếu nói hay hành động

Với tâm tư ô nhiễm

Khổ não sẽ theo ta

Như xe theo vật kéo”.

Đường về Xứ Phật - Tập 6 (Phần 2/3)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/duong-ve-xu-phat-tap-6-phan-2-3.html



Bài kệ này rút ra được bài pháp thực hành cụ thể như:

1- Pháp dẫn tâm “Như lý tác ý”.

2- Không nên dẫn tâm vào ác pháp.

3- Phải tĩnh thức trên mọi hành động của thân, tâm để tránh và dẫn
tâm xa lìa các ác pháp.

Chỉ một bài kệ này đã giúp cho người theo đạo Phật thấy được tâm giải thoát
bằng những hành động cụ thể dẫn tâm vào đạo.

Trong bài kệ này có một tích chuyện mà chúng tôi không chấp nhận, đó là câu
chuyện của Trưỡng Lão Cakkhapãla, vì không thấy đường nên đi kinh hành làm
chết côn trùng rất nhiều trong một đêm mưa gió loài côn trùng xuất hiện.

Thưa các bạn! Câu chuyện này thật là vô lý. Trưởng Lão Cakkhapãla là người đã
chứng quả A La Hán, thế mà không sáng suốt nhận định được côn trùng xuất
hiện được sau cơn mưa. Đó là cái sai thứ nhất.

Người chứng đạo vô lậu, lòng từ, ban rải khắp cùng, có đâu lại nỡ tâm đi kinh
hành để vô tình giết hại chúng sanh. Đó là cái sai thứ hai.

“Tâm dẫn đầu các pháp” là một vị tu sĩ như Cakkhapãla không biết sao?
Không dẫn tâm được sao?

Nếu dẫn tâm thì làm sao có vô tâm giết hại chúng sanh. Đó là cái sai thứ ba.

Nếu bảo rằng bài kinh ví dụ này là để đức Phật xác định câu kinh Pháp Cú này,
khi vô tâm không tội. Theo chúng tôi nghĩ đạo Phật là đạo trí tuệ, đạo sáng
suốt, đạo tĩnh thức, định tĩnh thì làm sao có vô tâm được. Phải không các bạn?
Đó chỉ là Đại Thừa kiến giải theo kiểu học giả, chứ Phật nào có dạy như vậy
đâu? Vì dạy như vậy trái với đạo tĩnh thức.

Đạo Phật là đạo trí tuệ, mỗi hành động đều phải có sự tĩnh thức để luôn sống ở
trong chánh kiến của đạo Phật thì làm sao có vô tâm? Người vô tâm, vô phân
biệt là người của ngoại đạo. Trong đạo Phật Chánh kiến chưa đủ, mà còn phải
Chánh tư duy.

Nếu Trưởng Lão Cakkhapãla sống trong Chánh kiến, Chánh tư duy thì làm gì lại
đi kinh hành để vô tâm sát hại chúng sanh như vậy.

Cho nên, bảo rằng: Đức Phật đem ví dụ để xác định bài kệ vô tâm giết hại
chúng sanh là không tội. Điều đó sai với chân lý của đạo Phật, như chúng tôi đã

Đường về Xứ Phật - Tập 6 (Phần 2/3)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/duong-ve-xu-phat-tap-6-phan-2-3.html



nói ở trên. Vì đạo Phật có Bát Chánh Đạo. Bát Chánh Đạo không cho phép
chúng ta làm việc gì vô tâm cả. Vì vô tâm cũng phải đoạ địa ngục, cũng phải
chịu nhiều khổ đau.

Vì vô tâm sát hại thì người lái xe đã gây ra tai nạn giao thông cũng là vô tâm,
để rồi phải thọ lãnh sự khổ đau tù tội không phải riêng mình mà còn gây ra cả
bao nhiêu người khác đau khổ nữa. Cho nên, bài kinh ví dụ này là sai.

Câu kinh Pháp Cú đã xác định nghĩa của đạo Phật rõ ràng:

“Tâm dẫn đầu các pháp”

Tâm dẫn đầu các pháp mà tâm không sáng suốt, tâm không tĩnh thức, tâm
không định tĩnh thì tâm sẽ dẫn chúng ta vào đau khổ.

Nếu hành động vô tâm, tức là không chỉ huy các pháp thì các pháp sẽ dẫn đầu
tâm, như vậy không thể gọi là “tâm dẫn đầu các pháp”.

Xét ra tích chuyện Pháp Cú là do người sau bịa đặt, làm sai ý nghĩa câu kinh.
Xin quý bạn lưu ý đừng để kiến giải của học giả lừa đảo quí bạn, làm mất ý
nghĩa pháp hành quí báu của đức Phật.

Mới vào đầu câu kệ của kinh Pháp Cú mà các Tổ đã lồng truyện tích làm sai ý
pháp Phật, thật là đau lòng.

Chúng ta là đệ tử của Phật phải sáng suốt để bài trừ tà kiến trong Phật giáo.

Tóm lại, bài kệ này trong kinh Pháp Cú có một giá trị rất lớn về pháp hành trong
chân lý Đạo Đế của đạo Phật, tức là nó thuộc về sáu nẻo trong Bát Chánh Đạo:
Chánh kiến, Chánh tư duy, Chánh ngữ, Chánh nghiệp, Chánh mạng, Chánh tinh
tấn.

Đứng về thiền định thì nó thuộc về pháp hành của Tứ Chánh Cần “Ngăn ác diệt
ác, sanh thiện tăng trưởng”. Còn đứng về giới luật thì nó là “hạnh ly dục ly ác
pháp”.

Vì thế, biết áp dụng sáu câu kệ này vào cuộc sống hằng ngày thì con đường giải
thoát của đạo Phật ở ngay trước mắt các bạn và quả A La Hán cũng ngay tại đó.

LỜI XÁC ĐỊNH THỨ HAI CỦA ĐỨC PHẬT

Đường về Xứ Phật - Tập 6 (Phần 2/3)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/duong-ve-xu-phat-tap-6-phan-2-3.html



LỜI PHẬT DẠY

- 2 -

“ Tâm dẫn đầu mọi pháp

Tâm chủ, tâm tạo tác

Nếu nói hay hành động

Với tâm tư thanh tịnh

Hạnh phúc sẽ theo ta

Như bóng không rời hình”.

(Kinh Pháp Cú: I.Yamakavagga.
Phẩm Song Yếu)

CHÚ GIẢI:

Xin nhắc lại bài kệ trên, tâm dẫn đầu các pháp ác thì tâm khổ não, sự khổ não
đó theo ta cũng giống như xe theo con vật kéo. Nếu tâm không dẫn đầu ác
pháp thì tâm không khổ. Do tâm dẫn đầu ác pháp nên tâm phải chịu khổ, sự
khổ đau đó không thể nào tránh khỏi, vì thế nên đức Phật ví nó như xe theo con
vật kéo.

Cho nên, người sống trong ác pháp mà bảo rằng có hạnh phúc, an vui thì không
thể nào tin được vì quả khổ sẽ theo ta như xe theo con vật kéo. Đó lời xác định
của đức Phật như vậy. Cho nên, một người còn ăn thịt chúng sanh, mà bảo rằng
họ sống có hạnh phúc thì chúng ta làm sao tin được.

Qua bài kệ thứ nhất, chúng ta xét lại bài kinh Song Tầm, thì bài kệ thứ nhất, tức
là tầm ác.

Tầm ác là gì?

Là sự suy tư về một ác pháp để biến ra lời nói hay hành động làm đau khổ
mình, đau khổ người và chúng sanh.

Ví dụ: Hôm nay là ngày Tết mọi nhà đều giết loài vật để ăn Tết. Trước khi giết
loài vật để ăn Tết thì chúng ta suy tư, phải giết con lợn, con gà, con vịt hay cá
tôm, v.v..

Đường về Xứ Phật - Tập 6 (Phần 2/3)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/duong-ve-xu-phat-tap-6-phan-2-3.html



Sự suy tư như vậy là tâm dẫn đầu ác pháp.

Khi sai bảo người nhà: “Con hãy ra bắt con gà giết thịt làm cỗ cúng ông
bà”, lời nói này là lời nói ác pháp. Khi ấy, đứa con trai ra chuồng bắt con gà cột
hai chân lại đem ra cắt cổ gà.

Hành động bắt gà, cột hai chân và hành động cắt cổ là hành động ác pháp. Cho
nên, lời nói hay hành động ác pháp đều do tâm dẫn đầu trong ác pháp.

Sự suy nghĩ làm đau khổ và giết con gà chết là nhân ác. Nhân ác thì làm sao
tránh khỏi quả khổ đau, Vì thế đức Phật dạy:

“khổ não sẽ theo ta

Như xe theo vật kéo”.

Ngược lại, bài kệ thứ hai cũng như vậy, nhưng bài kệ thứ hai lại tâm dẫn đầu
vào thiện pháp, tức là sự tư duy thiện. Sự tư duy thiện sẽ biến ra lời nói và hành
động thiện tức là tầm thiện như trong bài kinh Song Tầm mà Đức Phật đã dạy
phương pháp thiền định “ngăn ác diệt ác pháp, sanh thiện tăng trưởng
thiện pháp”.

Người mà tâm dẫn đầu mọi pháp thiện thì lời nói hay hành động đều thiện, tức
lời nói và hành động không làm khổ mình, khổ người và khổ chúng sanh và như
vậy đức Phật đã xác định:

“Hạnh phúc sẽ theo ta.

Như bóng không rời hình”.

Đọc bài kệ một và bài kệ hai chúng ta thấy rất rõ, một tâm của chúng mà có hai
mặt: thiện và ác: mặt ác khổ đau sẽ đến với chúng ta mãi mãi; mặt thiện hạnh
phúc và an vui cũng sẽ theo chúng ta mãi mãi.

Xét qua hai bài kệ này chúng ta thấy được phương pháp tu hành của Đạo Phật
rất cụ thể.

Nếu một người muốn tìm đường thoát khổ của kiếp làm người thì bất cứ ở đâu,
không cần phải vào chùa, lên non, núi, rừng… đều tu giải thoát được cả.

Biết tâm là phương pháp dẫn đầu mọi pháp, nên chúng ta sử dụng tâm dẫn vào
sự ngăn chặn và diệt ác pháp, không cho dẫn tâm vào ác pháp. Nói một cách
khác, là chúng ta điều khiển tâm xa lìa ác pháp và luôn luôn dẫn tâm vào thiện
pháp.

Đường về Xứ Phật - Tập 6 (Phần 2/3)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/duong-ve-xu-phat-tap-6-phan-2-3.html



Hằng ngày thường dẫn tâm xa lìa ác pháp và dẫn tâm vào thiện pháp như vậy,
thì đó là cách thức tu tập của đạo Phật.

Hai bài kệ trên đây là một phương pháp thực hành sống ngăn ác diệt ác pháp
và sanh thiện tăng trưởng thiện pháp bằng cách dẫn tâm theo ý muốn của
chúng ta. Chắc chắn kết quả: “Hạnh phúc sẽ theo ta như bóng không rời
hình”.

Trong kinh Pháp Cú có hai bài kệ này là pháp môn tu hành tuyệt vời, nếu ai có
duyên gặp được pháp bảo này mà không tu tập để chịu một đời khổ đau thì
người ấy là người ngu.

Đừng dẫn tâm vào ác pháp thì đâu phải khổ đau. Biết ác pháp mà dẫn tâm vào
ác pháp thì chỉ có người vô minh ngu si mới làm điều này.

Biết ác pháp là khổ đau mà cứ dẫn tâm vào ác pháp thì người ấy chỉ là một con
vật ngu si.

Ví dụ: Biết tâm tham, tâm sân là ác pháp là khổ đau mà cứ dẫn tâm vào chỗ đó
là người ngu si như con thú vật.

Con người không thể là con vật. Biết giết hại ăn thịt chúng sanh là khổ não sẽ
theo ta như xe theo vật kéo, thế mà cứ sống và giết hại và ăn thịt chúng sanh
thì làm sao tránh khỏi khổ não.

Trên đời “khổ não” ai mà chẳng sợ, thế sao lại dẫn tâm vào ác pháp, để chịu
lấy khổ não. Người ơi! Sao lại ngu quá vậy?

Thịt cá chúng sanh là những chất bất tịnh tanh hôi uế trược, có gì thanh tịnh
trong sạch đâu? Mà lại thích ăn, cái ngon nơi miệng của quí vị là cái ảo giác. Ăn
vào miệng có ngon hoài đâu? Nuốt qua khỏi cổ cái ngon còn đâu? Như vậy
không phải là ảo giác sao?

Người có trí, có ý thức, có sự hiểu biết một chút về điều này thì chắc chắn sẽ
dẫn tâm vào thiện pháp chứ không điên gì mà dẫn tâm vào ác pháp và như vậy
người ấy đã thoát khổ.

Hai bài kệ trên đây chính đức Phật dạy chúng ta sống bắt đầu cho nền đạo đức
nhân bản - nhân quả, không làm khổ mình, khổ người và khổ chúng sanh. Để
kết luận bài này chúng ta đọc lại cả hai bài kệ trên:

“Tâm dẫn đầu mọi pháp

Tâm chủ, tâm tạo tác

Đường về Xứ Phật - Tập 6 (Phần 2/3)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/duong-ve-xu-phat-tap-6-phan-2-3.html



Nếu nói hay hành động

Với tâm tư ô nhiễm

Khổ não sẽ theo ta.

Như xe theo vật kéo.

--o0o--

“Tâm dẫn đầu mọi pháp

Tâm chủ, tâm tạo tác

Nếu nói hay hành động

Với tâm tư thanh tịnh

Hạnh phúc sẽ theo ta

Như bóng không rời hình”.

Đọc xong bài kệ này chúng ta hãy lắng nghe dư âm đang cùng khắp trong
không gian và thấu tận đáy tâm hồn của chúng ta với một trạng thái thanh
thản, an lạc, hạnh phúc tuyệt vời trong môi trường sống của muôn loài, cũng từ
đó lòng yêu thương sự sống của chúng ta phủ trùm trên hành tinh này như
không khí.

TẦM ÁC VÀ TẦM THIỆN

Đường về Xứ Phật - Tập 6 (Phần 2/3)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/duong-ve-xu-phat-tap-6-phan-2-3.html



LỜI PHẬT DẠY

- 3 -

“Nó mắng tôi, đánh tôi

Nó hại tôi, cướp tôi

Ai ôm ấp niệm ấy

Hận thù không thể nguôi”.

- 4 -

“Nó mắng tôi, đánh tôi

Nó hại tôi, cướp tôi

Không ôm ấp niệm ấy

Hận thù sẽ tự nguôi”

(Kinh Pháp Cú: I.Yamakavagga.
Phẩm Song Yếu)

CHÚ GIẢI:

Hai bài kệ đầu của kinh Pháp Cú, đức Phật đã xác định: “Tâm dẫn đầu mọi
pháp” và kế đó là những câu trong bài kệ đó là chỉ cho chúng ta cái sườn tổng
quát của phương pháp hành thiền của đạo Phật.

“Tâm chủ tâm tạo tác

Nếu nói hay hành động

Với tâm tư ô nhiễm

Khổ não sẽ theo ta

Như xe theo vật kéo”.

Đến bài kệ thứ 3 và thứ 4 thì đức Phật xác định cách thức tu tập đi vào chi tiết
rất rõ ràng và cụ thể bằng phương pháp dẫn tâm:

Nếu dẫn tâm bằng ác pháp thì phải dẫn tâm như câu kệ 3 dạy.

Đường về Xứ Phật - Tập 6 (Phần 2/3)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/duong-ve-xu-phat-tap-6-phan-2-3.html



Đây là lối dẫn tâm vào ác pháp:

“Nó mắng tôi, đánh tôi

Nó hại tôi, cướp tôi

Ai ôm ấp niệm ấy

Hận thù không thể nguôi”.

Bốn câu kệ này là phương cách dẫn tâm vào ác pháp.

Đọc đến đây, chắc quý bạn thấy lối dẫn tâm của đạo Phật rất rõ ràng. Phải
không các bạn? 

Bốn câu kệ trên đó là lối dẫn tâm vào ác pháp để mà chịu khổ đau. Phải không
hỡi các bạn?

Nếu là một người ngu si thường hay nghĩ người ta chửi mình, hại mình, ghét
mình, thì đó là tự mình chuốc lấy khổ đau cho mình.

Nếu là một người ngu thường hay nghĩ người ta nói xấu mình, vu oan, làm khổ
mình. Đó là tự mình dẫn tâm vào ác pháp, chuốc lấy khổ đau cho mình.

Đối với đạo Phật chỉ có người vô minh, ngu si như loài vật, mới dẫn tâm vào chỗ
khổ đau như vậy, còn người có trí không thể sống như vậy được.

Bốn câu kệ này đã trở thành chi tiết của pháp dẫn tâm vào ác pháp. Nó là câu
trạch pháp của “pháp như lý tác ý ác”.

Nếu đứng về pháp lậu hoặc thì nó là tầm ác, tầm ác tức là tà tư duy.

Trong Bát Chánh Đạo thì tà tư duy không được chấp nhận.

Thưa các bạn! Bốn câu kệ này được xếp loại:

1. Pháp như lý tác ý ác.
2. Song tầm thì nó là tầm ác.
3. Bát Chánh Đạo nó là tà tư duy.
4. Định Vô Lậu thì nó là Định Hữu Lậu.

Ngược lại bài kệ thứ tư:

“Nó mắng tôi, đánh tôi

Nó hại tôi, cướp tôi

Đường về Xứ Phật - Tập 6 (Phần 2/3)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/duong-ve-xu-phat-tap-6-phan-2-3.html



Không ôm ấp niệm ấy

Hận thù sẽ tự nguôi”.

Bài kệ thứ tư nếu ai thường tác ý như vậy thì thân tâm được thanh thản, an lạc
và vô sự không bao giờ có phiền não, khổ đau, sợ hãi v.v..

Nếu gặp ác pháp mà ai cũng tư duy như câu kệ trên đây thì tâm hồn sẽ không
bao giờ có khổ đau, phiền lụy, buồn khổ, v.v.. Phải không hỡi các bạn?

Người nào thường hay sống với Chánh tư duy như vậy thì chắc chắn cuộc đời
của họ làm gì có khổ đau.

Đọc qua bốn bài kệ trong kinh Pháp Cú, chúng ta thấy rất rõ: Kinh Pháp Cú là
một loại kinh dạy về đạo đức làm người, có pháp hành cụ thể, đưa dắt con
người vào cuộc đời đầy tình thương yêu giữa mình và người; giữa người và mọi
loài vật. Và ai cố gắng tu tập sẽ biến cảnh giới thế gian thành cảnh giới Niết Bàn
một cách thực tế. Nếu một người muốn tìm tu giải thoát thì ngay khi bắt đầu
vào bài kệ 1, 2 thì chúng ta cũng đã nhận ngay ra chỉ có con người mới có một
phương tiện ý thức để phân biệt để tiến tu đến giải thoát hoàn toàn (Bài kệ 1 và
2).

Bài kệ ba và bốn là chi tiết của pháp tác ý để tiến sâu vào nội tâm giải thoát
bằng Chánh tư duy hay bằng phương cách tác ý qua những câu kệ trạch pháp
trên.

Nếu hằng ngày chúng ta sống với những câu kinh Pháp Cú này, thường xuyên
như lý của nó mà người nào tác ý ra thì chúng tôi xin bảo đảm cùng các bạn:
Người ấy là người giải thoát. Đó là con đường giải thoát của đạo Phật đang ở
trong tầm tay của quý bạn. Các bạn đừng bỏ qua một pháp môn đức hạnh tuyệt
vời, quý báu của loài người, rất uổng các bạn ạ!

--o0o--

(còn tiếp)

***----------------------***

Nguồn: Đường về Xứ Phật Tập 6 - Nhà xuất bản Tôn  giáo

Tác giả: Trưởng lão Thích Thông Lạc

Đường về Xứ Phật - Tập 6 (Phần 2/3)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/duong-ve-xu-phat-tap-6-phan-2-3.html

httpp://tapchinghiencuuphathoc.vn
https://www.youtube.com/@TapChiNghienCuuPhatHoc

