
Giải chứng về đạo Phật qua tác phẩm Hộ Pháp
Luận

ISSN: 2734-9195   12:18 23/10/2022

Tác giả: Thích Nữ Bảo Giác Học viên Thạc sĩ Khoá 4, Học viện PGVN tại
Tp.HCM

A. DẪN NHẬP

Phật giáo ra đời trong bối cảnh xã hội Ấn Độ phân hóa giai cấp sâu sắc, do vậy
ngay từ khi ra đời cho đến quá trình hoằng hóa và truyền bá trong suốt chiều
dài lịch sử, đạo Phật cũng như các hiện tượng xã hội khác đều phải đối diện với
những rào cản, sự xuyên tạc và chống phá.

Phật giáo khi đến Trung Quốc cũng đã trải qua những giai đoạn như vậy, thông
qua tác phẩm Hộ Pháp luận của Thừa tướng Trương Thương Anh chúng ta phân
tích những luận điểm đả phá của ngoại đạo, đồng thời cũng thấy được sự thực
là trong giai đoạn Phật giáo bị đả kích, bài báng nặng nề nhất, cũng là lúc xuất
hiện những vị hộ pháp hết mình hộ trì để Phật giáo đứng vững và phát triển.

B. NỘI DUNG

I. GIỚI THIỆU SƠ LƯỢC VỀ ĐẠO PHẬT

1. Khái quát lịch sử Phật giáo

Đức Phật Thích Ca Mâu Ni, vốn là thái tử nước Ca Tỳ La (kapilavastu), trung Ấn
độ. Phụ hoàng là Tịnh Phạn (Suddhodana), mẫu hậu là Ma gia (Maya), tên là Tất
Đạt Đa (Siddhartha). Lúc nhỏ có trí tuệ sáng suốt, tài năng phi thường, lớn lên vì
thấu rõ những thống khổ kiếp nhân sinh, thế cuộc vô thường nên quyết chí tìm
đường xuất gia giải thoát.

Sáu năm khổ hạnh rừng già vẫn chưa thể chứng ngộ, Ngài qua núi Kada, dưới
cội Bồ Đề, xả thân cầu ngộ đã có cơ hội trổ quả khi Ngài bừng ngộ chân lý,
chứng đạo Vô Thượng, nhìn thấu chân tướng vũ trụ. Kể từ đó, suốt thời gian nói

Giải chứng về đạo Phật qua tác phẩm Hộ Pháp Luận
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/giai-chung-ve-dao-phat-qua-tac-pham-ho-phap-luan.html



pháp bốn mươi lăm năm, độ sinh không tận, năm tám mươi tuổi, nơi rừng Song
thọ, thành Câu Thi Na, Ngài nhập Niết Bàn.

2. Thế giới quan Phật giáo

Quan niệm về giáo chủ

Phật giáo là giáo lý của bậc Giác Ngộ tuyên thuyết, chỉ ra đường lối cho nhân
sinh hướng đến tự do, giải thoát. Không tự tôn, Giáo chủ là danh xưng đặt ra chỉ
cho người đứng đầu đạo Phật. Vị Đạo Sư chủ trương bình đẳng hơn là giáo chủ
hay đệ tử tôn thờ giáo chủ. Trích dẫn câu nói trong kinh Phạm Võng Bồ tát giới:
“Ta là Phật đã thành, các ngươi là Phật sẽ thành, thường có lòng tin như vậy thì
giới phẩm đã trọn vẹn”. Di ngôn cuối cùng trước khi nhập Niết bàn cũng là “thờ
pháp làm thầy như Ta còn tại thế” cũng đủ nói lên nguyện ý của đức Phật,
nhằm khai thị chúng sinh hiểu trọn Tri kiến, thấy biết như Phật không sai khác.

Quan niệm về nhân sinh

Các tôn giáo đều coi con người là hơn hết thì ngược lại, Phật giáo đề xướng tất
cả chúng sinh đều có sự sống, chung một bản thể bình đẳng. Đều chung khổ,
đều sống trong kiếp trược, đều bị chi phối của ngũ uẩn, tứ đại, chạy theo sáu
trần, hùa theo sáu thức, đều có khả năng tiến lên quả vị Thánh, giải thoát về

Giải chứng về đạo Phật qua tác phẩm Hộ Pháp Luận
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/giai-chung-ve-dao-phat-qua-tac-pham-ho-phap-luan.html



tâm, không bị hạn cuộc ở thân.

Quan niệm về giáo lý

Căn bản giáo lý đạo Phật không ngoài Tứ đế và Duyên khởi là hai bài pháp cốt
lõi, như dấu chân Tượng vương có thể ôm trọn các dấu chân con thú. Bao hàm ý
nghĩa nhân quả, giải thoát, tục đế, chân đế không sai khác, chỉ do căn tính
chúng sinh không đồng mà có phương tiện dị biệt tùy cơ mà khế lý.

Quan điểm về cứu cánh giải thoát

Giải thoát là điều mong ước đạt đến của tất thảy, chính con người là nguyên
nhân có khổ thì cũng chính đây là bậc thang tiến đến giải thoát. Dứt bỏ mọi mê
lầm, hiểu thấu chân lý, buông xả ái luyến ràng buộc, giả dối, vận dụng làm lợi
ích cho chúng sinh không kể thân, sơ chính là giải thoát chân thật cả sự lẫn lý.
Có ba bậc giải thoát là giải thoát hoàn cảnh, về tự tâm và giải thoát hoàn toàn
về sợi dây phiền não, không còn chấp trược ở sự, hình tướng, không còn hạn
chế, chi phối, tự tại vô ngại như sen ở bùn mà không nhiễm mùi bùn, nhơ, đục.
Đạt đến viên dung đó mới thật ý nghĩa giải thoát.

Ý nghĩa của đạo Phật

Trong các cuộc viễn du, trải qua các cõi của một tiểu ngã, đã huân tập lên biết
bao những thiện ác chưa biết dừng mỏi, cứ thâu nhận sáu trần các cảnh dù ở
loài nào đều ham đắm loài đó. Như bọ hung sống ở phân nhơ lại vui mừng vì
được thức ăn, như quỷ đói thấy sông mà theo nghiệp lại nhìn ra máu. Ngu si,
điên đảo, vọng tưởng đó nối tiếp nhau, không thể dứt, cho đến khi may mắn
giữa biển luân hồi, quờ quạng được khúc gỗ mà chui lọt đầu được làm người.
Nhưng phải được bén duyên với Đạo giải thoát mới được nghe những câu từ
chân thật đến thế. Thấy được nghiệp chướng đang mang bằng sự chấp nhận để
rồi mới mong thoát khỏi xiềng xích của mười hai nhân duyên, thấy đúng thật về
tứ đế mới đủ sức nâng mình vượt khỏi nhà lửa ba cõi.

Vì giải thoát khổ của nhân sinh, giải đáp của những bài toán khó, thực tế đến
mức khó chấp nhận vô cùng đã gây nên bao chướng nạn, nhưng Đạo Phật vẫn
sừng sững hiên ngang trong hiện hình của chân thật. Không bị thời gian, không
gian, quốc độ, văn hóa sai khác mà mất đi giá trị nguyên thủy. Đạo Phật không
cầu tìm cho hợp với luân lý, đạo đức, chính trị, văn hóa, mỹ thuật, nghệ thuật,
giáo dục, khoa học, triết lý, đời sống, sinh hoạt... nhưng vẫn bao hàm không
thiếu. Không chỉ là bổ trợ mà còn đưa đến một sự viên mãn vĩ đại không phụ
thuộc không gian, thời gian.

Giải chứng về đạo Phật qua tác phẩm Hộ Pháp Luận
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/giai-chung-ve-dao-phat-qua-tac-pham-ho-phap-luan.html



II. THỜI KỲ PHẬT GIÁO DU NHẬP TRUNG QUỐC

1. Lịch sử Phật giáo du nhập

Chư Phạm Tăng đem tư tưởng Phật giáo truyền vào Trung Quốc theo hai ngả là
đường bộ giai đoạn đầu và đường thủy ở giai đoạn về sau. Trong đó về đường
thủy có Ngài Pháp Hiền bởi sự nhanh chóng, tiện lợi lại không vấp phải những
khó nhọc, gian nan, nhiều nguy hiểm như đường bộ.

Về niên đại du nhập thì có nhiều thuyết khác nhau:

Thuyết Tây Phương Thánh giả của Khổng Tử.

Thuyết Thích Lợi Phòng mang Phật giáo truyền vào.

Thuyết Trương Khiên nghe thấy Phật giáo.

Thuyết lễ bái hình người vàng.

Thuyết Lưu Hướng nói về Phật điển.

Thuyết khẩu truyền Phật giáo của Y Tồn.

Thuyết niên hiệu Vĩnh Bình năm thứ mười.

Sự khảo cứu sau này của các nhà nghiên cứu lịch sử Phật giáo du nhập Trung
Quốc còn nhiều ý kiến khác nhau, tùy chưa có sự thống nhất của các nhà
nghiên cứu nhưng chung quy thì Phật giáo đã truyền sang mà xây dựng nên
một hệ thống giáo lý đồ sộ, dung nạp, lưu trữ những giáo điển tuyệt thế cho đời
sau tìm hiểu.

2. Tư tưởng “Hộ pháp luận”

Hộ Pháp luận đúng như ý nghĩa tên gọi, tồi tà hiển chính. Tồi tà là dùng những
minh chứng rõ nét trong lịch sử, điển cố, điển tích, lập luận chính xác, cụ thể
bác bỏ những kiến giải sai lầm, chấp trước, ngộ nhận về Phật giáo. Nhằm phá
trừ những câu nói xuyên tạc, mang mục đích phá hoại. Hiển chính là minh định
rõ ràng, xác quyết về ý nghĩa chính pháp, đưa những lầm lỡ về với tính lợi ích
nguyên thủy, đúng với giá trị thực của phật pháp, so sánh trong các mốc thời
gian, không gian khác nhau mà nổi lên tính quan trọng, thiết thực.

Giải chứng về đạo Phật qua tác phẩm Hộ Pháp Luận
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/giai-chung-ve-dao-phat-qua-tac-pham-ho-phap-luan.html



2.1. Giới thiệu tác giả, tác phẩm “Hộ pháp luận”

Trương Thương Anh 張商英  (1043～ 1121) người huyện Tân Tân (新津 ), Thục
Châu, thời Bắc Tống, tự là Thiên Giác, hiệu là Vô Tận cư sĩ, sinh năm Khánh Lịch
thứ 3 đời vua Tống Nhân Tông (1043). Từ nhỏ, ông đã có nhuệ khí khác thường,
tụng đọc làu thông nhiều kinh sách, năm 19 tuổi thi đỗ tiến sĩ, khoa thi năm Gia
Hựu thứ 6 (1061).

Khi ra làm quan ông có tư tưởng bài xích phật pháp, nhưng sau đó nhân đọc
kinh Duy Ma đến câu: “Bệnh này cũng chẳng phải địa đại, cũng chẳng rời địa
đại” bèn có sự thâm ngộ. Từ đó, ông tín tâm theo Phật. Ông làm Thừa Tướng và
thời Tống Huy Tông (1101-1125), mất vào khoảng tháng 11 năm Tuyên Hòa thứ
3 (1121), thọ 78 tuổi, tên thụy là Văn Trung.

Năm Tuyên Hòa thứ 6 ông được truy tặng là Thái Bảo. Thương Anh thoạt đầu
chẳng biết đến phật pháp, nhân vãng cảnh một ngôi chùa thấy kinh Phật được
sắp xếp một cách trang nghiêm, giận dữ nói: “Sách của người Hồ lại được tôn
quí trân trọng hơn cả sách thánh Khổng nước ta”. “Tối đến, ông cầm bút nghĩ
mãi nhưng không viết được chữ nào. Phu nhân Hướng Thị là người tin Phật, thấy
vậy bèn hỏi chồng đang định viết gì. Ông đáp: Ta định viết bài luận chứng minh

Giải chứng về đạo Phật qua tác phẩm Hộ Pháp Luận
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/giai-chung-ve-dao-phat-qua-tac-pham-ho-phap-luan.html



không có Phật. Phu nhân nói: - Đã là không có Phật, cần gì phải luận nữa!
Nhưng ông đã từng đọc kinh Phật chưa? Đáp: - Đời nào ta chịu đọc loại kinh ấy!
Phu nhân nói: - Không đọc kinh của người ta thì dựa vào ý nghĩa nào để luận
định đây! Ông bèn thôi. Sau đó, ở chỗ bạn đồng liêu, ông thấy trên bàn có cuốn
kinh Duy Ma Cật, vô tình mở ra xem, cảm thấy từ lý cao siêu tuyệt diệu, bèn
mượn về đọc. Đọc chưa quá nửa, ông chợt thông ngộ, sinh lòng hối hận, phát
nguyện hết báo thân này hoằng dương phật pháp. Đối với Giáo lẫn Tông ông
đều tâm đắc nên soạn cuốn Hộ Pháp Luận cực lực tán dương, từ một vị quan
trọng Nho khinh Phật, nhưng nhờ thiện duyên gặp được phật pháp mà hồi tâm
chuyển ý, tín tâm theo Phật.

Hộ Pháp Luận ra đời trước hết như là một lời sám hối chân thành với Phật pháp
bởi những gì phỉ báng Tam Bảo trước đây của ông. Và từ sự tỏ ngộ này, ông
đồng cảm sâu sắc với những nhà Nho đương thời mang định kiến tôn Nho báng
Phật, bằng những so sánh, luận chứng, điển tích, điển cố của Nho gia, ông
muốn phá vỡ những định kiến ấy, mở ra cho họ một tầm nhìn mới nên chủ ý
soạn Hộ Pháp Luận”.

Sự ra đời của tác phẩm đã ngậm hàm ý nghĩa về nội tại và ngoại tại của xã hội
đương thời về giáo lý Phật đà, đồng thời cũng là bản văn chương có giá trị đến
bây giờ.

Nội dung tác phẩm xoay quanh những câu nói bài Phật, và những luận điểm
phản chứng lại của tác giả nhằm đính chính, giải luận ngắn gọn những điển cố,
điển thoại để giúp hậu nhân về sau đứng trước những bài báng, hủy nhục đạo
Phật vẫn kiên cố một lòng tu tập, không thoái chuyển.

Tác phẩm hiển hiện rõ tâm lý chung của chúng sinh là ganh đua, ghét bỏ,
không khác như đã được nói trong kinh điển Phật giáo. Một tác phẩm ra đời
mang âm hưởng của một thời kỳ lịch sử, của những dòng tư tưởng thuận nghịch
khác nhau đối với Phật giáo. Giá trị tồn lại của Phật giáo trước những mũi dùi
công kích, chê bai lại không hề lay chuyển, cũng không vì tác phẩm Hộ Pháp
mà thêm sáng, cũng không vì hủy nhục mà mất đi giá trị nhân sinh, giải thoát.
Cứ như vậy, lưu tồn vì mục đích khai thị tri kiến cho chúng sinh là như thế.
Nhưng chắc chắn, qua tác phẩm của Vô Tận cư sĩ thì càng hiển rõ được tâm đức
cống hiến của một trong muôn vàn ưu bà tắc trong việc kế thừa và hưng long
Đạo, kết thêm duyên lành cho những người còn đang hoài nghi, sợ hãi.

2.2. Nguồn gốc và tác giả câu nói trong luận

Bàn về câu nói “Đạo Phật là giáo pháp của người Di Địch, người theo đạo Phật
giảm tuổi thọ” là của Hàn Dũ, được trích trong tác phẩm “Hộ Pháp Luận” hẳn

Giải chứng về đạo Phật qua tác phẩm Hộ Pháp Luận
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/giai-chung-ve-dao-phat-qua-tac-pham-ho-phap-luan.html



cần tìm về cuộc đời tiểu sử của ông từ gia thế đến tư tưởng của riêng ông.

Năm Đại Lịch thứ ba đời Đường Đại Tông (Mậu Thân 768),Hàn Dũ (韩愈 ) sinh tại
Trường An, tự là Thoái Chi (退之 ), với tác phẩm của riêng ông được người đời gọi
là “Hàn Xương Lê” (韩昌黎 ), là  người Hà Dương, Hà Nam (nay là phía bắc huyện
Mạnh, tỉnh Hà Nam).

Mẹ mất khi Hàn Dũ được hai tháng, lên ba tuổi thì cha là Trong Khanh qua đời,
trên ông còn có ba người anh, nên ông là con thứ tư. Thuở bé, được vợ chồng
anh là Hàn Hội, Trịnh thị nuôi dưỡng và sau này chịu không ít tư tưởng từ người
anh. Cuộc đời quan trường của ông không mấy thuận lợi, năm Trinh Nguyên thứ
tám (792),hai mươi nhăm tuổi sau ba lần thi thất bại, đến lần thứ tư trúng bằng
tiến sĩ, muốn làm quan thông qua Lại bộ khảo thí hoặc đề cử, dâng thư lên Tể
tướng mà chưa được nhận hẹn. Năm Trinh Nguyên thứ mười hai (796), được
Đổng Tấn tiến cử, nhậm chức Giám sát Thôi quan ở Biện Châu, nắm việc hình
ngục. Nhậm chức Tứ Môn bác sĩ được chừng một năm thì năm 803 bị bãi chức.

Tháng 8 năm 805, ông được trao chức Pháp tào Tham quân ở Giang Lăng. Năm
806, tức năm Nguyên Hòa thứ nhất đời Đường Hiến Tông, ông được trao chức
Quyền tri Quốc tử bác sĩ. Năm Nguyên Hòa thứ tư (809), nắm việc chính lệnh
hình pháp, kiêm quản tế lễ chùa miếu và đạo quán Phật tự. Năm 817, Hàn Dũ
năm mươi tuổi phong làm Hành quân tư mã, tham dự kế hoạch chinh chiến,
cống hiến rất lớn. Năm 819, dâng biểu can gián việc rước cốt Phật, bị biếm chức
đi Triều Châu. Năm 820, giữ chức Quốc tử tế Tửu, chủ trì học phủ cao nhất cả
quốc gia tương đương với Hiệu trưởng ngày nay, quản lý giáo dục hành chính có
tài năng. Tháng Giêng năm Trường Khánh thứ tư 824, Hàn Dũ năm mươi bảy
tuổi, ông cáo lão về dưỡng bệnh ở Hàn Trang phía nam thành Trường An. Ngày
hai tháng mười hai cùng năm, ông mất ở xóm Phượng Tĩnh An được vua Kính
Tông phong tặng là Lễ bộ thượng thư, ban hiệu thụy là Văn. Di thư ông là chôn
cất theo cổ lễ, không theo tục Di Địch và tụng kinh Phù đồ.

2.3. Biện chứng về câu nói “Đạo Phật là giáo pháp của người di địch,
người theo đạo Phật giảm tuổi thọ”

Năm Nguyên Hòa thứ mười bốn (819), Hàn Dũ, năm mươi hai tuổi, dâng biểu
“Gián Phật cốt biểu” nói rằng: “伏以佛者，夷狄之一法耳。 ……
漢明帝時，始有佛法。明帝在位才十八年耳！其後亂亡相繼，運祚不長，宋齊梁陳元魏以下事佛漸謹，年代尤促。唯梁武帝在位四十八年，前後三度捨身施佛，
……
其後竟爲侯景所逼，餓死台城，國亦尋滅。事佛求福，乃更得禍。由此觀之，佛不足信亦可知矣。
……
乞以此骨付之有司，投諸水火。永絕根本。斷天下之疑，絕後代之惑，使天下之人，知大聖人之所作為，出於尋常萬萬也
”。

Giải chứng về đạo Phật qua tác phẩm Hộ Pháp Luận
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/giai-chung-ve-dao-phat-qua-tac-pham-ho-phap-luan.html



“Thầm nghĩ Phật vốn là một thứ pháp của bọn mọi rợ (Di Địch)[1].. thời Hán
Minh Đế mới bắt đầu có phật pháp. Minh Đế tại vị chỉ mười tám năm thôi, sau
đó loạn vong nối tiếp, phước vận không dài, các triều Tống, Tề, Lương, Nguyên
Ngụy về sau đều thờ Phật càng kính cẩn thì niên đại càng ngắn dần. Duy có
Lương Vũ Đế ở ngôi bốn mươi tám năm, trước sau ba lần xả thân thí Phật... sau
rốt cuộc bị Hầu Cảnh bức hại, chết đói nơi Đài Thành, nước cũng suýt mất. Thờ
Phật cầu phúc hóa ra lại bị họa. Do đó mà xét thì Phật không đủ để tin vậy, xin
đem cốt này giao cho hữu ty ném vào nơi nước lửa, mãi mãi đứt luôn gốc rễ,
chặt đứt mối nghi cho thiên hạ, tuyệt đi sự mê hoặc của đời sau, khiến cho
người trong thiên hạ biết được chỗ làm của Thánh nhân cũng chỉ ở chỗ tầm
thường”.

Trong tác phẩm Hộ Pháp Luận, cư sĩ Vô Tận cũng chỉ ra, Hàn Dũ không vì
nghiên cứu sâu xa hay tìm hiểu qua về Phật giáo, ông nhận định Phật giáo đến
từ vùng mọi rợ trong quan niệm kỳ thị dân tộc của người Hán. Là nho sĩ người
Hán, tự cho mình là văn minh để nhìn các dân tộc bằng sự khinh miệt xuất thân
thay vì nhìn nhận đạo và tài đức. Từ Hàn Dũ, tư tưởng này có thể nói là đại diện
cho phần đông bộ phận tri thức mang tinh thần ngạo mạn lúc bấy giờ. Điều này,
có chăng gợi nhớ đến xã hội Ấn Độ trong bối cảnh trước và trong thời Phật xuất
thế. Cũng một dân tộc, một xã hội, cũng là con người bằng xương thịt, có máu
mủ, gia đình... nhưng rồi dựa theo một di ngôn Thần Thánh nào đó tự xây dựng
lên mà nói đó là định mệnh, là cao quý, là thấp hèn, là văn minh hay ngu muội.
Sự tự kỷ ám thị này có thể nói, đã tồn tại qua các thế hệ, từ đông sang tây, từ
nam sang bắc, xuất phát từ những ý niệm để tôn xưng, tự bao phủ mình bằng
lớp màu khác biệt cho đó là sang quý rồi hình thành nên một tư tưởng nối tiếp
nhau qua bao đời, để rồi mặc định thành số phận. Ngoài ra, qua sự phản bác
của Hàn Công, mới so sánh ngược lại mới Phật giáo mà nhìn nhận, nền giáo lý
căn bản được dựng lên từ sự khổ của nhân sinh để hướng con người tới con
đường diệt khổ. Đã là khổ thì tựu chung chẳng phải đã bao trùm con người
trong bốn bể, năm châu chứ đâu còn phân vùng miền, lãnh thổ. Chính sự bao
quát đó của Đạo Phật đã đủ chứng minh được sự tự tại và lợi ích rồi. Gần nhân
sinh để độ nhân sinh không chỉ dừng lại ở cuộc sống hiện đời. Rốt ráo của Đạo
Phật còn ở sự giải thoát, cái tạm gọi nhân sinh vẫn nằm trong quy luật tuần
hoàn của luân hồi sống chết, duy có Đạo Phật, ông coi là của Di Địch lại có công
năng đưa người Phàm thành Thánh, vượt tới bờ kia. Vậy mới hay, trong cái chê
trách, khinh thường của Hàn Dũ trong văn biểu can Vua lại hàm ý nghịch lại
đang tán dương đạo lý nhân sinh, lợi ích hàm linh, không phân biệt trong dòng
máu cùng đỏ và nước mắt cùng mặn. Đề xướng dùng cổ văn, mục đích chấn
hưng Nho, lại mượn “đạo lý cứu vớt nỗi chìm đắm của thiên hạ” tức bài cự tư
tưởng Phật - Lão của ông. Tự cho cái trách nhiệm gánh lấy truyền thừa đạo của

Giải chứng về đạo Phật qua tác phẩm Hộ Pháp Luận
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/giai-chung-ve-dao-phat-qua-tac-pham-ho-phap-luan.html



Khổng - Mạnh, gắng sức xiển minh đạo của Nho gia. “Nguyên Đạo”, viết: “cái
đạo này là đạo gì đây? Không phải hướng tới cái đạo của Lão, Phật. Vua Nghiêu
lấy đó truyền cho Thuấn, Vua Thuấn truyền cho Vũ, vua Thang, Văn Vương, Vũ
Vương, Chu Công, truyền cho Khổng tử tới Mạnh Kha. Mạnh kha chết không
truyền cho ai được, đến Tuân Tử và Dương Tử lại không tinh dù được chọn, lại
không rõ ràng khi nói” ý tứ trong đây, chính ông tự phán bản thân là hậu duệ
của Mạnh Tử.

Sự ý thức gánh vác thống Nho là chuyện cũng đáng, như mối dây truyền thừa
sao có thể nhìn nó đoạn dứt trước mắt nhưng có lẽ, ông mải chạy theo tham
vọng bản thân hơn là đặt trọng trách kế Đạo thừa Nho. Thử nghĩ, gánh Đạo trên
vai là thấu trọn lẽ Đạo một đời mà Tiền nhân gây dựng, phát huy truyền thống,
hưng long tới nghĩa Viên mới tính là làm trọn hai chữ kế thừa. Nay Hàn Công,
cho Đạo là lẽ phải, là của dân Hán, của nền văn minh mà chê bai mọi rợ, xuất
thân, há chẳng phải đang tự hạn chế sự truyền Đạo của Khổng. Vậy đâu được
tính là Đức Nho gia vì nhân sinh, vì đạo đức, lẽ phải. Như kẻ cầm kiếm nhân
danh bảo vệ đất nước nhưng lại đi cướp đoạt của dân mình, cũng chỉ là hư
danh, hư vọng ước. Lại trong lời tự của luận Hộ Pháp: “thiên hạ không có hai
chân lý, Thánh nhân không có hai tâm....hoặc sinh ở đông hay tây...tuy nơi sinh
có khác nhưng sự chứng nhập chân lý thích hợp đều đồng nhất, không có sai
khác”. Chư vị Thánh nhân thường hạ tâm Phàm tình, thấu tỏ nhân sinh, đạo lý
thì còn chi phân biệt. Chính Khổng Tử cũng hơn một lần khen ngợi Thánh nhân
ở Ấn Độ, có lẽ nào, hậu thế của ông chê Phật là đang tự hắt nước vào Tổ nhân
mình. Đức Phật cũng từng nói tin Ta mà không hiểu Ta chính là bài bác Ta, cũng
vậy, Hàn Dũ bài Phật, rồi nâng cao Nho Đạo của mình, tưởng chừng như đang vì
đức Khổng, Mạnh mà đâu hay lại tự chê chính Đạo mình. Lý chân nhiệm màu là
ở đây, tại sao đang vì lợi mình lại thành hại mình nằm ở nhân- quả.

Đạo Nho đặc biệt coi trọng về đạo Thầy, muốn kế thừa là làm sáng đạo Tiên
Thánh tiền Hiền. Về phương diện cống hiến, ông có lẽ là người thâu góp đạo đức
và truyền thống Nho học, bằng ngòi bút tung hoành, hừng hực lý lẽ, mãnh liệt
cho đạo. Thuộc hàng trí thức đương thời, được nhiều người tán ngưỡng, văn
chương “chí Dũ về đạo xưa, văn từ chuốt rất đẹp”. Một lần nữa, qua những cố
gắng của Hàn Công trong sự nghiệp hưng long Nho học, hẳn hàng hậu sinh
Thích tử cũng phải ngậm ngùi về bản thân đã có thể vì đạo pháp?

Không phải, Phật dạy thừa tự pháp thay vì thừa kế tài vật đó sao, Phật giáo
cũng không dạy, đứng lên vai kẻ khác có thể tôn vinh đạo mình. Phân biệt,
chính là nguồn gốc của vô minh, tôn đạo là biểu hiện của ái thủ hữu hẳn sẽ đưa
về khổ não, thương đau.

Giải chứng về đạo Phật qua tác phẩm Hộ Pháp Luận
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/giai-chung-ve-dao-phat-qua-tac-pham-ho-phap-luan.html



Trở lại, xuất xứ đạo Phật, Hàn Công cho là Di Địch, thiên kiến hạn hẹp lại quên
dẫn kiến giải của Tống triều Thừa tướng Trương Thương Anh nói:

“Xấu xa thay, Hàn Dũ tự dối! Hàn Dũ há không nghe Mạnh Tử nói: “vua Thuấn
sinh ở Chư Bằng, chuyển dời đến Phụ Hạ, chết tại Minh Điều, vốn người xứ Đông
Di. Văn Vương sinh ở Kỳ Chu, chết tại Tất Dĩnh, vốn người xứ Tây Di”. Vua
Thuấn và Văn Vương đều là Thánh nhân, làm pháp cho đời sau trong thiên hạ,
sao có thể cho người ấy là Di mà phế dẹp pháp ấy ư? Huống gì đức Phật do từ
quốc vương Tịnh Phạn là trung tâm của Nam Thiệm Bộ Châu, chẳng phải là Di
vậy. Nếu cho là từ thời thượng cổ chưa từng có mà không thể thực hành, thì Xi
Vưu mù chột sinh ở thời thượng cổ; Chu Công, Trọng Ni sinh ở đời sau, đâu có
thể xả bỏ Thánh hiền ở đời Chu suy mà lấy kẻ ngu dữ ở thời thượng cổ ư?

Vả lại, thời thượng cổ, con người hoang dã sinh sống nơi hang huyệt, ăn lông
uống máu mà trên rường dưới nhà, dùng cách mài đồ đổi lửa, phát khởi cho đời
sau, đều chẳng đủ dùng vậy”. Nếu mang so sánh với xuất thân của dòng họ
Thích Ca con vua Tịnh Phạn và Hoàng hậu Ma Da, xứ Ma Kiệt Đà, của thái tử Tất
Đạt Đa thì lấy gì phân định hơn kém. Ngày trước, có lần đức Khổng tử muốn đến
sống nơi miền Cửu di. Có người hỏi: ‘Dân ấy thô lỗ, biết làm sao?’ Khổng tử đáp:
‘Người quân tử đã ở đó thì làm sao còn có sự thô lỗ?’. Như vậy, chẳng phải bậc
thánh hiền câu nệ phân biệt di địch với Trung Quốc, chỉ tại người đời tự phân
biệt như vậy mà thôi.

Qua tư tưởng này của Hàn Dũ, cũng khiến người viết nghĩ tưởng về sự phân chia
bộ phái và những bất đồng trong tư tưởng, quan niệm của Phật giáo sau khi
Phật nhập Niết bàn. Suy cho cùng, cũng nhân suy nghĩ phàm phu, hạn lượng
mang phân bì với bậc Thánh nhân có khác chi là tự mình tát mình. Đạo nào
cũng vậy, chung quy sau này, hàng đệ tử lạm xưng dòng Thánh, chê đạo, chê
tông, nội bộ xung đột, phân định pháp thiền, tịnh, mật, giáo, chia chẻ thành
trăm nghìn phái, lại sinh hậu thế ngu si không hiểu biết đã vội lấy pháp mình
chê pháp người mà quên mất lý đạo đều từ gốc giải thoát khi xưa nơi xứ Ấn.

Như tay trái cầm dao gọt đẽo tay phải thay vì dùng tay phải rửa sạch bàn tay
trái. Cái gọi là hưng long của đạo nằm ở bản chất tuyệt đối thay vì nhìn hiện
tượng tương đối. Điểm chung này, mỗi người tự nhận, người viết không dám lạm
bàn.

Nguyên nhân Hàn Dũ nhìn nhận theo lối cổ hủ, thâm căn cố đế khi nhắc về Đạo
Phật: “…佛者，夷狄之一法耳 ，自後漢時流入中國，上古未嘗有也。 ……
夫佛本夷狄之人，與中國言語不通，衣服殊制，口不言先王之法言，身不服先王之法服，不知君臣之義、父子之情
”. “…Phật là một pháp của bọn Di Địch, từ thời Hậu Hán truyền vào Trung Quốc,
thượng cổ chưa hề có… Phật vốn dĩ là người Di Địch, ngôn ngữ chẳng thông với

Giải chứng về đạo Phật qua tác phẩm Hộ Pháp Luận
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/giai-chung-ve-dao-phat-qua-tac-pham-ho-phap-luan.html



Trung Quốc, y phục khác lạ, miệng không hề nói pháp ngôn của Tiên vương,
thân không mặc pháp phục của Tiên vương, không biết cái nghĩa vua tôi, cái
tình cha con”. Suy ra từ đoạn trích dẫn văn thảo tấu vua của Hàn Văn, đủ phần
nào để hậu thế xác quyết ông trong xã hội đương thời với thi đạt tiến sĩ, lối văn
chương học thuật so với đời có đôi chút hơn hẳn, nhưng về chính giáo, nghĩa
Nho gia ông vẫn còn dạo chơi ngoài cổng. Hóa ra, cái ngôn từ Di Địch mà ông
đặt cho đạo Phật lại lấy Hoa Hạ[2] của ông là trung tâm. Dưới trời cao vời vợi,
đất rộng mênh mông này, có biết bao nhiêu xứ sở, ghi không hết biết luận cứ y
đâu mà gọi là giữa hay bờ mé. Điều này cũng không khác lối nhìn của những
kiến giải triết lý tồn tại trước Phật và sau Phật. Khác với mọi tôn giáo theo danh
xưng phương Tây đặt để, Phật giáo lấy con người làm trung tâm, nhìn thấu và
hướng tới như trong kinh “Trước đây và hiện nay, này Anuràdha, Ta chỉ nói lên
sự khổ và sự diệt khổ”[3]. Đối diện với sự tán thán, chê bai, hủy nhục thì đức
Thế Tôn vẫn căn dặn đệ tử: “Này các Tỷ-kheo, nếu có người hủy báng Ta, hủy
báng Pháp hay hủy báng Tăng, các người chớ có vì vậy sinh lòng công phẫn, tức
tối, tâm sinh phiền muộn. Này các Tỷ-kheo, nếu có người hủy báng Ta, hủy
báng Pháp hay hủy báng Tăng, và nếu các ngươi sinh lòng công phẫn, tức tối,
tâm sinh phiền muộn, thời như vậy sẽ có hại cho các ngươi”[4]. Ngược lại: “Này
các Tỳ-kheo, nếu có người tán thán Ta, tán thán Pháp hay tán thán Tăng, thời
các người không nên hoan hỷ, khoái trá, tâm không nên thích thú”[5]. Lời dẫn
dạy này của Phật, cho các Tỳ kheo và hậu học nhìn  lại chính bản thân tu tập
trước lời chê, khen ra sao chứ không chấp nhặt trong câu từ phân biệt mà nảy
sinh mâu thuẫn. Vị Đạo Sư này, hoàn toàn đã có những suy nghĩ khác tất cả các
vị Thần, Thánh hay Thầy khác.

Trở lại, câu nói của Hàn Dũ về tôn thờ Đạo Phật làm tuổi thọ suy giảm, thật hết
sức vô lý, không căn cứ, không đủ để tranh luận như kẻ chỉ biết rung chuông
mà không chịu lắng nghe. Không khác kẻ ngu mù nhưng thích lý luận, thử hỏi
Vua Ngoại Bính được hai năm, Trọng Nhâm bốn năm, Khổng Cấp, Bá Ngư, Nhan
Uyên, Nghiễm Bá Ngưu mệnh yểu. Kể trên đều là thời chưa được nghe Phật
pháp mà có được tuổi thọ. Điều đáng nói là, một người đỗ tiến sĩ như ông lại cho
rằng lòng tin Phật hay nghe Pháp mà đến nỗi chết non thì không hiểu Nho gia
truyền bá Đạo bằng chữ viết mà không ngâm, không bình, không đọc. Kể từ thời
Hán Minh Đế, Phật Pháp được truyền sang Trung thổ, Đại Sư Nhị Tổ thọ trăm lẻ
bảy tuổi, An Quốc Sư một trăm hai mươi tám tuổi... lẽ nào nguyên nhân lại ở
Đạo Phật. Từng đó những thắc mắc, bài Phật càng cho thấy, sự nông cạn trong
học thuật của Hàn Dũ cả về Đạo Nho lẫn phương cách báng Đạo Phật mà chưa
để lòng suy xét hay nghiên cứu. Chỉ họa làm trò cười cho hậu thế.

Trong tư tưởng Phật giáo đề cao sự chiến thắng chính mình về mặt nội tâm mới
là chiến thắng tối thượng, kẻ thù lớn nhất đời người là mình, không phải bên

Giải chứng về đạo Phật qua tác phẩm Hộ Pháp Luận
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/giai-chung-ve-dao-phat-qua-tac-pham-ho-phap-luan.html



ngoài. Sự phản ánh bên ngoài chính là một phần sót lại của tâm mình nên tịnh
độ tông mới có “y báo trang nghiêm” hay “tâm tịnh thì cõi Phật tịnh”. Đến Đề
Bà Đạt Đa, trong Pháp Hoa kinh, Phật cũng không bỏ quên mà thọ ký cho thành
Phật. Tưởng chừng như là chi tiết nhỏ trong hệ kinh điển Đại thừa nhưng lại là
sự kết thừa tư tưởng từ Nguyên thủy, bộ phái, tiến lên sự hoàn thiện về tư tưởng
Phật giáo đến trọn vẹn. Điểm này, có thể nói là dị biệt trong vạn thứ dị biệt của
Đạo Phật với các Đạo đương và hậu thời như Nho giáo.

Bản chất và hiện tượng trong mọi Đạo giáo cần được nhìn nhận thấu tỏ, hơn là
so bì cao thấp, đánh giá ở hậu sinh. Hàng đệ tử theo đòi tiền nhân mà không tới
bến rồi vì thế mà chỉ trích vị Thầy. Phật giáo Trung hoa đương thời có thể kinh
lịch không ít thời kỳ Phật giáo trên mây, đạo lý nằm chết trong tủ đựng đầy kinh
sách, còn tăng đoàn thì mục nát, thối rữa, nên việc kính tin là chuyện một số
người, mà bài báng khinh chê, cũng là việc của không ít Nho sĩ hay một số thời
đại. Sự khủng hoảng lên xuống này, như một điều tất yếu cho một vấn mệnh
mà ngay cả Đạo Phật tuyên thuyết về vô thường cũng không ngoài quy luật đó.
Chỉ là con người cứ  khư khư nhìn vào một điểm sai thay vì cả trăm lần đã đúng.
Bệnh của chúng sinh phần nhiều như thế, chẳng đâu có khác dù ở đất liền hay
biển cả. Cứ trong vòng luân hồi là còn trong đọa lạc, còn đầy rẫy những tập khí
của ngũ trược do huân tập hàng ngày từ sáu căn, trần, xúc. Luận Hộ Pháp, cư sĩ
Vô Tận “ví như con vi trùng mùa hạ không thể nói chuyện sương tuyết mùa
đông, con ếch nơi xó giếng sao biết biển đông rộng và quan điểm của ông Hàn
văn cũng vậy”. Lý nào, “người thờ Đạo Phật bị giảm thọ thì ngược lại, bài xích,
chê bai Phật lại được tăng thọ” chắc nhân quả trong thế gian đảo ngược hoặc
có chăng, lý luận của riêng ông nằm ngoài định luật vũ trụ. Niên hiệu Hội Xương
thứ năm, vua Đường Vũ Tông bỏ Phật vào hạ tuần tháng tám đến năm thứ sau,
được nửa năm thì vua băng hà? Việc này, ông lý giải được thì có phải tự lấy tay
vả miệng mình.

Câu nói của Hàn Dũ được trích trong Hộ Pháp luận chính là vấn nạn trong suốt
những năm tháng của Đạo Phật kể từ khi du nhập đến những thời đại của lịch
sử Trung Hoa. Lời hỏi đó không chỉ của riêng tác giả mà còn của phần đa hàng
tri thức khi nhìn Đạo Phật ở một triết lý thay vì đạo giải thoát. Sự phân biệt màu
da, lãnh thổ, xuất xứ... chỉ làm gia tăng sự đối đãi thù nghịch, ghét bỏ, đấu
tranh, toàn bộ đều bao hàm những vấn đề thỏa mãn lòng tham, thêm lớn tâm
sân mà thôi. Trong khi, điều cần yếu trong cuộc đời mấy ai giải đáp được về
Khổ, Tập Khổ, Đạo và Diệt thì ngoài Đấng Chính Đẳng ra, chưa từng ai vạch
định ra cùng biện chứng. Ngay trong Tứ đế đã mang ý nghĩa nhân quả sâu sắc
cả về tục đế lẫn Thánh đế gồm thâu những vấn đề thế gian, đủ để nghị luận
cùng câu của Hàn Công về sự “thờ Phật giảm thọ”.

Giải chứng về đạo Phật qua tác phẩm Hộ Pháp Luận
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/giai-chung-ve-dao-phat-qua-tac-pham-ho-phap-luan.html



2.4. Biện minh lý do “Vua Lương Vũ Đế thờ Phật mà mất nước”

Cũng cùng quan điểm ban đầu khinh thường xuất xứ Đạo Phật khác xa với nền
văn minh Hoa Hạ của xứ ông, thì Hàn công lại chuyển hướng sang chuyện vua
“Lương Vũ Đế[6] kính tin, thờ Phật vẫn bị mất nước”. Nội hàm công kích trong
câu này của ông chính là nói về việc kính thờ Phật là bị tội báo hay sao? Luận
cứ của ông quá mỏng manh chỉ tùy theo ý muốn phục Nho, diệt Phật nên đến
nỗi mê mờ như vậy. Đúng thật, khi Phật dạy “tham” sẽ là mồi ngọt dẫn dụ
“sân” để chìm đắm bao đời bao kiếp trong “si” mê, ngu muội. Xin dẫn lời Phật
thuyết Luân Chuyển Ngũ Đạo Tội Phúc Báo Ứng Kinh nói:

“…Làm người giàu có lớn, của cải vô hạn là do Bố thí. Làm người sống lâu,
không bệnh tật, thân thể cường tráng là nhờ Trì giới. Làm người đoan nghiêm,
dung mạo xinh đẹp, rạng rỡ bậc nhất, thân hình mềm mại, hơi miệng thơm
sạch, thùy mị, ai thấy cũng hoan hỷ, nhìn không biết chán, đó là nhờ Nhẫn
nhục. Làm người tu tập không biếng trễ, ưa thích làm phước đức là nhờ Tinh
tấn. Làm người an vui, lời nói và việc làm luôn suy xét kỹ lưỡng, đó là nhờ Thiền
định. Làm người nhiều tài cán, thông minh, thấu đạt pháp sâu, khen ngợi nghĩa
diệu, khai ngộ cho người ngu si, người nghe lời nói của mình đều tuân, nhận,
quý như châu báu, đó là do Trí tuệ. Làm người có tiếng nói trong trẻo là do ca
vịnh Tam Bảo. Làm người thanh khiết, không có bệnh tật là do có tâm Từ”.

Lại nói: “Làm người cao lớn là do cung kính người.

Làm người bé thấp là vì khinh mạn người.

Làm người xấu xí là vì hay sân giận.

Sống mà không biết chi cả là vì không chịu học hỏi.

Làm người ngu tối là vì không khuyên dạy người.

Làm người câm, ngọng vì hủy báng người.

Làm người đui điếc vì không thích nghe thụ Kinh Pháp.

Làm người nô tỳ vì vay mượn không trả…”.

Lại nói: “Ai tham lam, keo kiệt ăn một mình, không bố thí cho những người đói
khát, sau bị đọa trong loài ngạ quỷ. Ra khỏi ngạ quỷ sinh làm người thì bần
cùng, đói khổ, áo không đủ che thân, cơm ăn không đủ bữa. Thức ăn ngon thì
ăn một mình, còn cho người thức ăn dở, sau sinh trong loài heo, bọ hung.

Giải chứng về đạo Phật qua tác phẩm Hộ Pháp Luận
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/giai-chung-ve-dao-phat-qua-tac-pham-ho-phap-luan.html



Ai thích cướp đoạt của cải người khác sau bị đọa trong loài dê, sống bị lột da,
đều trả tội kiếp trước.

Ai ưa thích sát sinh, sau làm loài phù du sống trên mặt nước, sáng sinh chiều
chết.

Ai thích trộm cắp tài vật của người, sau đọa làm nô tỳ, làm trâu ngựa, để đền
trả nợ cũ.

Ai thích dâm loạn vợ người, chết bị đọa vào địa ngục. Người nam thì ôm cột
đồng lửa, nữ thì nằm trên giường sắt nóng. Ra khỏi địa ngục thường sinh nơi
chỗ thấp kém đọa vào loài gà, vịt.

Ai thích vọng ngữ, rêu rao chuyện xấu của người, chết bị đọa vào địa ngục,
nước đồng sôi rót vào miệng, rút lưỡi ra cho trâu cày. Ra khỏi địa ngục, lại sinh
trong loài cú mèo, loài chim dữ như chim kiêu…, nghe tiếng của chúng ai nấy
đều kinh hãi cho là loài yêu quái, đều mong cho chúng mau chết.

Người nào thích uống rượu đến nỗi say sưa, phạm ba mươi sáu lỗi, chết bị đọa
trong địa ngục bùn lầy phân dơ. Ra khỏi địa ngục bị đọa vào loài tinh tinh, sau
làm người thì ngu tối, sống mà không biết gì cả.

Vợ chồng không hòa thuận, cứ đánh lộn, tranh cãi, đuổi nhau đi, sau bị đọa
trong loài tu hú, bồ câu.

Ai lợi dụng bóc lột sức người, sau bị đọa làm loài voi…

Ai làm quan châu huyện mà ăn chận tước lộc của các quan, hoặc của người vô
tội, hoặc tư quyền cướp đoạt của cải nơi dân chúng, trói cột đánh đập người,
cưỡng bức bắt họ đi làm thuê, hoặc tố cáo không có bằng chứng, tra khảo, giam
giữ nơi lao ngục…, về sau bị đọa vào địa ngục, chịu thống khổ trải qua trăm
ngàn ức năm, khi nào tội hết mới ra khỏi, lại phải bị đọa trong loài trâu bò, xỏ
mũi, kéo xe cộ, đánh đập khổ não để đền trả tội ngày trước…

Làm người nhơ nhớp là từ loài heo sinh ra.

Làm người tham lam, keo kiệt, không chút liêm khiết là từ loài chó sinh ra.

Làm người cố chấp, tự dụng ngang ngược là từ loài dê sinh ra. Làm người tanh
hôi là từ loài cá, ba ba sinh ra.

Làm người hung ác, ngậm độc, tâm khó giải trừ là từ loài rắn sinh ra. Ai thích ăn
ngon, hay sát sinh làm tổn hại chúng sinh, không có lòng từ, là từ loài sài, lang,
tinh tinh, chim ưng sinh ra. Nếu được làm người thì chết yểu, thai bị sẩy hư, sinh

Giải chứng về đạo Phật qua tác phẩm Hộ Pháp Luận
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/giai-chung-ve-dao-phat-qua-tac-pham-ho-phap-luan.html



ra đời chưa bao lâu lại chết sớm, rồi bị đọa vào ba đường dữ, trải qua ngàn vạn
năm. Phật nói: Những hạng người ấy do đời trước làm người, ưa thích săn bắn,
thiêu đốt núi rừng, phá tổ đập trứng các loài chim, bày lưới bắt cá, giết hại
chúng, lấy da thịt để ăn uống thỏa thích nên mắc quả báo chết yểu, đời đời kiếp
kiếp không có lúc nào rời khỏi ba đường ác. Hãy cẩn thận! Thống khổ không thể
nói hết được”. Triều nhà Lương có bốn ông công thần có khả năng biết các việc
xảy ra của quỷ thần và trời đất, thì việc giúp nước đâu làm khó được sao không
dùng thấy biết mà thận trọng can ngăn Vũ Đế? “Có bốn anh em Phạm chí đã
đắc ngũ thông, biết rằng mạng mình sắp chết nên cùng nhau trốn quỷ vô
thường. Xin hỏi hiện nay họ có tránh thoát được không? Đức Phật đáp: Này Đại
vương, người ta có bốn việc không thể tránh khỏi. Bốn việc ấy là gì？  Khi ở thân
trung ấm không thể không thọ sinh. Đã thọ sinh không thể không già. Đã già
không thể không mang bệnh. Đã bệnh không thể không chịu chết”[7].

Không kể Ấn độ có tôn giả Sư Tử[8], Trung Quốc có ngài Nhị tổ[9], ngay chính
đức Thích Ca cũng không nằm ngoài định nghiệp, đồng chịu như nhau, có khác
chi là tâm thái tự tại trước những hiểm họa hay nghịch cảnh. Đây là kết quả của
sự tu dưỡng, có thể thay đổi, chuyển hóa những ác nghiệp trong quá khứ, hiện
tại xúc sự vẫn an nhiên, điềm tĩnh bởi hiểu rõ trong tâm là nghiệp phải được trả,
không phải là trốn lánh. Điều này đồng nghĩa với việc phát sinh phúc đức, thiện
lành đưa tới. Luận Hộ Pháp, thừa tướng Thiên Giác[10] đáp về câu hỏi trên:
“đáng thương thay cho những người không rõ định nghiệp”. Hàn văn Công và
Thừa tướng Trương Thương Anh, đầu tiên có những điểm tương đồng, cùng tiến
sĩ, cũng từng muốn bài Phật sau này, Thiên Giác lại trở thành cư sĩ vì ông tìm
hiểu lại về Phật pháp mới mong tìm ra điểm sai vạy mà chê bai, bài báng.
Ngược lại, điều đó đã biến ông chuyển hướng tin Phật. Hẳn có lẽ, nếu Hàn Công
cũng thử nghiên cứu ba năm về Đạo của người Di Địch này, ông sẽ không chết
mà nghiệp phục Nho chưa thành, không chừng lại có thêm một cư sĩ tài ba như
Vô Tận. Nhưng điểm này cũng có thể gọi là những chướng nạn của Đạo Phật khi
du nhập vào vùng đất với nền văn hóa cổ truyền luôn lấy Thiên là Đạo khó
cưỡng. Thâm tâm Hàn Công một lòng hừng hực, ấm ức chưa phục dựng Nho đồ
thì nghe Đạo Phật sao vào, oán thù đang mang ví như chén nước đầy làm sao
đón nhận được giáo pháp. Nguyên nhân tham vọng này, đã nhấn chìm cuộc đời
ông, chưa thể cởi nút tắt nên tâm nguyện cuối cùng ông vẫn không chịu hạ
mình vào Đạo Phật. Không trách được ông trước hoài bão vì nghiệp Nho, mà
một lòng tranh đấu, nhưng thật đáng thương cho ông khi đương đầu với Đạo
Phật mà không chịu tìm hiểu. Có gia nhập Đâọ mới hiểu mới tìm được những sai
lệch thì câu từ bài báng của ông mới có giá trị, thay vì thấy đáng thương, nực
cười. Vận nước ngắn dài, dân chúng an cư lạc nghiệp hay loạn lạc đói khát là
bao nhân duyên chằng nối không phải một câu mà có thể tường tận. Vua

Giải chứng về đạo Phật qua tác phẩm Hộ Pháp Luận
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/giai-chung-ve-dao-phat-qua-tac-pham-ho-phap-luan.html



Nghiêu, Thuấn, bậc Thánh nhân được tôn xưng mà cũng chỉ được một đời trị
quốc, sau có con mà không truyền vì muốn duy trì đạo đức chứ không ở tình
thân. Riêng quyết định đó cũng không phải việc làm của hạng phàm phu, tục tử
những lẽ nào con cháu chung huyết thống lại chưa đủ đạo đức mà hai ông
muốn tìm lại bởi lỗi của chính hai Vua hay của Trời ban sắc chỉ như thế. Tu sửa
là hành vi sửa đổi lỗi lầm, có công năng đưa pàm phu lên thánh vị. Như người
nữ, tuy còn nhiều hệ lụy hơn nam giới nhưng tu tập cũng có thể khiến cho tâm
tính nữ nhân không còn yếu đuối. Còn muốn chuyển thân tất có thể đợi đến đời
sau.

Vua Vũ Đế thọ đến tám mươi sáu tuổi, tại vị bốn tám năm đã được gọi là thọ.
Ông bệnh dẫn đến mất thì cũng tính là đại họa gì to lớn bởi đấy chỉ là một trong
bốn khổ hiện đời. Sai lầm của Vua là trước sự việc làm phản, bói được quẻ Càn,
nội hàm ý không thông đạt muốn tự mình ngăn họa cầu phúc. Đọc tích truyền
Đạt Ma, câu trả lời của Tổ về câu hỏi của Vua về công đức cất chùa, độ Tăng
mới hay, công phu tu hành của Vua chỉ mới vào đến cổng, chưa ngấm đủ ý vị,
coi việc hành phước là rốt ráo, cao thâm. Đâu biết đây cũng là một lối chấp thủ,
chưa xả được dù là công đức, chỉ là phương tiện tạm thời: “Pháp ví như chiếc
bè, chính pháp còn bỏ, huống gì phi pháp”[11]. Tư tưởng hạn hẹp, chưa thông
tỏ giáo pháp của Vua cũng là của đa số cách tu hiện nay, mỗi người đều chấp

Giải chứng về đạo Phật qua tác phẩm Hộ Pháp Luận
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/giai-chung-ve-dao-phat-qua-tac-pham-ho-phap-luan.html



vào sở tu, sở đắc của bản thân không khác người mù sờ voi song lại khẳng định
đó là toàn bộ con voi. Người mắt sáng nghe như vậy, há lại không chê cười. Nếu
vùng vẫy trong lý luận điên cuồn của Hàn Dũ thì đủ biết Ông chẳng hề biết cái
gì là ba đời, là nhân quả. Suy xét thì, bản thân mỗi người hay cả chính Hàn Văn,
cả mỗi chúng sinh đều đang ngụp lặn, sống từng sát na đâu rời nhân quả. Có
học, có thi, có đậu tiến sĩ, có thịnh suy, đầy ải, bổ nhậm chức trong cuộc đời
ông chính là nhân quả, đắp đổi nhau đấy thôi. Vậy mới biết, mắt thế nhân chỉ
thấy bên ngoài mà không tự nhìn được lông mi mình còn bị nhặm. Đưa mắt thấy
đời để so bì, phân nhân nghĩa, thấp cao, lợi, hại của Thoái Chi trước Đạo là lầm
tưởng, là mê lầm, thật phí hoài chữ nghĩa một đời của chính ông. Khi loạn quân
làm phản hầu Cảnh tới, ông lại tin vào tích xưa mà họp Sa môn tụng kinh Đại
Bát Nhã, điều này không phải là kính tín Phật như một ông Thần ban phúc hay
sao, sự bị động trước loạn quân đã khiến ông thất thế, gây thương vong không
ít, đâu phải cách dụng của bậc trí tuệ trong đạo Phật. Lật lại về quá khứ nghiệp
trước của Vua Vũ Đế, phước đức không nhỏ mới được sinh tròng dòng rồng,
xưng là Thiên tử, cũng không tránh được cả những ác nghiệp đeo mang khi
chuyển thân như sát sinh, ngu muội vì sắc, vì tửu.

Ngay thời hiện tại, làm Vua cũng đâu tránh được nữ sắc, quyền uy hay rượu
nhạc đình đám thì chuyện xu nịnh, chém giết nhầm lẫn cũng đâu là ngoại lệ.
Lịch sử ghi chép, Vũ Đế là ông vua kính tín Phật pháp, có thể nói cũng danh là
mê tín: “Vua thường hỏi thiền sư Chí Công[12] về vận nước dài hay ngắn. Thiền
sư chỉ đưa tay chỉ vào nơi cổ họng. Đó là lời đoán trước cái nạn Hầu Cảnh[13].
Khi ngài Chí Công sắp viên tịch, Lương Võ đế lại gạn hỏi việc sắp tới. Chí Công
nói: ‘Khi nào ngôi tháp của bần tăng hư hoại, xã tắc của bệ hạ cũng mất theo’.
Sau khi ngài Chí Công viên tịch, người vâng lệnh vua làm tháp vừa xong, Võ đế
bỗng nghĩ rằng: Tháp bằng cây gỗ làm sao được lâu bền? Liền ra lệnh phá bỏ để
xây tháp bằng đá, có ý muốn cho không bị hư hoại, mong được ứng với lời của
Chí Công. Ngờ đâu việc phá tháp vừa xong thì quân loạn Hầu Cảnh cũng vừa
vào thành”. Tích truyện An Thế Cao[14], Bạch Pháp Tổ[15] cũng không trốn
tránh. Người đã rõ lẽ hư huyễn, như sương sớm, điện chớp huống lại tránh né để
đến nỗi chồng chéo nợ duyên.

Bao thắc mắc, hoài nghi về Đạo Phật, ở mỗi thời đại đều có, đều day dứt, bàng
hoàng như nhau. Xuất phát từ sự tự kỷ bản thân thấp kém, cũng có thể là cao
sang quyền quý, nên khó thể nhập vào Đạo. Từ thuở sơ khai, giáo lý giải thoát
đó đã lấy nhân sinh là chính để mọi mơ hồ đều được sáng tỏ ngay trong cuộc
sống thường nhật. Đạo Phật không phải của riêng ai, của giai cấp nào hết, là
của nhân sinh, của con người đồng đẳng ở dòng máu và nước mắt. Sự dị biệt
của Phật giáo không vì thế mà rời xa thế nhân, là vọng tưởng, là mơ ước hay lý
tưởng trên văn chương, sách vở. Tất cả đều được trải nghiệm tự thân như uống

Giải chứng về đạo Phật qua tác phẩm Hộ Pháp Luận
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/giai-chung-ve-dao-phat-qua-tac-pham-ho-phap-luan.html



nước nóng lạnh tự biết. Đạo Phật cũng tôn trọng nhân quả mà không hệ thuộc
số phận, tự chuyển hóa chính mình, tôn trọng Pháp là như lý tác ý, không thêm
ý chủ quan. Nên đạo Phật là hiện hữu, đến để thấy, là chân thật, hướng thượng
bởi lẽ đó.

Chỉ biện chứng một phần nhỏ qua tác phẩm Hộ Pháp luận và dựa theo kinh
điển, có thể thấy vai trò của các vị hộ pháp thực quan trọng. Dù mang danh tu
sĩ, cư sĩ, thì nghĩa vụ bảo vệ, hộ trì Phật pháp là của tất cả, không phải riêng ai.
Thông qua đề tài với hai câu hỏi mà người viết chọn, cũng như toàn tác phẩm
thì pháp luôn tồn tại và giá trị riêng biệt cho ai thấy và thực hành theo, nhưng
bổn phận trách nhiệm của đệ tử Phật lại là truyền bá giáo pháp đến với người
người, thay lời khuyến hóa nhân sinh tới bờ an vui, giải thoát. Tinh thần này, đã
có ở tiền nhân thì cớ sao không thể hình thành ở hậu bối, nên sự quyết tâm, tu
tập , hành trì thấu đạo của bản thân vẫn là cần yếu, bởi giáo pháp này chú
trọng ở thân hành, khẩu hành, ý hành mà thành tựu. Đây cũng là nguyên nhân
để tam tạng Thánh điển và các dòng phái, tâm tông khác nhau ra đời chỉ chung
một đường ra biển lớn, để thấm được nhất vị giải thoát. Sâu sắc nhìn nhận đánh
giá, qua tác phẩm này, cũng phần nào khiến cho hậu nhân dòng họ Thích nên
tự mình giữ tinh thần của đạo là hòa bình, đồng đẳng thay vì ngậm chứa những
giáo mác trong tâm để phát ra thân khẩu chê bai, chia rẽ Đạo như ví dụ về
trùng sư tử còn đáng sợ hơn là bị ngoại đạo công phá. Đây cũng là bài học giữa
muôn nghìn bài học mà các hậu côn cần hiểu rõ.

C. KẾT LUẬN

Hộ Pháp Luận là một tác phẩm mang nội dung và tư tưởng biện chứng của nước
Trung Quốc, được Thừa tướng Trương Thương Anh soạn thảo vì cảnh tỉnh số
đông những vấn đề tồn đọng của xã hội bấy giờ, cũng như mang sứ mệnh hộ trì
phật pháp như đúng tên gọi tác phẩm. Những chướng nạn của Phật giáo có ở
tất cả các quốc độ mà Phật giáo du nhập, trải qua những thời kỳ thịnh suy khác
những đều chung gần như một nội dung, gồm cả công kích, chia rẽ, bài báng.
Ngay cả thời Phật tại thế vẫn có Đề Bà hại Phật. Một lần nữa, điểm tương đồng
đều nằm ở hai chữ Vô thường, để mô tả mọi sự vật, hiện tượng và Tứ đế, Duyên
khởi để trả lời cho mọi câu hỏi tục và chân. Gói gọn đề tài trong câu hỏi được
tách làm hai của Hàn Dũ, Vô Tận cư sĩ đã mượn lời hỏi để biện chứng lại làm
nên tác phẩm này, đồng thời cũng gửi câu hỏi đến cho hậu sinh dòng Thích tử
nên tu học sao cho thông tỏ giáo lý vĩ đại này mới mong ghé vai gánh một phần
trách nhiệm trong sự hộ trì. Đừng như Hàn Dũ, chưa biết mình, biết người đã vội
buông lời bài Phật, vừa tội biếm chức lại lưu danh để đời chê cười. Cũng vậy,
muốn bảo vệ Phật giáo mà không tự hiểu, tự tu, tự chứng, sao có thể lấy lý luận

Giải chứng về đạo Phật qua tác phẩm Hộ Pháp Luận
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/giai-chung-ve-dao-phat-qua-tac-pham-ho-phap-luan.html



văn chương, chữ nghĩa thô mà bàn về lý nhiệm, lý mầu, vi tế. Dĩ văn tải đạo chỉ
là phương tiện tạm thời không đủ để lột được ý Đạo, lại đi xa với ý chỉ ban đầu
của giáo lý giải thoát là tự mình chiến thắng chính mình. Đề tài này quả thực đã
cho người viết có cơ hội nhìn nhận lại bản thân trước các vấn đề bất cứ lúc nào
cũng có thê xảy ra, mà trí tuệ chưa thông sao đủ sức đương đầu. Xã hội càng
phát triển, dân trí càng lên cao thì sẽ còn nhiều những luận điểm cần được giải
đáp phá đi sự nghi hoài của thành phần phá Đạo. Lòng không kiến, chí không
vững thì đến ngay bản thân còn đổi đạo chứ chưa bàn tới sự hộ trì. Nên tự nhủ
gắng sức tự giác, giác tha nối gót theo chân Bậc Đại Giác đặt chữ Tử trên trán
mà sợ hãi mong chứng ngộ, thay vì bàn chuyện không ích gì cho Đạo.

Tác giả: Thích Nữ Bảo Giác Học viên Thạc sĩ Khoá 4, Học viện PGVN tại
Tp.HCM ***

CHÚ THÍCH [1] Di địch (夷狄 ): mọi rợ, người Trung Hoa xưa dùng với ý khinh
miệt, chỉ các dân tộc thiểu số, vì họ cho là kém văn minh, không học đạo lý.
Người Trung Hoa xưa tự cho rằng chỉ mình là văn minh và ở giữa trời đất (trung
quốc), còn các dân tộc ở chung quanh đều là mọi rợ (di, địch, nhung, man). Do
định kiến sai lầm này mà họ vẫn thường gọi người Ấn Độ là rợ Hồ. [2] Nguyên
tác dùng chữ Hạ (夏 ) để chỉ dân Trung Hoa, cũng có khi gọi là Hoa Hạ. Ý nói dân
trung quốc có lễ nghĩa, nên dùng khi biến loạn không có vua cũng vẫn còn hơn
dân di địch, vì họ chẳng có lễ nghĩa.Chữ “trung quốc” ở đây được dùng với ý
nghĩa là đất nước ở giữa, phân biệt với các xứ “man di” bao quanh. Cũng xuất
phát từ đây mà về sau có tên nước Trung Quốc như hiện nay. [3] Hòa Thượng
Thích Minh Châu, Kinh Tương Ưng Bộ 2013 - Tập II, Chương Mười: Tương Ưng
Không Thuyết, Tôn Giáo, Hà Nội, 2013, Trang 416. [4] Hòa thượng Thích Minh
Châu dịch, Kinh Trường Bộ - 2013, 1. Kinh Phạm Võng, Tôn Giáo, Hà Nội, 2013,
Trang 16. [5] Thích Minh Châu, Đức Phật nhà đại giáo dục, Thông điệp của Đức
Phật, Tôn Giáo, Hà Nội, 2005, Trang 225. [6] Lương Võ đế tên là Tiêu Diễn,
thuộc hoàng tộc nước Tề, cầm quân có công lớn được vua Tề phong làm Lương
vương. Năm 502, ông phế vua Tề, tự lên ngôi, xưng là Lương Võ đế, mở đầu
triều đại nhà Lương. Ông ở ngôi đến năm 549, được 48 năm. [7] Sa Môn Thích
Tịnh Hạnh, Đại Tập 16 - Bộ Bản Duyên VII (Số 203 - 211), Số 211: Kinh Pháp Cú
Thí Dụ - Quyển I, Hội Văn Hóa Giáo Dục Linh Sơn Đài Bắc - Taiwan, 2000, Trang
731. [8] Sư Tử Tôn giả, cũng gọi là Sư Tử Bồ-đề, là Tổ sư đời thứ 24 của Ấn Độ.
Tổ sư đời thứ 23 là Hạc Lặc Tôn giả khi truyền pháp cho ngài có nói trước rằng:
“Ta qua đời được 50 năm sẽ có nạn đến với con.” Về sau, quả nhiên có kẻ ngoại
đạo giả dạng tăng sĩ đến thích khách nhà vua nhưng không thành. Vua giận dữ
nói rằng: “Từ trước tới nay ta kính tin Tam bảo mà nay lại bị tăng sĩ làm hại.”
Liền ra lệnh huỷ phá chùa chiền, giết hại tăng chúng. Đích thân vua mang
gươm đến chém đầu Sư Tử Tôn giả. Tổ sư điềm nhiên chấp nhận. Đầu ngài rơi

Giải chứng về đạo Phật qua tác phẩm Hộ Pháp Luận
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/giai-chung-ve-dao-phat-qua-tac-pham-ho-phap-luan.html



xuống, máu chảy ra chỉ thấy màu trắng như sữa, và một cách tay của vua cũng
tự nhiên rụng theo. Bảy ngày sau vua chết. Tuy Tôn giả chứng đắc thần thông
tự tại, nhưng do định nghiệp cũng không tránh được bị vua sát thương. [9] Nhị
tổ Đại sư: tức ngài Huệ Khả, được Tổ Bồ-đề Đạt-ma truyền pháp, làm Tổ thứ hai
của Thiền tông Trung Hoa. Tương truyền ngài thọ đến 107 tuổi. Bấy giờ có Hòa
Pháp sư đang giảng kinh Niết-bàn, nhưng thính chúng rủ nhau đến nghe pháp
nơi ngài Huệ Khả, chẳng còn ai nghe ông giảng. Vị pháp sư này sinh lòng sân
hận, liền bày chuyện gièm pha với quan Ấp Tể là Địch Trọng Khản. Khản nghe
lời gièm pha mà làm hại Nhị tổ. Nhị tổ tuy trí huệ sáng suốt cũng không tránh
được nạn này, chỉ vì nghiệp trước đã tạo nên đến nay phải thọ nhận. [10] Thừa
tướng Trương Thương Anh, đời Tống. Trương Thương Anh tên tự là Thiên Giác,
hiệu là Vô Tận cư sĩ, người đất Thục châu. Vào đời Tống Anh Tông (1064-1085),
ông thi đỗ Tiến sĩ, làm quan đến chức Thừa tướng. Ông trước có ý muốn bài xích
đạo Phật để xiển dương đạo Nho, đến khi đọc hiểu kinh Phật mới thấy được
nghĩa lý sâu xa mầu nhiệm. Từ đó thường nghiên tầm Phật học, từng tham bái
nhiều vị danh tăng để học đạo. Ông có soạn bộ Hộ pháp luận lưu hành ở đời. Bài
này được trích ra từ Hộ pháp luận của ông. [11] Sa Môn Thích Tịnh Hạnh, Đại
Tập 33 - Bộ Bát-Nhã XVI - Số 231 - 261, Số 238 - Kinh Kim Cang Năng Đoạn Bát-
Nhã Ba-La-Mật, Hội Văn Hóa Giáo Dục Linh Sơn Đài Bắc - Taiwan, 2000, Trang
336. [12] Hòa thượng Chí Công sinh trong tổ chim ưng: vào đời nhà Lương (thế
kỷ 6), trong tổ chim ưng bỗng có đứa trẻ nằm khóc lớn tiếng, bà Châu thị nghe
thấy, đem về nuôi dưỡng. Đứa trẻ lớn lên căn tánh khác thường, hâm mộ Phật
pháp. Khi Châu thị qua đời, liền xuất gia tại chùa Đạo Lâm, Chung Sơn, được
bổn sư là Tịnh Trưởng Lão đặt pháp hiệu là Chí Công. Ông tu hành tinh tấn, sau
có soạn bộ Lương hoàng sám pháp, 10 tập, lưu truyền ở đời. Ngài khai ngộ cho
Lương Võ đế, được nhà vua hết lòng kính trọng. Sau trở về chùa Đạo Lâm ngồi
kết già thị tịch. [13] Hầu Cảnh (侯景 ) là tên viên tướng làm phản, chữ hầu侯 ?
cùng âm với chữ喉 là cổ họng, chữ cảnh景 đồng âm với chữ頸 là cái cổ. Vì thế,
thiền sư Chí Công chỉ vào cổ họng để ngụ ý báo trước cái loạn Hầu Cảnh. [14]
một trong các vị cao tăng đến truyền bá đạo Phật từ rất sớm (khoảng năm 148
đến 176). Ngài vốn là hoàng tử xứ An Tức (安息 ), họ An, tên thế tục là An Thanh
(安清 ), nhưng đã bỏ ngôi vua xuất gia, hiệu là Thế Cao (世高 ). Ngài là một trong
các vị tăng tham gia sớm nhất trong việc dịch kinh tạng sang Hán ngữ và
truyền bá Phật giáo ra khắp nơi. Ngài đến Trung Quốc năm 148, vào đời
Hậu Hán, và ở lại đây trong khoảng hơn 20 năm. Những kinh sách do ngài dịch
được ghi nhận trong khoảng thời gian từ năm 34 đến năm 176, hiện còn để lại
trong Đại Tạng Kinh được 55 bộ. Tuy nhiên, số lượng thật sự mà ngài đã dịch
được tin là lớn hơn con số này rất nhiều. Cuối đời, ngài biết nghiệp xưa đã đến
nhưng vẫn an nhiên đi vào chợ Cối Kê trong lúc loạn lạc. Quả nhiên bị giặc loạn
giết lầm. [15] cao tăng người Hà Nội (Hà Nam, Thẩm Châu), sống vào thời

Giải chứng về đạo Phật qua tác phẩm Hộ Pháp Luận
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/giai-chung-ve-dao-phat-qua-tac-pham-ho-phap-luan.html



Tây Tấn (265-317). Ngài từ thuở nhỏ đã có đạo tâm, thỉnh cầu với cha xin được
xuất gia. Ngài thông minh kiệt xuất, học rộng biết nhiều, chuyên cần đọc tụng
kinh điển, bác thông văn từ nghĩa lý, đối với các học thuyết thế tục cũng am
hiểu tinh tường. Sau ngài đến Trường An kiến lập tinh xá, hết lòng giáo hóa đồ
chúng, môn đệ có đến ngàn người. Những năm cuối đời Huệ Đế, thanh danh của
ngài lan truyền khắp nơi, các bậc thức giả đương thời đều kính phục. Đến khi
loạn lạc nổi lên, ngài phải lánh mình về đất Lũng Thạch, tình cờ trên đường
cùng đi với quan thứ sử Tần Châu là Trương Phụ. Trương Phụ từng nghe danh
đức của ngài được nhiều người quy kính, nên có ý đồ bảo ngài hoàn tục nhận
quan chức trợ giúp ông ta. Ngài không bằng lòng. Trương Phụ đem lòng hiềm
hận, sau tìm người đến tranh luận với ngài. Lời cùng ý tận không bắt bẻ gì được
mà luôn bị ngài khuất phục, hết thảy đều xấu hổ mà ra về. Ngày kia, ngài cùng
với Trương Phụ đàm luận, nói lời không hợp ý. Trương Phụ sai người tìm bắt.
Ngài biết oan nghiệp đời trước nay đã đến nên không lẫn tránh, cùng đồ chúng
bái biệt, mang hết y cụ tài vật phân phát cho mọi người, rồi tự mình tìm đến cửa
quan chịu phạt. Ngài trước niệm danh hiệu mười phương chư Phật, sau phát
nguyện xem Trương Phụ là thiện tri thức, không muốn cho ông này chịu tội sát
nhân. Phát nguyện rồi chịu đánh 50 roi. Sau đó mới an nhiên ngồi thị tịch.

TÀI LIỆU THAM KHẢO 1. Thích Minh Châu (2013), Kinh Tương Ưng Bộ 2013 - Tập
II, Chương Mười: Tương Ưng Không Thuyết, Tôn Giáo, Hà Nội. 2. Thích Minh
Châu dịch (2013), Kinh Trường Bộ, Kinh Phạm Võng, Tôn Giáo, Hà Nội. 3. Thích
Minh Châu (2005), Đức Phật nhà đại giáo dục, Thông điệp của Đức Phật, Tôn
Giáo, Hà Nội. 4. Thích Tâm Châu (1964), Đạo Phật với con người, Nxb Tâm
Quang. 5. Thích Tịnh Hạnh (2000), Đại Tập 16 - Bộ Bản Duyên VII (Số 203 -
211), Số 211: Kinh Pháp Cú Thí Dụ - Quyển I, Hội Văn Hóa Giáo Dục Linh Sơn
Đài Bắc - Taiwan. 6. Thích Tịnh Hạnh (2000), Đại Tập 33 - Bộ Bát-Nhã XVI - Số
231 - 261, Số 238 - Kinh Kim Cang Năng Đoạn Bát-Nhã Ba-La-Mật, Hội Văn Hóa
Giáo Dục Linh Sơn Đài Bắc - Taiwan. 7. Thích Thanh Kiểm (1965), Lịch sử Phật
giáo Trung Quốc, Nxb Vạn Hạnh. 8. Nguyễn Văn Nhuận dịch (1954), Tuệ giác
của Phật. 9. Thích Đức Nghiệp dịch (2007), Luận Hộ Pháp và Phật giáo với khoa
học, Nxb Tôn Giáo. 10. Mật Thể (1971), Phật giáo Khái luận, Nxb Minh Đức. 11.
Trúc Thiên dịch (1968), Cốt tủy của đạo Phật, Nhà in Đăng Quang, Sài Gòn.

Giải chứng về đạo Phật qua tác phẩm Hộ Pháp Luận
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/giai-chung-ve-dao-phat-qua-tac-pham-ho-phap-luan.html


