
Giới học
ISSN: 2734-9195   17:20 04/04/2023

Giới có công năng rõ ràng, qua phần trình bày ở trên, là đem lại an lạc và hạnh
phúc lâu dài cho mình và cho người trong hiện tại và tương lai.

Thích Chơn Thiện Trích "Phật Học Khái Luận", Sài Gòn, 1993

Giới học là một trong ba học: Giới, Định, Tuệ. Ba học còn được gọi là
ba vô lậu học. Gọi là vô lậu học là vì ba học này đưa đến đoạn trừ các
lậu hoặc, đưa đến giải thoát mà không phải đưa đến các phước báo
sanh thiên.

Ý nghĩa của Giới

Thông thường Giới được hiểu là ngăn ngừa điều quấy, dứt dừng điều ác ("phòng
phi chỉ ác"), hoặc ngưng điều ác và làm điều thiện ("chỉ ác, tác thiện").

Trong Bát Chánh đạo, Giới là giới uẩn gồm có chánh ngữ, chánh nghiệp và
chánh mạng. Ở đây chỉ sự ngăn ngừa các hành động lỗi lầm của thân và khẩu.
Khi các hành động lỗi lầm không được làm thì tránh được nhiều sự tổn hại cho
những người khác. Đây đã nói lên ý nghĩa "tác thiện" của giới.

Chữ Giới trong Giới bổn Ba-la-đề-mộc-xoa (Sk: Pràtimoksa, Pàli: Patimokkha) có
nghĩa là Biệt giải thoát hay Xứ xứ giải thoát, Tùy thân giải thoát. Biệt giải thoát
là giải thoát từng phần: giữ giới nhiều thì giải thoát nhiều, giữ giới ít thì giải
thoát ít. Tùy thuận giải thoát là giải thoát tùy thuộc vào quả hữu vi hay vô vi
của người hành.

Từ điển của Rhys Davids cắt nghĩa Giới (Silà) có gốc từ ngữ căn Sìl. Ngữ căn Sìl
có hai nghĩa: Upadhàranà (luân lý, đạo đức của Phật giáo, cách cư xử, tư cách
đạo đức) và Samàdhi (Định, Thiền).

Từ Patimokkha thì có nghĩa là, theo cách phân tích từ ngữ, trói buộc các hành
động, giữ gìn, thúc liễm các hành động của thân và khẩu không để cho rơi vào
đường ác, sai lầm, tổn hại mình và người. Ví như buộc mồm trâu để ngăn nó ăn
lúa mạ.

Giới học
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/gioi-hoc.html



Giới trong nghĩa của ngày trai giới (Pàli: Uposatha, Sk: Upavasatha), Hán dịch là
Bố-sa-tha, có nghĩa là tịnh trú, trưởng dưỡng, trưởng tịnh và thiện túc.

Tăng Chi (III-A) định nghĩa ngày trai giới là ngày thực hành hạnh sống của vị A-
la-hán (chỉ giữ tám giới).

Trong ba mươi bảy phẩm trợ đạo, Thế Tôn dạy: "Giới là nền tảng của bốn Niệm
xứ, bốn Chánh cần, bốn Như ý túc, năm Cần, năm Lực, bảy Bồ-đề phần và tám
Thánh đạo phần. Ví như là đất là nền tảng, không có nó thì các loại động vật
không thể di chuyển, cũng thế, không có Giới thì ba mươi bảy phẩm trợ đạo
không thể được tu tập viên mãn."

Qua các định nghĩa trên, Giới giúp cho hành giả đạt được hai mục tiêu: không
làm các điều ác (chư ác mạc tác), làm các việc lành (chúng thiện phụng hành).
Mục tiêu thứ ba của Phật giáo là giữ tâm ý thanh tịnh, loại bỏ hết các lậu hoặc
(tự tịnh kỳ ý) và cũng là mục tiêu cứu cánh, cần phải nhờ đến định uẩn và tuệ
uẩn.

Tap Chi Nghien Cuu Phat Hoc Gioi Hoc 1

Thời gian và lý do thiết lập Giới

Theo tài liệu sử của Edward J. Thomas trong cuốn "Đời sống của đức Phật" (The
Life of Buddha), Giáo hội Ni được thành lập từ năm thứ năm sau ngày Thế Tôn
thành Đạo. Do đó, qua năm thứ sáu một số giới luật đã bắt đầu hình thành, và
hình thành tương đối rõ là vào năm thứ mười sau ngày Thành Đạo. Luật tạng thì
ghi mãi đến năm thứ mười ba sau ngày Thành Đạo, giới luật mới hẵn nhiên được
hình thành, do Tôn giả Ưu-ba-ly (Upàli) đặc trách. Bấy giờ Giới bổn Ba-la-đề-
mộc-xoa (Patimokkha) ra đời.

Vì sao Giới bổn không được thiết lập ngay từ năm đầu của Giáo hội? Theo
truyền thống, chư Thế Tôn chỉ thiết lập các giới điều, khi nào thấy cần thiết, khi
nào đầy đủ nhân duyên. Khi có một hiện tượng vi phạm gây nên một ảnh hưởng
không tốt cho sinh hoạt của Tăng chúng thì Thế Tôn mới kiết giới, thành lập
thêm một giới điều để ngăn ngừa hiện tượng xấu ấy xảy ra về sau. Giới bổn
cũng thế, trong những năm đầu, chư Tỷ-kheo sinh hoạt thanh tịnh trong khuôn
khổ của Chánh pháp nên Thế Tôn không đề cập đến Giới bổn, mà chỉ trình bày
Giới dưới những hình thức đơn giản, và tổng quát nhất là hình thức hộ trì các
căn, hoặc dưới hình thức chánh ngữ, chánh nghiệp và chánh mạng của Bát
Chánh đạo. Mãi đến năm thứ mười ba sau ngày thành Đạo, bấy giờ có nhiều
hiện tượng sinh hoạt đi ra ngoài đời sống phạm hạnh, Thế Tôn mới thành lập
giới bổn Ba-la-đề-mộc-xoa.

Giới học
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/gioi-hoc.html



Một hôm, Tôn giả Upàli bạch Thế Tôn: "Bạch Thế Tôn, do những mục đích nào
các học pháp được thiết lập cho các đệ tử của Như Lai và Giới bổn Patimokkha
được tuyên đọc?"

Thế Tôn dạy, do mười mục đích mà các học pháp được thiết lập và Giới bổn
Pàtimokkha được tuyên đọc:

- Để Tăng chúng được cực thịnh,

- Để Tăng chúng được an ổn,

- Để chặn đứng các người cứng đầu,

- Để các thiện Tỷ-kheo được sống an ổn,

- Để chế ngự các lậu hoặc ngay trong hiện tại,

- Để chặn đứng các lậu hoặc trong tương lai,

- Để đem lại tịnh tín cho những người không tin,

- Để làm tịnh tín tăng trưởng cho những người có lòng tin,

- Để diệu pháp được tồn tại,

- Để luật được chấp nhận. (Tăng Chi Bộ Kinh 3B, tr. 73)

Qua mười mục đích trên, Giới bổn chỉ giới hạn ở hai phần "chỉ ác" và "tác thiện"
trong ba phần (chỉ ác, tác thiện và tự tịnh kỳ ý) mà Phật giáo nhắm đến.

Như thế, Giới qua Nikàya, chỉ gồm vào các giới của tại gia và xuất gia. Đây là
nội dung của Nhiếp luật nghi giới hay gọi là Biệt giải thoát giới.

Nội dung các loại Giới

Có nhiều hình thức phân loại giới. Cách phân loại thứ nhất, giới mang ý nghĩa
rộng rãi của "Đại-thừa". Ở đây có ba loại:

- Loại một gọi là Nhiếp luật nghi giới, gồm có các giới của tại gia và xuất gia:
ngũ giới, bát quan trai giới, thập thiện giới và cụ túc giới.

- Loại hai gọi là Nhiếp thiện pháp giới, lấy việc thực hành tất cả việc thiện làm
giới.

- Loại ba gọi là Nhiêu ích hữu tình giới, lấy việc làm lợi ích cho tất cả chúng sanh
làm giới.

Giới học
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/gioi-hoc.html



Cách phân loại thứ hai cũng mang ý nghĩa rất rộng rãi của Đại thừa, gồm có:

- Biệt giải thoát giới, đấy là nội dung của Nhiếp luật nghi giới.

- Định cộng giới, là giải thoát do định sinh, lấy định làm giới. Do tu Thiền định
mà thân tâm thanh tịnh, giới thể được cụ túc.

- Đạo cộng giới, là giải thoát do tuệ sinh, lấy tuệ làm giới. Do tu vô lậu nghiệp
mà được trí vô lậu, giới thể được viên mãn.

Qua sự phân loại giới trên, nhiếp thiện pháp giới và nhiêu ích hữu tình giới là
thuộc Đại thừa giới; biệt giải thoát giới và định cộng giới thì được gọi là hữu lậu
giới; đạo cộng giới được gọi là vô lậu giới.

Luận Câu Xá thì gọi biệt giải thoát luật nghi (hay biệt giải thoát giới) là Dục giới
triền giới; gọi định sanh luật nghi (hay định cộng giới) là Sắc giới triền giới; và
gọi đạo sanh luật nghi (hay đạo cộng giới) là vô lậu giới.

Trong giới hạn của phần giới được trình bày ở đây, chúng ta không đi vào các
chi tiết của giới, cũng không đi vào các giới luật xuất gia, mà chỉ trình bày
những nét cơ bản của Giới học.

Tính chất và nền tảng của Giới

Cứ theo từng giới cấm một, cũng như toàn thể Giới bổn, đặc biệt là mười giới
căn bản chung cho cả tại gia và xuất gia liên hệ đến thân, khẩu và ý, chúng ta
có thể tìm ra tính chất của giới và nền tảng trên đó Giới được thiết lập.

Ở đây, đơn cử giới "bất sát" (không được sát sanh). Căn bản của giới này là
không giết người, thứ đến là không giết hại các loài chúng sinh khác. Về phần
người giữ giới, khi giữ giới này thì ngăn trừ được sân tâm, nuôi dưỡng được từ
tâm, khiến cho tâm được an tịnh, an lạc ngay trong hiện tại, từ đây, người giữ
giới không tạo các nghiệp ác để phải chịu thọ quả khổ đau trong tương lai. Về
phần các người khác và các chúng sanh khác, khi giới bất sát được giữ gìn thì
đời sống của họ được thêm phần bảo đảm an toàn, an ổn, khỏi phải gánh chịu
các hậu quả do lòng sân hận, ác hại của người khác gây ra trong hiện tại.

Đối với giới "bất dâm", "bất đạo", người giữ giới ngăn được lòng tham và không
tạo thêm ác nghiệp gây ra khổ đau trong hiện tại và tương lai, tha nhân và các
loài chúng sanh khác thì tránh được các tổn hại và sống an ổn.

Kết quả việc giữ giới như thế tựu trung tính chất của nó là đem lại an vui cho
mình và cho người, điều hòa được sinh hoạt của tập thể, tạo nên lòng tin cho kẻ
khác. Đem lại lợi ích an lạc và giải thoát cho tự thân người giữ giới, đấy là trí

Giới học
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/gioi-hoc.html



tuệ; đem lại lợi ích an lạc cho tha nhân và các loài khác, đấy là từ bi. Trí tuệ và
từ bi là nền tảng trên đó Giới được thiết lập.

Hướng đi của giới là đem lại lợi ích, an lạc cho mình và người, nên giới giúp đỡ
người tu tập thấy nhẹ nhàng thân và tâm, an lạc trong từng bước đi. Giới đúng
nghĩa của nó, không có ý nghĩa nào trói buộc hay tù túng cả. Ngoài một số hành
động, nếu làm, hẳn nhiên phá đổ hạnh thanh tịnh nên tuyệt đối bị cấm chỉ, các
sinh hoạt còn lại của người tu tập giải thoát đều được tùy duyên mà châm
chước, khai mở. Ngay cả trong các trường hợp bị cấm chỉ, nếu vì "nghịch
duyên" mà bị rơi vào (như là "các tai nạn" liên hệ giới xảy đến), ngoài sự tác ý
của hành giả, thì sẽ không phạm, nếu người bị nạn không khởi lên tham tâm
hay sân tâm tùy thuận theo sự kiện đang xảy ra (ví dụ bị cưỡng hiếp, nếu không
khởi lên lạc tâm thì không phạm).

Về các giới trọng thì tính chất khai mở của chúng còn có phần hạn chế, nhưng
với các giới nhẹ thì tánh chất của chúng rất là cởi mở, linh động, phóng khoáng.

Luật tạng ghi rằng một lần các Phật tử và ngoại đạo chê trách các vị Tỳ-kheo
đứng mà tiểu tiện, cho rằng cung cách đó là thô tháo, thiếu lịch nhã. Khi sự việc
này được trình lên Thế Tôn, Thế Tôn bèn dạy: "Vậy thì từ nay các Tỷ-kheo, ngồi
mà tiểu tiện". Nhưng ở một quốc độ khác, khi chư Tỷ-kheo ngồi tiểu tiện thì lại
bị chê rằng các đệ tử của Thế Tôn toàn là nữ giới. Khi sự việc này trình lên Thế
Tôn, Thế Tôn lại dạy: "Nếu vậy, thì đứng mà tiểu vậy." Thế có nghĩa là tùy theo
quốc độ, tùy theo văn hóa mà thích ứng. Đấy là một trường hợp điển hình nói
lên tính chất linh động và cởi mở của Giới.

Như vậy giới trong giáo lý Phật giáo, không mang tính cố chấp, cứng nhắc như
là giới điều (dogma) của các Tôn giáo khác, mà mang nghĩa tự nguyện, thiết
thực đem lại lợi ích cho mình và người, nhằm nuôi dưỡng và phát triển tín tâm
của mình và người.

[caption id="attachment_8839" align="alignright" width="500"]

Giới học
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/gioi-hoc.html



 Trì bình khất

thực. Ảnh: St[/caption]

Vị trí của Giới trong hệ thống Giáo lý Phật giáo

Trường Bộ Kinh và Trường A-hàm đề cập đến Giới nhiều hơn là các bộ Kinh còn
lại. Điển hình là Kinh Phạm Võng (của Nikàya) và Kinh Phạm Động (của Trường
A-hàm) xác định rõ vị trí của Giới trong hệ thống giáo lý Phật giáo. Trong hai
kinh này, Thế Tôn xác nhận chỉ có các kẻ phàm phu mới ca ngợi, tán thán Như
Lai về Giới đức. Lời ca ngợi, tán thán Như Lai như thật chân chánh là ca ngợi,
tán thán về Tuệ đức: -- "Như Lai đã chứng tri, giác ngộ và tuyên thuyết các
pháp sâu kín, khó thấy, khó chứng, tịch tịnh, mỹ diệu, vượt khỏi tầm luận lý
suông, rất tế nhị, chỉ có các bậc trí tuệ mới nhận hiểu."

Qua lời xác nhận ấy của Thế Tôn, ta thấy Giới chỉ mới là bước đi căn bản (Giới,
Định, Tuệ) của Phật giáo. Thực sự nói rõ hơn, Giới chỉ là bước đầu của năm bước
đi: Giới, Định, Tuệ, Giải thoát và Giải thoát tri kiến (tri kiến biết rằng đã giải
thoát).

Giới là bước đi đầu, nhưng là bước đi nền tảng. Nếu hành giả rơi vào giới cấm
thủ (giữ giới sai lạc của ngoại đạo), hỏng từ bước đi đầu này, thì không thể nào
thực hiện được bốn bước đi kế tiếp.

Đấy là ý nghĩa của từ ngữ Giới trong Nikàya và A-hàm.

Qua đến Bắc tạng (Đại thừa) thì từ Giới mang ý nghĩa rộng rãi bao la hơn: Giới
bao gồm cả Định và Tuệ. Biệt giải thoát giới (hay Nhiếp luật nghi giới) và Định
cộng giới là thuộc hữu lậu giới, Đạo cộng giới thuộc về Tuệ giải thoát hay vô lậu
giới.

Giới học
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/gioi-hoc.html



Đại Tạng Bát-nhã thì xếp Giới vào một trong sáu chi phần tu tập của Bồ-tát gọi
là "Lục Ba-la-mật". Giới Ba-la-mật thì đã đồng nghĩa với đoạn trừ hết chấp thủ
tướng, hay đồng nghĩa với đoạn trừ hết lậu hoặc, đây là Tuệ giải thoát.

Tuy có cái nhìn khác nhau trong sự phân loại và trình bày về Giới học của Nam
tạng và Bắc tạng, nhưng nếu chúng ta nhình kỹ vào nội dung thì thấy rõ không
có sự mâu thuẩn thực sự nào cả. Nam tạng thì trình bày giới hạn Giới ở mức độ
như đã trình bày, qua giới hạn đó thì Nam tạng bàn đến phần Định và Tuệ. Sự
phân ranh giới hạn này có tính cách hình thức và quy ước hơn là nội dung tâm
thức của người hành trì giới. Ở Bắc tạng, thì Định và Tuệ có thể cùng được tu
chung với Giới; ở người hành trì Giới, đạt đến giới Ba-la-mật hẳn là đòi hỏi người
hành trì Giới phải có đầy đủ Định và Tuệ. Thiếu Định và Tuệ thì hành giả không
thể nào đạt được kết quả hành giới mà ly hết thảy các tướng chấp thủ.

Thực sự, cả Nam tạng lẫn Bắc tạng đều xác nhận không thể tách rời riêng rẽ
Giới, Định, Tuệ. Nhìn vào tám chi phần trong Bát Chánh đạo thì thấy hiển nhiên
điều đó. Giới (hay chánh ngữ, chánh nghiệp, chánh mạng) không thể gọi là
Chánh giới, nếu không có mặt của Tuệ (chánh kiến và chánh tư duy). Thực hiện
Giới cũng chính là thực hiện Tuệ, thực hiện Tuệ cũng chính là thực hiện viên
mãn Giới.

Hiểu ý nghĩa đúng đắn của Giới và phạm Giới

Vấn đề phạm giới đưa đến kết quả nặng, nhẹ khác nhau giữa những người tu
tập có tâm lý giải thoát khác nhau, dù họ phạm cùng một lỗi. Hậu quả họ đón
nhận cũng khác nhau trong hiện tại và tương lai.

Phẩm Hạt Muối (Tăng Chi Bộ Kinh I) ghi sự cắt nghĩa rõ ràng của Thế Tôn về
trường hợp này. Một người dân đen đánh trộm một con dê của một nhà giàu, có
thế lực có thể bị đánh đập đổ máu ngay tại chỗ và bị tù tội. Nhưng một đại quan
của triều đình bắt trộm một con dê của nhà giàu, có thế lực ấy thì không bị
đánh đập, cũng không bị tù tội. Ví như một nắm muối thả vào một hồ nước lớn
hay con sông lớn thì độ mặn không đáng kể, nhưng nếu để nắm muối ấy vào
một ghè nước thì độ mặn lại đáng kể. Cũng thế, cùng phạm một tội, với người
tâm tư bủn xỉn, không tu tập Giới, Định, Tuệ thì kết quả có thể đi vào địa ngục;
nhưng với người có tu tập Giới, Định, Tuệ, có từ tâm rộng rãi thì xem qua như
kết quả không có (triệt tiêu).

Kinh Đại Nghiệp Phân Biệt (Trung Bộ Kinh III) trình bày, một người có chánh kiến
và chánh tín trước lúc chết có thể sang Thiên giới dù trong đời sống đã tạo nên
mười ác nghiệp; trái lại một người có tà kiến và đầy nghi tâm trước khi chết có
thể đi vào địa ngục, ngạ quỷ, súc sanh, dù sanh tiền thường tạo mười thiện

Giới học
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/gioi-hoc.html



nghiệp. Sự có mặt của chánh kiến của phàm phu đã có ảnh hưởng lớn như thế
trong việc thác sinh, huống nữa là sự có mặt của Tuệ giác.

Thường về mặt giới tướng, sự phạm tội được buộc tội nếu hội đủ ba điều kiện:

- Sửa soạn để phạm.

- Hành động cụ thể về sự vi phạm.

- Cố ý.

Trong ba điều kiện để buộc tội ấy, hai điều kiện là thuộc phần tác ý của tâm.
Thành thử vấn đề của giới đặt ra một cách rõ ràng là để giúp cho con người giữ
gìn tâm thức được trong sạch, thanh tịnh, lương thiện. Phạm giới có nghĩa là xác
định tâm thức bị hoen ố. Như thế, vấn đề giữ giới thực ra là vấn đề giữ cho ý
thức thanh tịnh, căn bản là theo dõi ý và chế ngự ý. Với ai mà tu giữ ý thức được
thanh tịnh, giác tĩnh thì hẳn nhiên người ấy có giới thể được tròn đầy.

Giới dù cho có thiết lập nên nhiều giới điều, căn bản vẫn là có gốc ý thức. Giữ
niệm được thanh tịnh thì giới thanh tịnh. Có thể phát biểu rằng chỉ có một giới
căn bản là ý giới: rời xa các ác pháp, bất thiện pháp, rời xa tham ái, sân hận và
chấp thủ.

Giới có công năng rõ ràng, qua phần trình bày ở trên, là đem lại an lạc và hạnh
phúc lâu dài cho mình và cho người trong hiện tại và tương lai. Giữ giới là giữ
gìn nguồn an lạc hạnh phúc ấy; phạm giới là gây tổn hại đến nguồn an lạc,
hạnh phúc ấy.

Giới, như thế không phải dành riêng cho hàng xuất gia hay chỉ dành riêng cho
hàng Phật tử tại gia, cũng không phải chỉ dành riêng cho những người lớn tuổi
mà là chung cho tất cả mọi người trong mọi lứa tuổi, cho những ai muốn sống
đem lại an lạc, hạnh phúc cho mình và người trong hiện tại và trong cả tương
lai.

Nếu hạnh phúc là đối tượng mà nhân loại mãi đi tìm, thì hẳn đúng Giới là những
gì mà nhân loại cần nắm giữ trên đường đi đến hạnh phúc ấy. Đã đến lúc con
người cần loại bỏ hết thảy ngộ nhận về Giới của giáo lý Phật giáo để tiến lại gần
hơn với Giới và nắm giữ Giới thân ái như nắm giữ hạnh phúc của mình.

Thích Chơn Thiện Trích "Phật Học Khái Luận", Sài Gòn, 1993 Nguồn:
https://budsas.net/uni/1-bai/phap004.htm

Giới học
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/gioi-hoc.html


