
Hoằng pháp và Hành pháp
ISSN: 2734-9195   18:55 22/04/2020

Hoằng pháp là một phương cách truyền đạt giáo pháp đến xã hội, đòi
hỏi nhiều về tính năng truyền đạt, kiến thức tổng quát và chuyên môn
thông qua thân - khẩu - ý, nói tóm lại là nhân cách.

Trong kinh Tăng Chi, tập II, chương 5, phẩm Diệu Pháp, đức Phật nói về năm
đức của vị giảng sư: “Này Ananda, thật không dễ gì thuyết pháp cho người
khác. Để thuyết pháp cho người khác này Ananda, sau khi nội tâm an trú được
năm pháp, mới nên thuyết pháp cho người khác. Thế nào là năm? Ta sẽ thuyết
pháp tuần tự; ta sẽ thuyết pháp với mắt nhìn vào pháp môn; ta thuyết pháp với

Hoằng pháp và Hành pháp
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/hoang-phap-va-hanh-phap.html



lòng từ mẫn; ta sẽ thuyết pháp không phải vì tài vật; ta sẽ thuyết pháp không
làm tổn thương cho mình cho người. Này Ananda, khi thuyết pháp cho người
khác cần phải suy nghĩ như vậy”.

Năm đức tính của một giảng sư cũng là đức tính cốt lõi của một hành giả trước
khi bước vào con đường nội quán, bản lề bước lên những nấc thang kế tiếp
thuộc về luật lệ tâm linh. Hành giả chấp nhận một pháp hành, trước tiên xác
nhận một pháp môn vì lợi ích cộng đồng, không làm khổ mình, khổ người,
không thiệt hại người, thiệt hại mình… giữ giới nghiêm túc cả tướng giới lẫn tính
giới; sau đó xác nhận pháp hành phải đưa đến giải thoát thật sự, không chỉ hiện
tại trong cuộc sống tương quan xã hội mà còn sau khi xả bỏ báo thân.

Ăn uống cũng là một nguyên tắc tối cần; hành giả không thể nuôi thân bằng
sinh mạng của các động vật, không sử dụng chất kích thích; ngoài vấn đề uế
trược nhục thân, hệ thần kinh kém nhạy bén, còn ảnh hưởng lòng từ bi; chính
lòng từ bi là năng lực nâng cao tâm thức trên con đường hành pháp. Một tinh
thần minh mẫn không chỉ trong một thân xác khỏe mạnh mà còn cần phải
thanh khiết. Thực vật giúp chúng ta trong việc nuôi dưỡng thân tâm thanh khiết
hơn, từ đó, hỗ trợ pháp hành nhạy bén hơn.

Có người bảo: một con gà già, mình hóa kiếp cho nó đi đầu thai, tội hay phúc?
Một ngưới ăn không hết con gà, chia đều cho nhiều người cùng ăn, tội mỗi người
một ít, sẽ nhẹ hơn?

Dù con vật già, tự nó chết vẫn hơn là có sự can thiệp của con người gây đau
khổ, uất hận cho nó lúc bị cắt cổ; sự uất hận đó, dù một người ăn hay nhiều
người ăn vẫn liên đới đến sự uất hận; nhiều người tham gia tuy số lượng thịt mỗi
người giảm một ít nhưng tính tội đều như nhau, trược khí vào cơ thể đều ảnh
hưởng như nhau. Thế thì năng lượng sinh học từ động vật ảnh hưởng trực tiếp
cản trở việc tu tập hơn là thực vật dùng nuôi dưỡng thân xác.

Ngoài vấn đề thực phẩm nuôi thân, giới luật cũng là điều hết sức quan trọng.
Khởi đầu tu tập, giới là rào chắn giúp hành giả tránh nhiều sai phạm, cám dỗ.
Khi hành giả thuần thục miên mật pháp hành thì giới tự nó là cuộc sống tự
nhiên không còn phải giữ. Người tu mà không giữ giới là không còn người tu, giữ
giới mà thiếu trí tuệ, cố chấp đôi khi là sát giới cũng trở thành vô nghĩa.

Tóm lại, thực phẩm nuôi thân, giới luật nuôi phẩm hạnh, từ đó, thân khẩu ý tròn
đầy hạnh đức để tiến vào không gian tâm linh dễ dàng hơn.

*** Vô lượng pháp môn tu, đó là cách nói của “Phật giáo Phát triển”; thật vậy,
nhìn chiếc lá rơi, giòng nước chảy, hạt sỏi chạm vào thân cây… đều là tác nhân

Hoằng pháp và Hành pháp
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/hoang-phap-va-hanh-phap.html



giúp hành giả khai ngộ nội quán; nhưng khai ngộ không hẳn là đạt ngộ giải
thoát. Từ khai ngộ, hành giả miên mật nội quán đưa đến định lực phát sinh tuệ
giác.

Ngoài ra, trong Phật giáo, y cứ váo “tứ niệm xứ” đến “vipassana”, “bát Thánh
đạo”, “lục độ”, “sổ tức quán”, “tri vọng chỉ vọng”, “hiện pháp lạc trú”, “tham
công án”, “thoại đầu”, “trì danh hiệu”… giúp hành giả trụ tâm vào pháp hành
để sinh định lực.

Phật giáo có hai thành phần:

- Phật giáo đại chúng và Phật giáo trí thức; Phật giáo tha lực và Phật giáo tự lực.
Phật giáo đại chúng thường nương tựa vào khẩn cầu bái vọng nơi tha lực. Phật
giáo tự lực thường là những thành phần trí thức, hoặc tìm hiểu học hỏi hoặc tự
thân hành trì pháp môn đưa đến định lực, tuệ giác. Phật giáo đại chúng thường
hội nhập với các tập quán địa phương, phát triển thành Phật giáo đặc thù của
một vùng miền. Nếu tước bỏ sự hội nhập của Phật giáo đại chúng thì Phật giáo
sẽ xa rời quần chúng, biến Phật giáo thành lọ hoa trưng bày trên khán phòng!
Thế gian pháp tức Phật pháp, Phật pháp bất ly thế gian pháp… vì thế, sự đa
dạng hóa Phật pháp không hẳn làm mất thể chất của Phật giáo nếu thành phần
trí thức và các hành giả vẫn có mặt để cân bằng mối tương quan Phật giáo
trong cuộc sống. Phật giáo đại chúng dễ tồn tại và mau phát triển vì tâm lý con
người có khuynh hướng dụng tướng và hướng ngoại, ngược lại, Phật giáo trí thức
và hành giả đòi hỏi bản lĩnh tự thân, chuyên cần nỗ lực miên mật, do đó, số
lượng thành phần này ít hơn nhưng chuyên chính hơn. Cho dù tôn giáo hay bất
cứ tổ chức nào, luôn biến tướng theo thời gian song song với biến tính của quần
chúng trong mỗi thời đại. Vì thế đòi hỏi giữ nguyên bản tướng ban đầu là một
yêu cầu phi lý ngược lại dòng biến dịch vô thường.

*** Phật giáo đại chúng cần nhân sự hoằng pháp điều hướng để quần chúng
tránh bị lạc dẫn đức tin, giữ đức tin mà vẫn hội nhập với tập quán vùng miền.

Hoằng pháp và Hành pháp
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/hoang-phap-va-hanh-phap.html



Phật giáo trí thức và hành giả cần chọn phương hướng tìm hiểu học hỏi hoặc
pháp hành tương thích với căn cơ. Tuy vô lượng pháp môn tu nhưng không phải
pháp nào cũng thích hợp với mọi căn tính. Trong kinh Lăng Nghiêm, Phật hỏi
các Bồ Tát trình bày mỗi pháp hành, cuối cùng, pháp Quán âm là pháp dễ thực
hành và mau đạt kết quả nhất:

“Lúc bấy giờ Bồ Tát Quán Thế Âm liền từ chỗ ngồi đứng dậy, đảnh lễ sát dưới
chân đức Phật, rồi bạch Phật rằng:

Bạch đức Thế Tôn, con nhớ vào hằng hà kiếp từ thời quá khứ, lúc ấy có đức Phật
xuất hiện trên đời, danh hiệu là Quán Thế Âm. Con phát tâm bồ đề từ đức Phật
đó. Ngài dạy con từ nghe, quán chiếu, tu tập mà thể nhập chính định.

Ban đầu, con ở trong tính nghe, vào được dòng viên thông thì không còn trạng
thái sở văn nữa, tướng sở nhập cũng vắng lặng, hai trạng thái động tịnh rõ ràng
chẳng còn sinh. Tình trạng như vậy tăng dần, các tướng năng văn, sở văn đều
hết sạch.

Cũng không dừng trụ trong chỗ hết sạch năng văn, sở văn, đạt đến năng giác
sở giác đều vắng lặng. Không giác viên mãn tột bậc, thì các tướng năng không
và sở không đều tịch diệt. Sinh diệt đã diệt, thì bản tính tịch diệt hiện tiền.

Hoằng pháp và Hành pháp
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/hoang-phap-va-hanh-phap.html



Bỗng nhiên con vượt ra ngoài thế gian và xuất thế gian, khắp mười phương một
thể sáng suốt viên mãn hiển bày, và con đạt được hai cảnh giới thù thắng.

Một là, trên hợp với bổn diệu giác tâm của mười phương chư Phật. Con đạt được
từ lực đồng như của chư Phật Như Lai.

Hai là, dưới hợp với tất cả chúng sinh trong lục đạo khắp mười phương. Cùng với
chúng sinh đồng một bi ngưỡng.”…

Từ pháp hành này,đã sinh các pháp như: “nhĩ căn viên thông”, “Lăng nghiêm
đại định tu chứng viên thông”, “phản văn, văn tự tính” “Quán âm” “Diệu âm”…

Pháp Quán âm đại biểu thể trạng muôn pháp, hành trạng có khác nhưng đều
gặp nhau ở điểm Bi và Trí. Thể trạng vắng bặt vượt ra khỏi nhị biên, ánh sáng
trí tuệ là nguồn sáng của tuệ giác, Từ bi là chấn động lực của tâm thức hiển thị
qua âm lưu nội tại. Tuệ giác và từ bi là thể của diệu dụng ánh sáng và âm
thanh. Mật pháp Tây Tạng thường đề cập đến ánh sáng của lâm sàng hay sau
khi tâm thức thoát khỏi xác thân, đó là loại ánh sáng của năng lượng sinh thức.
Một loại ánh sáng tuyệt diệu của Phật tính là một trí tuệ của năng lượng siêu
thức. Vì thế, đức Quan Thế Âm diễn đạt trạng thái đó: “Ban đầu, con ở trong
tính nghe, vào được dòng viên thông thì không còn trạng thái sở văn nữa, tướng
sở nhập cũng vắng lặng, hai trạng thái động tịnh rõ ràng chẳng còn sinh. Tình
trạng như vậy tăng dần, các tướng năng văn, sở văn đều hết sạch”. Vì thế, ngài
đã thể nhập: “Con đạt được từ lực đồng như của chư Phật Như Lai. Cùng với
chúng sinh đồng một bi ngưỡng.”…

*** Một pháp hành đạt đến cứu cánh là “Từ bi và Trí tuệ hay còn gọi là Âm
thanh và ánh sáng”. Đó là tiêu chuẩn của đích đến chính pháp. Trong quá trình
hành pháp, hành giả thay đổi toàn bộ tâm tính, mọi sở tri chướng tự nó rơi rụng,
thế vào đó là trạng thái an lạc - trí tuệ và từ bi. Hành giả không cần tuyên pháp
mà vẫn hóa độ được chúng sinh chung quanh do năng lượng thanh tịnh tự thân
nhiếp hóa, đó là cách hoằng pháp tối thượng.

Tác giả: Cư sĩ Minh Mẫn Tạp chí Nghiên cứu Phật học số tháng 3/2020

Hoằng pháp và Hành pháp
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/hoang-phap-va-hanh-phap.html


