
Khám phá văn hóa dân tộc qua thơ Thiền thời
Trần

ISSN: 2734-9195   10:30 30/09/2025

Thơ thiền Việt Nam với vai trò hộ quốc an dân trong lịch sử. Quan niệm sống
của thời kỳ nhà Trần đã chi phối đến suy nghĩ và hành động của con người
trong thời kỳ này.

Tác giả: NCS Thích nữ Huệ Nhật
Học viện Phật giáo Việt Nam tại TP.HCM

1. Mở đầu

Từ xa xưa, thơ ca luôn luôn là phương tiện hữu hiệu trong việc phản ánh tư
tưởng, phong tục và khát vọng của mỗi quốc gia trên thế giới. Nền văn học Việt
Nam qua từng thời kỳ đã góp phần phản ánh sự phát triển của xã hội, tư tưởng
và những biến đổi lịch sử của dân tộc. Mỗi giai đoạn đều để lại những dấu ấn
riêng, góp phần làm phong phú và đa dạng thêm kho tàng văn học, trong đó
không thể nhắc đến thơ Thiền thời Trần - một trường phái thơ đặc biệt vừa
mang đậm ảnh hưởng của Phật giáo, vừa nêu bật rõ nét những nét đặc trưng
văn hóa Việt.

Thơ thiền thể hiện tâm hồn, trí tuệ của các tác giả nhằm chuyển tải những quan
niệm về vũ trụ, về cuộc đời và về mối quan hệ giữa con người lẫn thiên nhiên.
Với sự hòa hợp tinh tế giữa hình thức và nội dung, giữa ngôn từ và tư tưởng, thơ
Thiền đã trở thành một phần không thể thiếu trong di sản văn hóa thi ca Việt
Nam. Văn học, đặc biệt thơ Thiền gần như đóng vai trò trụ cột của nền văn hóa,
văn học Phật giáo lại chính là linh hồn của văn hóa Phật giáo.

Tìm hiểu và “Khám phá văn hóa dân tộc Việt Nam qua thơ Thiền thời Trần”
chính là làm sáng tỏ những giá trị cốt lõi của văn hóa Việt, tô bồi thêm sự phong
phú bức tranh tinh thần dân tộc qua những vần thơ trữ tình chứa đựng những
triết lý sống sâu sắc.

2. Khái luận văn hóa và văn hóa Việt Nam

Khám phá văn hóa dân tộc qua thơ Thiền thời Trần
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/kham-pha-van-hoa-dan-toc-qua-tho-thien-thoi-tran.html

https://tapchinghiencuuphathoc.vn/gia-tri-van-hoa-phat-giao-thoi-tran.html


Từ những buổi đầu hình thành xã hội loài người, con người đã bắt đầu tạo ra
những sản phẩm văn hóa. Văn hóa là một khái niệm rộng lớn và đa dạng, luôn
thu hút sự quan tâm và nghiên cứu của nhiều quốc gia trên thế giới - một chủ
đề không ngừng được tranh luận dẫn đến hàng loạt các định nghĩa phức tạp
được đưa ra. Quan niệm về văn hóa rất phong phú, có thể thay đổi theo thời
gian nhằm phản ánh những cách nhìn nhận khác nhau của mỗi cá nhân và cộng
đồng.

Ở phương Tây, văn hóa được dùng để chỉ đối tượng nghiên cứu. Theo E.B.
Taylor[1], văn hóa là một tổng thể phức tạp bao gồm nhận thức, tín ngưỡng,
phong tục, đạo đức, nghệ thuật và nhiều lĩnh vực khác ở con người có được khi
là một thành viên trong xã hội. Trong khi đó, F. Boas đã điều chỉnh khái niệm
này vào thế kỷ XX, nhấn mạnh rằng văn hóa không được xem xét qua các cấp
độ khác nhau mà nên được hiểu từ những góc độ khác biệt. A.L. Kroeber và C.L.
Kluckhohn lại cho rằng[2] văn hóa là hành vi rõ ràng được hình thành và truyền
đạt qua các biểu tượng, tạo nên những sản phẩm độc đáo của nhân loại, khác
biệt so với các hình thức khác bao gồm những đồ tạo tác do con người tạo ra.

Phương Đông sử dụng thuật ngữ văn hóa từ rất sớm trong phương diện ngôn
ngữ. Văn hóa được xem là quá trình rèn giũa và giáo dục con người thông qua
cái đẹp nhằm giúp mỗi cá nhân hoàn thiện hơn. Trong thời Tây Hán, văn hóa
được hiểu theo nghĩa “văn trị giáo hóa”, thể hiện phương thức giáo dục con
người thông qua văn hóa, trái ngược với việc dùng vũ lực. Lưu Hướng có thể coi
là người tiên phong trong việc lý giải khái niệm văn hóa. Trong bộ Thuyết Uyển
của ông, quyển 15, Chỉ Vũ, có đoạn viết rằng: “Phàm vũ chi hưng, vị bất phuc
dã. Văn hóa bất cải, nhiên hậu gia tru” (Phàm là dùng đến vũ lực thì đều là vì có
người không chịu quy phục. Khi mà văn trị giáo hóa không thay đổi được họ thì
mới tiến hành trừng phạt). Định nghĩa về văn hóa của phương Đông cũng có
nhiều điểm tương đồng với khái niệm văn hóa (Culture) ở phương Tây.

Các nhà nghiên cứu Khoa học xã hội Việt Nam đã đưa ra nhiều nhận định sâu
sắc về văn hóa. GS Đào Duy Anh định nghĩa văn hóa là tất cả các phương diện
sinh hoạt của loài người[3], tức là tổng hợp những kiến thức cần thiết cho sự
sinh tồn của xã hội và nhấn mạnh rằng văn hóa là nền tảng cho sự phát triển,
tồn tại của một cộng đồng. Trần Ngọc Thêm phân tích văn hóa là một hệ thống
hữu cơ bao gồm các giá trị vật chất và tinh thần mà con người sáng tạo và tích
lũy thông qua hoạt động thực tiễn, trong sự tương tác với môi trường tự nhiên
và xã hội[4]. Ông nhấn mạnh văn hóa là sản phẩm tinh thần của xã hội loài
người, đóng vai trò quan trọng trong việc hình thành con người nhằm duy trì sự
bền vững và phát triển của xã hội.

Khám phá văn hóa dân tộc qua thơ Thiền thời Trần
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/kham-pha-van-hoa-dan-toc-qua-tho-thien-thoi-tran.html



Văn hóa là tổng thể các giá trị vật chất và tinh thần do con người sáng tạo ra,
nó giống như chiếc chìa khóa mở ra cánh cửa đến cội nguồn phát triển xã hội,
góp phần làm cho cuộc sống con người trở nên phong phú và ý nghĩa hơn.
Trong bối cảnh hội nhập kinh tế thế giới, văn hóa càng đóng vai trò trực tiếp
bao quát và đảm bảo tính vững bền không bị pha trộn giữa nền văn hóa các
nước. Nền khoa học kỹ thuật quốc tế càng phát triển mạnh thì văn hóa càng
được gìn giữ khu biệt vì chính nó là nhân tố tích lũy phù sa nhiều đời, gạn lọc
tinh túy, tiếp biến và hòa nhập nhưng không để hòa tan vào nền văn hóa nhân
loại.

Những sản phẩm đáp ứng nhu cầu đời sống tinh thần và vật chất của người Việt
được coi là văn hóa Việt Nam. Chủ nhân, hay chủ thể của văn hóa Việt Nam,
chính là 54 dân tộc đang cùng sinh sống và cư trú trong một không gian văn
hóa chung. Sự đa dạng này không chỉ tạo nên nét đặc trưng của văn hóa Việt
mà còn làm phong phú thêm di sản văn hóa của đất nước. Trong đó,“tộc người
Việt chiếm đại đa số dân cư và có trình độ phát triển kinh tế - xã hội cao, tộc
Việt là chủ thể văn hóa chính của toàn bộ không gian văn hóa Việt Nam”[5]. Sự
hình thành các tộc người trong một đất nước như Việt Nam là kết quả của một
quá trình lâu dài, bền bỉ và phức tạp. Quá trình này bao gồm sự phân hóa, hỗn
chủng và thiên di diễn ra trong suốt hàng thế kỷ[6]. Những yếu tố như điều kiện
địa lý, khí hậu, môi trường sống, cũng như các yếu tố lịch sử, xã hội đã góp
phần định hình nên sự đa dạng về dân tộc.

Văn hóa Việt Nam được hiểu là toàn bộ các giá trị văn hóa của dân tộc, bao
gồm lịch sử và văn minh của một cộng đồng có chủ quyền gắn bó chặt chẽ với
nhau. Dưới góc nhìn này, văn hóa Việt Nam thể hiện sự thống nhất trong sự đa
dạng của các tộc người với những đặc trưng phong phú và đa dạng trong nhiều
lĩnh vực. Người Việt cùng với các dân tộc anh em sống trên cùng một lãnh thổ
đã gìn giữ và phát huy những phong tục, tập quán, truyền thống tốt đẹp, đồng
thời dung hòa các tín ngưỡng, tôn giáo, văn học và nghệ thuật.

Dù trải qua hơn 1000 năm bị đô hộ và Bắc thuộc, Việt Nam vẫn kiên trì bảo tồn
và phát triển văn hóa theo cách độc lập của mình. Văn học, kiến trúc, điêu khắc
và các loại hình nghệ thuật khác đều đã phát triển một cách phong phú và đa
dạng. Điều này được ghi nhận khi UNESCO công nhận 11 di sản văn hóa vật thể
và phi vật thể của Việt Nam là di sản thế giới, khẳng định giá trị và tầm quan
trọng của văn hóa Việt Nam trên trường quốc tế.

3. Văn hóa Phật giáo

Khám phá văn hóa dân tộc qua thơ Thiền thời Trần
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/kham-pha-van-hoa-dan-toc-qua-tho-thien-thoi-tran.html



Phật giáo là một trong những tôn giáo lớn của thế giới, có nguồn gốc lâu đời và
đã sớm phát triển mạnh mẽ, trở thành một phần thiết yếu trong hệ tư tưởng
văn minh Châu Á. Phật giáo là một hiện tượng xã hội, hình thức sinh hoạt tín
ngưỡng tâm linh và còn là một bộ phận quan trọng của văn hóa toàn nhân loại,
tác động sâu sắc đến các quốc gia và cộng đồng. Các giá trị vật chất và tinh
thần của Phật giáo hằng được gìn giữ, phát triển và áp dụng trong đời sống tu
tập của chư tăng, ni và tín đồ Phật tử qua từng thời kỳ. Trong suốt các giai đoạn
lịch sử, Phật giáo đã hình thành và thích nghi với từng quốc gia, từ đó tạo nên
những nét đặc trưng riêng biệt mang lại lợi ích thiết thực cho cộng đồng.

Phật giáo đã du nhập vào Việt Nam qua con đường giao lưu văn hóa giữa Việt
Nam và Ấn Độ. Thời kỳ đầu, người dân Việt chưa quen thuộc với ngôn ngữ của
các nhà sư Ấn Độ, nhưng dần dần những câu thần chú và giáo lý của Phật giáo
đã trở nên huyền thoại tạo nên sự tò mò và hấp dẫn. Các vị Tổ sư đã khéo léo
điều chỉnh cách truyền đạt giáo lý sao cho phù hợp với tâm tư, thói quen của
người dân, nhờ đó đạo Phật thấm nhuần vào đời sống của cư dân như sữa hòa
với nước.

Sự hòa quyện khéo léo giúp Phật giáo tồn tại, phát triển, góp phần làm phong
phú thêm nền văn hóa Việt Nam “Văn hóa Phật giáo Việt Nam và văn hóa Việt
Nam như là một thực thể tinh thần khó có thể tách rời ra được, nên sẽ không
tránh khỏi khiếm khuyết, nếu nghiên cứu văn hóa dân tộc Việt Nam mà bỏ qua
văn hóa Phật giáo và ngược lại”[7]. Phật giáo đã để lại dấu ấn sâu đậm trong
cách nhìn nhận, tư duy và lối sống của người Việt, góp phần hình thành nên bản
sắc văn hóa đặc trưng của đất nước.

Cư sĩ trí thức Chánh Trí Mai Thọ Truyền từng nhận xét: “Đạo Phật hiện nay đã
trở thành một nhu cầu tối yếu cho người dân Việt. Trước kia là một đạo của xứ
ngoài, Phật giáo nay là một đạo của dân tộc”[8]. Người Việt thường đi lễ chùa,
ăn chay vào những ngày rằm hoặc mùng một hàng tháng, thực hiện các nghi lễ
cầu bình an cho người thân và cầu siêu cho những người đã khuất được sinh về
cõi lành. Những câu ca dao, tục ngữ các tiết mục chèo, tuồng, múa rối cũng
lồng vào hình ảnh về đạo từ bi, về cuộc đời đức Phật vĩ đại và hạnh nhẫn nhục
của mẹ hiền Quan Âm Thị Kính.

Vào thời Trần, Phật giáo bước vào thời kỳ phát triển rực rỡ với những đóng góp
quan trọng, gắn liền với những thăng trầm của đất nước và dân tộc. Giáo sư
Minh Chi nhận định: “Hai triều đại Lý Trần đánh dấu đỉnh cao của sự hội nhập
của Phật giáo vào nền văn hóa Việt Nam nói riêng, vào đất nước và xã hội Việt
Nam nói chung”[9]. Văn hóa Phật giáo Việt Nam được thể hiện phong phú qua
cả hai lĩnh vực vật thể và phi vật thể, tạo nên một hệ thống giá trị sâu sắc và đa

Khám phá văn hóa dân tộc qua thơ Thiền thời Trần
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/kham-pha-van-hoa-dan-toc-qua-tho-thien-thoi-tran.html



dạng. Nhiều công trình kiến trúc như chùa, đình, miếu là nơi thờ tự, trung tâm
hội tụ các giá trị tâm linh và văn hóa dân tộc. Những kiến trúc thường mang
đậm dấu ấn văn hóa địa phương, thể hiện sự giao thoa hài hòa giữa Phật giáo
với các tín ngưỡng truyền thống tạo nên một bản sắc văn hóa độc đáo.

Văn hóa Phật giáo Việt Nam thời Trần đã được hình thành và phát triển ngay
trên lãnh thổ quê hương, gắn liền với con người và xã hội Việt Nam. Qua hàng
nghìn năm văn hiến, Phật giáo đã để lại kho tàng quý giá trong lịch sử và văn
hóa dân tộc. Nhờ vào sự du nhập và hòa quyện cùng nền văn minh nông nghiệp
lúa nước, Phật giáo làm phong phú thêm bản sắc văn hóa Việt và ảnh hưởng
sâu rộng đến cộng đồng, thể hiện sự hòa quyện giữa tâm linh và đời sống, giữa
truyền thống và hiện đại.

Hình ảnh chỉ mang tính chất minh hoạ (sưu tầm).

4. Thơ thiền thời Trần

4.1. Khái niệm thơ thiền

Tại Trung Quốc, nguyên lý cổ xưa về “thơ” được hình thành từ thời vua Thuấn
(2255 – 2208 TCN) trong Kinh Thư với khái niệm “Thi ngôn chí” (Thơ là lời bày tỏ
chí). Bài tựa đầu của Mao Thi cũng nêu rõ: “Thi giả, chí chi sở chi dã. Tại tâm vi
chí, phát ngôn vi thi” (Thơ là phương tiện để bày tỏ chí. Chí ở trong lòng, lời
phát ra thành thơ). Sách Lễ Ký cũng chép rằng: “Thi ngôn kỳ chí dã” (Thơ là lời
bày tỏ chí của người viết).

Khám phá văn hóa dân tộc qua thơ Thiền thời Trần
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/kham-pha-van-hoa-dan-toc-qua-tho-thien-thoi-tran.html



Từ “Thiền” (Phạn: Dhyàna; Pàli: Jhàna), phiên âm là Thiền na, có nghĩa là tĩnh
lự, yên lặng, suy tư, trạng thái đình chỉ mọi tư tưởng hoặc cột tâm ý vào một đối
tượng chính pháp duy nhất. Pháp môn tu tập của phái “Du già” (Yoga) của Ấn
Độ cổ là phương pháp thiền định nhằm giúp cho người tu tập tập trung tư
tưởng, các đạo sĩ sẽ thường ngồi thiền định nghiêm trang dưới những gốc cây.
Đức Thích Ca Mâu Ni đã cải biến lối tu tập này thành “Thiền na”, kết hợp giữa trí
tuệ và thiền định nhằm đạt được sự giác ngộ toàn diện. Thực hành Thiền là
pháp tu giúp mỗi hành giả tập trung sâu sắc vào đối tượng thiền định, qua đó
đạt được sự tĩnh lặng và sự nhận thức sâu sắc hơn về bản chất của tâm thức.

Thơ Thiền là một thể loại thơ trong tổng thể thơ ca nhưng vẫn duy trì các
nguyên lý cơ bản của thi ca. Cả thiền và thơ đều có sự tương đồng trong cách
thức tiếp cận và trải nghiệm. Thơ chính là nghệ thuật sử dụng ngôn từ nhằm thể
hiện cảm xúc, suy tư về bản thân và thế giới xung quanh. Qua thơ, những cảm
xúc sâu thẳm và ảnh hưởng từ môi trường sống được chuyển tải, tạo nên sự kết
nối tinh tế giữa người sáng tác và người tiếp nhận mà đôi khi không cần biểu
hiện bằng lời nói hay hành động. Thơ được xem là tấm gương phản chiếu hiện
thực, phương tiện bày tỏ tâm hồn, tình cảm, lý tưởng, nơi mà nghệ thuật và
cuộc sống hòa hợp. Chính vì thế, Thiền và thơ có thể gặp nhau ở điểm chung
này.

Theo quan điểm của các nhà nghiên cứu, Nguyễn Duy Hinh chia thơ Thiền
thành ba loại chính: Thứ nhất là các thể loại kệ tụng cổ, chủ yếu bàn về giáo lý
và tu hành của Phật giáo, hoàn toàn thuần túy với mục đích truyền đạt những
triết lý Phật học. Thứ hai là những áng văn chương chịu ảnh hưởng sâu sắc của
Phật giáo, có sự kết hợp giữa thơ ca và kệ, mang trong mình những rung động
thơ nhưng vẫn đứng giữa hai thể loại thơ và kệ. Thứ ba là những tác phẩm có sử
dụng từ ngữ Phật giáo, nhưng không hoàn toàn mang nội dung hay thông điệp
Phật giáo, đôi khi chỉ là sự mượn ý niệm Phật học để diễn đạt các vấn đề về
cuộc sống hay tâm hồn con người.

Nguyễn Phạm Hùng cho rằng: “Thơ Thiền là các bài kệ là thơ bao gồm cả kệ và
thơ, nêu lên một triết lý, một quan niệm thiền hay một bài học thiền nào đó
hoặc vừa ảnh hưởng thiền vừa mang rung động thi ca có tính trần thế. Thơ
Thiền là thơ của các nhà sư và của cả những người không tu hành nhưng am
hiểu, yêu thích triết lý Phật giáo, bày tỏ trực tiếp hoặc gián tiếp triết lý, cảm xúc
hay tâm lý Thiền”[10]. Ngôn ngữ thông thường khó lòng diễn tả hết sự thường
trong biến, sự hư trong thực của vạn pháp.

Do đó, thơ Thiền trở thành phương tiện nhằm biểu đạt những tầng ý nghĩa sâu
sắc, đạt đến sự hàm súc và tinh gọn tuyệt đối. Trong không gian thi ca huyền

Khám phá văn hóa dân tộc qua thơ Thiền thời Trần
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/kham-pha-van-hoa-dan-toc-qua-tho-thien-thoi-tran.html



bí, thơ Thiền đã làm cho vườn thơ thêm phần phong phú và lôi cuốn. Đó là một
hiện tượng văn học đặc sắc, như một đóa hoa đẹp mê hoặc mang trong mình
tinh thần Thiền tông Phật giáo và vẻ đẹp của mỹ học Thiền.

“Thơ Thiền là tiếng nói của tâm thiền về hiện thực, nhưng không tham đắm,
không mong cầu cũng không ghét bỏ…khiến người đọc có một trạng thái an
nhiên, bình lặng, thanh thoát, hoặc khơi gợi ở người đọc hiểu biết thực tại mà
không tỏ thái độ tham vầu, luyến ái, si mê hay bực bội…”[11]. Thơ Thiền là một
thể loại thơ đặc biệt được sáng tác bởi những người tu hành trong quá trình giác
ngộ về giáo lý Phật giáo nhằm tạo ra những tác phẩm có chất thiền. Người
muốn viết được thơ Thiền cần đáp ứng một số tiêu chí nhất định: Người viết
phải là người tu hành Phật giáo hoặc có hiểu biết sâu sắc về Phật pháp, chỉ
những ai có tâm hồn thanh tịnh và đạt tới trạng thái thiền định mới có thể sáng
tác những vần thơ mang đậm bản chất thiền, hơn nữa là người có kiến thức
vững vàng về các thể thơ cổ, đặc biệt là Đường thi.

Cho đến nay khái niệm thơ Thiền đã được nhiều học giả sử dụng rộng rãi, tuy
nhiên nội hàm của nó vẫn chưa đạt được sự đồng thuận tuyệt đối. Dù vậy có thể
khẳng định rằng, thơ Thiền chính là tinh hoa của văn hóa Phật giáo Việt Nam,
đồng hành cùng lịch sử dân tộc suốt hơn một nghìn năm, đóng góp quan trọng
vào việc làm phong phú thêm nền văn hóa dân tộc, trở thành một phần không
thể thiếu trong mạch sống của nhân dân. Vì vậy, thơ Thiền - đặc biệt là Thiền
tông Việt Nam, có tiềm năng trở thành cầu nối văn hóa giữa Việt Nam và thế
giới trong bối cảnh toàn cầu hóa - hiện đại hóa như hiện nay. Thơ Thiền thời
Trần ảnh hưởng từ thiền phái Trúc Lâm Yên Tử là kết quả của sự tiếp biến văn
hóa Phật giáo, mang trong mình những đặc trưng độc đáo và quý giá với tư
tưởng: Vô ngã vị tha, nhập thế, dung hợp và hoà quang đồng trần qua bao
thăng trầm lịch sử.

4.2. Sơ lược về thơ Thiền thời Trần

Mặc dù thoạt nhìn, thơ và Thiền có vẻ không liên quan gì đến nhau, nhưng nếu
tìm hiểu kỹ thì chúng lại có một sự kết nối tinh tế. Thiền là phương pháp tu
hành giúp rèn luyện tâm trí đem lại sự thanh tịnh, tập trung và khai mở trí tuệ
trong Phật giáo. Ngược lại, thơ là một hình thức nghệ thuật biểu đạt cảm xúc,
tâm trạng, những suy nghĩ và cảm nhận cá nhân về cuộc sống, phản ánh những
chiều sâu nội tâm qua từng câu chữ.

Giai đoạn cực thịnh của thơ Thiền là thời Trần, một thời kỳ đặc biệt nhất trong
lịch sử Việt Nam - thời đại của những con người vô cùng tự tin, kiên cường và
phóng khoáng. “Ở Việt Nam, vào đời Trần, Thiền được chọn là tông pháp có thể

Khám phá văn hóa dân tộc qua thơ Thiền thời Trần
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/kham-pha-van-hoa-dan-toc-qua-tho-thien-thoi-tran.html

https://tapchinghiencuuphathoc.vn/net-tuong-dong-giua-thien-hoc-truc-lam-thoi-tran-va-tu-tuong-lap-hien-ho-chi-minh.html


đáp ứng một nhu cầu đời sống tâm linh của con người, cho nên dùng tiểu loại
phổ thuyết là cách tốt nhất để có thể thuyết pháp rộng rãi, phổ cập cho các đối
tượng khác nhau để quần chúng hiểu rõ áo nghĩa giáo lý Thiền”[12]. Ngoài
những vị thiền sư sáng tác thơ Thiền, những vị hoàng đế và quan lại cũng tham
gia sáng tác. Họ là người cai trị mang trong mình nhiều phẩm chất nhân cách
khác biệt: vừa là những nhà lãnh đạo vĩ đại, anh hùng dân tộc, lại vừa là triết
gia, thiền sư và thi sĩ. Sự kết hợp này tạo nên một thời đại đầy tính đa dạng và
sâu sắc, góp phần thúc đẩy sự phát triển mạnh mẽ của cả văn hóa và tinh thần
dân tộc.

Trong văn học thời Trần, số lượng các tác phẩm thơ Thiền xuất hiện với tần suất
cao hơn so với thời Lý. Điều này phản ánh sự phát triển mạnh mẽ của Phật giáo
(đặc biệt là Thiền tông) trong đời sống xã hội và văn hóa của thời kỳ này “Có
thể nói, văn học Phật giáo Lý-Trần là một tiếng nói rất riêng ‘một đi không trở
lại’. Tiếng nói ấy chính là tinh hoa của thời đại Phật giáo cực thịnh, là tinh hoa
của văn học Phật giáo Việt Nam, góp phần làm cho nội dung văn học Việt Nam
thêm đa dạng và phong phú”[13]. Các thiền sư và các tác gia sáng tác những
bài kệ tụng mang tính giáo lý nhằm tạo ra những tác phẩm thơ có sức ảnh
hưởng sâu sắc, chạm đến cảm xúc và tư tưởng của người đọc, góp phần làm
phong phú thêm di sản văn hóa và tinh thần của thời đại.

Những bài kệ trong thơ Thiền thời Trần như: Thiều Uyển Tập Anh, Khóa Hư Lục,
Tuệ Trung Thượng Sĩ Ngữ Lục và nhiều tác phẩm khác, tất cả đều thể hiện
những triết lý sâu sắc của Phật giáo cùng giá trị văn học vượt thời gian. Thơ
Thiền chính là phương tiện truyền đạt giáo lý về Vô ngã, Vô thường, giác ngộ,
phản ánh một cách sống động, tinh tế mối quan hệ giữa con người và thế giới
“Thiền như cơn gió nhẹ thổi vào vườn hoa thơ, làm cho những cánh hoa thơ ánh
lên muôn hồng nghìn tía”[14]. Với sự kết hợp giữa lý thuyết và thực hành, các
tác phẩm này chính là những bài học tu tập, những tác phẩm văn học đặc sắc,
thể hiện sự hòa quyện giữa tư tưởng Thiền tông kết hợp nghệ thuật ngôn từ,
làm phong phú thêm diện mạo văn học Việt Nam thời kỳ này.

Thơ Thiền thời Trần là một thể loại văn học đa dạng, phản ánh sự giao thoa sâu
sắc tuyệt hảo giữa triết lý Phật giáo và nghệ thuật thơ ca. Theo các nhà nghiên
cứu như Nguyễn Duy Hinh và Nguyễn Phạm Hùng, thơ Thiền là sự lý giải các
khái niệm Phật giáo, phương tiện biểu đạt cảm xúc và tâm trạng của con người
trong quá trình tìm kiếm sự giác ngộ. Dù có sự ảnh hưởng mạnh mẽ từ Phật
giáo hay không, những tác phẩm thơ Thiền vẫn đóng vai trò quan trọng trong
việc làm phong phú thêm đời sống tinh thần và văn hóa Việt Nam, mang đến
những giá trị sâu sắc về cả mặt tư tưởng lẫn nghệ thuật.

Khám phá văn hóa dân tộc qua thơ Thiền thời Trần
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/kham-pha-van-hoa-dan-toc-qua-tho-thien-thoi-tran.html



Thơ Thiền thời Trần là một phần không thể thiếu trong nền văn học Việt Nam,
đánh dấu bước ngoặt quan trọng trong sự hình thành của văn học viết. Với
phong cách độc đáo, thơ Thiền thời kỳ này dễ dàng phân biệt với các giai đoạn
thơ ca khác nhờ vào sự kết hợp giữa triết lý Thiền tông và cảm hứng thi ca sâu
sắc. Những tác phẩm thơ Thiền đã phản ánh được các quan điểm triết học của
Thiền tông, khắc họa hình ảnh con người, đặc biệt là con người với bản thể siêu
việt. Qua đó, các Thiền gia - thi sĩ thời Trần thể hiện những quan niệm sâu sắc
về cuộc sống, sự giác ngộ và mối quan hệ giữa con người với vũ trụ.

5. Đặc trưng và đóng góp của thơ thiền thời Trần
trong văn hóa Việt Nam

5.1. Đặc trưng của thơ thiền thời Trần

Những đặc trưng của thơ thiền thời Trần thể hiện sự ảnh hưởng sâu sắc của
Phật giáo Thiền tông đối với tư tưởng và văn hóa dân tộc.

- Sử dụng ngôn ngữ nghệ thuật hàm súc: Thơ Thiền thời Trần nổi bật với một
phong cách giản dị, tinh tế nhưng lại chứa đựng những tầng ý nghĩa sâu xa,
phản ánh triết lý của Phật giáo Thiền tông. Ngôn ngữ trong thơ Thiền không chỉ
đơn thuần là lời nói mà còn là phương tiện chuyển tải những cảm nhận sâu sắc,
những chân lý mà ngôn từ bình thường khó có thể diễn đạt trọn vẹn. Những bài
thơ Thiền không chú trọng đến sự cầu kỳ trong hình thức hay cấu trúc, thay vào
đó tập trung vào việc khơi gợi, truyền tải những giá trị nội tại về sự giác ngộ, vô
thường và sự tĩnh lặng trong cuộc sống. Những điển tích, điển cố xuất hiện khá
nhiều “Thiếu Thất, Tào Khê, mộng Hồ Điệp, mộng Nam Kha,…” nhằm thể hiện
sự giao hòa đồng điệu với quan niệm nhân sinh Đạo học và Nho học trong quá
trình tìm về bản thể.

Ngôn ngữ thơ Thiền đạt đến sự tinh túy trong sự cô đúc, hàm súc, thể hiện qua
cách mà tâm hồn người viết và người đọc hòa vào nhau, cùng “hội tâm” trong
mỗi câu chữ. Cái đẹp trong thơ Thiền không đến từ sự phô trương, mà là sự
thanh thoát tự nhiên, thoát ra từ sự tĩnh lặng sâu sắc của từng lời thơ. Giọng
điệu thơ chuyển tải tinh thần giác ngộ như Trần Thái Tông viết: “Phong đả tùng
quan, nguyệt chiếu đình. Tâm kỳ phong cảnh cộng thê thanh. Cá trung tư vị vô
nhân thức. phó dữ sơn tăng lạc đáo minh”[15]. (Gió đập vào cánh cửa thông,
trăng chiếu rọi trên sân. Lòng hẹn với phong cảnh cùng nhau mát mẻ trong
trẻo. Ở trong đó có ý vị riêng mà không ai biết được. Mặc cho nhà sư ở trong núi
vui đến sáng).

Khám phá văn hóa dân tộc qua thơ Thiền thời Trần
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/kham-pha-van-hoa-dan-toc-qua-tho-thien-thoi-tran.html



Chất thiền hiện lên qua những ý vị tinh tế, sâu sắc mà khó ai có thể nhận ra, đó
là khoảnh khắc hòa điệu giữa con người và thiên nhiên, giữa ta và vật, không
còn sự phân biệt tạo thành một sự an lạc vô biên mà lời lẽ khó có thể diễn đạt
được. Trong khoảng lặng ấy, các thiền gia gửi gắm những chiêm nghiệm sâu
sắc về đời người, về lẽ vô thường của vũ trụ và thiên nhiên - nơi mọi sự vật đều
biến đổi theo thời gian. Chính trong cái vô thường ấy, những cung bậc cảm xúc
đa dạng, phong phú của con người được thể hiện, hòa quyện vào cái tĩnh lặng
của vạn vật, tạo nên một cảm giác hòa hợp, thấu suốt, vượt lên trên sự tầm
thường của thế giới bên ngoài.

- Sử dụng hình ảnh thiên nhiên: Những hình ảnh thiên nhiên thường xuyên xuất
hiện trong thơ Thiền thời Trần như núi non, sông nước, hoa cỏ, giúp khơi gợi
một cảm giác hòa hợp giữa con người và vũ trụ. Cảnh vật thiên nhiên trong thơ
Thiền mô tả ngoại cảnh, đóng vai trò làm phương tiện thể hiện triết lý vô ngã,
nơi con người không còn phân biệt giữa cái ta và khác.

Chẳng hạn thế giới Phật trong thơ của Huyền Quang qua bài Vịnh Vân Yên tự
phú chính là cảnh sắc thiên nhiên hữu tình được mô tả dưới bầu trời xanh, rộng
lớn như ba mươi sáu tầng trời thiền, đất như vàng ròng và cảnh vật như ngọc,
tất cả đều thể hiện sự tinh khiết, tĩnh lặng, sự kết nối sâu sắc với vũ trụ, nơi mọi
thứ hòa quyện thành một thể thống nhất đã thể hiện sự vô ngã trong triết lý
thiền. “Chim thụy dõi tiếng ca chim thụy; gió tiên đưa đòi bước thần tiên. Bầu
đủng đỉnh giang hòa thế giới; hài thong thả dạo khắp sơn xuyên. Đất phúc địa
nhận xem luống kể, kể bao nhiêu dư trăm phúc địa; Trời thiền nhiên thập thu
thửa là, lạ hơn ba mươi sáu thiền thiên”[16]. Bậc tu chứng đạt được nội tâm tự
tại nhờ tư tưởng thoát tục, hòa quang đồng trần mang âm hưởng thi ca đầy
thiền vị trong đời sống đạo. Ngài thi hóa cảnh trần gian không khác gì cảnh giới
cao sâu huyền nhiệm chốn Phật Đà.

- Khám phá nội tâm, tìm về bản thể: Thơ thiền thời Trần miêu tả cảnh vật đi sâu
vào nội tâm con người, hướng đến sự tự nhận thức và giác ngộ. Những bài thơ
này thể hiện một khát vọng về sự giải thoát, vượt qua mọi vướng mắc trong thế
gian để đạt được sự an tĩnh trong tâm hồn. Khi bàn đến việc sinh tử, các Ngài
nhấn mạnh hai việc này là việc lớn của đời người nên tuyệt đối không thể xem
thường, phải chuyên tâm tu tập mới có thể vượt thoát nó. Cần thấu suốt bản
tính để nhận ra thân mạng mong manh như ngọn đèn trước gió, như hơi thở ra
vô sinh diệt trong từng sát na, thở ra không thở vào cũng đồng nghĩa sự sống
không còn.

Quan niệm vô thường của Trần Nhân Tông có những nét đặc sắc riêng, khi ông
coi cuộc đời con người chỉ là một hơi thở. Quan điểm này phản ánh sự ngắn

Khám phá văn hóa dân tộc qua thơ Thiền thời Trần
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/kham-pha-van-hoa-dan-toc-qua-tho-thien-thoi-tran.html



ngủi, phù du của kiếp nhân sinh, từ đó nhắc nhở con người về sự vô thường của
tất cả mọi vật. Chính vì vậy ông khuyên người đời cần sống tỉnh thức, buông bỏ
tham sân si, hướng tới sự giác ngộ và an nhiên trong cuộc sống: “Thân như hô
hấp tỵ trung khí, Thế tự phong hành lĩnh ngoại vân. Đỗ quyên đề đoạn nguyệt
như trú, Bất thị tầm thường không quá xuân”[17]. (Thân như hơi thở qua buồng
phổi, Kiếp tựa mây luồn đỉnh núi xa. Chim khuyên kêu rã bao ngày tháng, Đâu
phải mùa xuân dễ luống qua). Những đám mây bay trôi vô định trên bầu trời
tan biến vào hư vô cũng giống như tấm thân tứ đại vô thường này. Khi một
trong bốn đại suy yếu, các đại kia cũng bị ảnh hưởng dẫn đến sức khỏe giảm
sút và cánh cửa tử sinh mở ra. Tuy nhiên, đối với người đã vượt qua khái niệm
nhân sinh tử, không còn lo sợ về quả tử sinh thì tâm tư đã định tĩnh, họ sống
cuộc đời tùy duyên, nhập thế nhằm phụng sự đạo pháp và không còn bị chi phối
bởi sự biến đổi của thân xác hay cuộc sống tạm bợ.

- Tính thiền quán: Một đặc điểm không thể thiếu của thơ thiền thời Trần là việc
thể hiện quá trình thiền quán (quan sát và chiêm nghiệm) trong chính bài thơ.
Những vần thơ không chỉ là sự diễn đạt của ý tưởng mà còn là cách thức thực
hành thiền qua ngôn từ. Các bài thơ này khuyến khích người đọc tìm về sự tĩnh
lặng trong tâm hồn, vượt qua sự bận rộn của cuộc sống vật chất, cần quán
chiếu và định tâm như Huyền Quang chợt thốt “Vũ quá khê sơn tịnh, Phong lâm
nhất mộng lương. Phản quang trần thế giới, Khai nhãn túy mang mang”[18].
(Mưa tạnh, núi khe sạch, Rừng phong một giấc mơ. Ngoảnh nhìn đời bụi bặm,
Mở mắt đường say sưa). Câu thơ nghe chừng giản đơn nhưng  đã thể hiện một
khung cảnh thiên nhiên tĩnh lặng và thanh bình sau cơn mưa, đồng thời cũng
phản ánh sự thiền quán sâu sắc trong thơ Thiền. Đây chính là một cảnh giới
thiền quán, nơi thiên nhiên không chỉ là một khung cảnh vật lý mà còn là biểu
hiện của sự tĩnh lặng nội tâm, sự kết hợp giữa ngoại cảnh và nội tâm trong quá
trình tìm kiếm sự an lạc và giác ngộ vô cùng tuyệt hảo.

- Nêu cao tinh thần vô ngã và giải thoát: Thơ Thiền thường thể hiện tinh thần tự
tại, giải thoát khỏi những ràng buộc của thế gian. Các thiền sư thể hiện quan
niệm về cuộc sống như một dòng chảy tự nhiên, khuyên con người buông bỏ
tham sân si để đạt được sự an lạc trong tâm hồn. Tuệ Trung Thượng Sĩ khuyến
khích mọi người nên tìm Phật ngay cõi thiên nhiên thực tại đang sống, đừng tìm
cầu Phật ở đâu xa “Thu quang hắc bạch tùy duyên sắc, Liên nhị hồng hương bất
trước nê”[19] (Thu trong, biếc hẳn tùy duyên sắc, sen ngát, hồng đâu bởi nước
đâu).

Phong cảnh hữu tình với non sông, nước biếc trong thơ văn Phật giáo thời Trần
được mô tả như thiên nhiên cõi Phật sống động, tự thân chứng ngộ thì không
đâu là không tĩnh lặng, đẹp đẽ. Hay như tư tưởng thiền của Trần Thánh Tông “

Khám phá văn hóa dân tộc qua thơ Thiền thời Trần
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/kham-pha-van-hoa-dan-toc-qua-tho-thien-thoi-tran.html



Cá trung vô khiếm diệt vô dư, Phật giả vô hề nhân giả vô. Thu cảnh viễn lai
thiên ngoại viễn, Thanh sơn vân tỏa chủy Đô-lô”[20]. (Không thiếu không dư ở
cõi lòng, Phật không, người cũng vẫn là không. Cảnh thu xa lắc, trời xa lắc, Mây
khóa non xanh, mặc ruổi rong).

Người đã thể hiện một quan niệm sâu sắc về tinh thần Phật giáo và mối quan
hệ giữa Phật - chúng sinh, nhấn mạnh rằng bản chất của vạn vật trong thế gian
đều đồng nhất, không có sự phân biệt giữa Phật và chúng sinh. Cả hai đều là
một thể, không có sự khác biệt lớn lao. Những từ “không có” hay “không phải”
ở đây không phải là sự phủ nhận, mà là lời nhắc nhở về sự giải thoát khỏi những
khái niệm phân biệt, khuyến khích con người sống trong sự tự nhiên, không bị
cuốn vào những ràng buộc của những gì có hay không có. Mỗi người hãy sống
một lối sống thực tế và bình dị, không cầu kỳ, không chấp vào những khái niệm
cao siêu mà chỉ cần sống trọn vẹn với cuộc sống hiện tại. Các thiền gia an trú
trong thế giới qua cái nhìn đầy tuệ giác, tùy duyên với đạo và đời, cảm nhận
cảnh sắc qua góc nhìn mênh mông vô hạn sâu thẳm tầng không.

- Sử dụng hình ảnh con người siêu việt: Trong thơ Thiền thời Trần, con người
không chỉ là trung tâm của thế giới mà còn là hình ảnh của sự giác ngộ, vượt
qua mọi phiền não và sự dung hòa giữa lý trí và cảm xúc. Con người vừa là đối
tượng vừa là cứu cánh của văn học, là yếu tố trung tâm của thế giới nghệ thuật,
góp phần bộc lộ quan niệm nghệ thuật về con người và thế giới của tác giả.

Con người trong thơ thiền thời Trần được thể hiện thông qua cảm quan thiền, đó
là vô vị chân nhân hay còn có nghĩa là con người thật không địa vị của Trần
Thái Tông, con người trí tuệ của Tuệ Trung, con người bản lai nhân của Trần
Minh Tông, con người tự tại của Trần Nhân Tông, con người tự do của Huyền
Quang... “Con người tự tại” chính là sống tự nhiên theo những điều thực tế của
con người, đói thì phải ăn, mệt thì nên nghỉ ngơi, chính là lối sống tự tại không
còn vướng mắc hay cũng chính là sống thật với chính bản tâm mình, tùy duyên
hóa độ với tâm vô cầu. “Cư trần lạc đạo thả tùy duyên. Cơ tắc san hề, khốn tắc
miên. Gia trung hữu bảo hưu tầm mịch. Đối cảnh vô tâm mạc vấn thiền”[21].
(Cõi trần vui đạo, hãy tùy duyên, Đói cứ ăn no, mệt ngủ yên. Báu sẵn trong nhà,
thôi khỏi kiếm, Vô tâm trước cảnh, hỏi gì thiền).

Tư tưởng trong bài kệ trên của vị Phật Hoàng Việt Nam cũng chính là mực thước
tiêu chuẩn cho đạo Phật Việt Nam. Ở đó cần có sự kết hợp giữa đạo pháp và
dân tộc tạo thành sức mạnh đại đoàn kết, không một thế lực nào có thể phá vỡ
nó đi. Ngài nhấn mạnh vấn đề tu dưỡng thân tâm của mỗi cá nhân, trong tâm
mỗi người đều có Phật tính nên không cần tìm Phật đâu xa. Mỗi người thường
nên tham thiền nhập định tu dưỡng thân tâm, hài hòa giữa nội tâm và ngoại

Khám phá văn hóa dân tộc qua thơ Thiền thời Trần
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/kham-pha-van-hoa-dan-toc-qua-tho-thien-thoi-tran.html



cảnh, không mâu thuẫn hay cực đoan giữa người với người, giữa thế giới chủ
quan hay khách quan.

Mặc dù thơ Thiền thời Trần mang tính triết lý cao nhưng cũng không thiếu yếu
tố cảm xúc. Thơ Thiền truyền đạt lý thuyết về sự giác ngộ, thể hiện những cảm
nhận tinh tế về vẻ đẹp của thiên nhiên, những nỗi niềm sâu sắc của con người
trong cuộc sống. Điều này tạo ra một sự kết hợp giữa lý trí và cảm xúc, làm cho
thơ Thiền vừa có chiều sâu triết lý vừa có sức hấp dẫn về mặt thẩm mỹ đạt đến
sự thanh tịnh trong tâm hồn.

5.2. Đóng góp của thơ Thiền thời Trần

- Thơ thiền Việt Nam với vai trò hộ quốc an dân trong lịch sử. Quan niệm sống
của thời kỳ nhà Trần đã chi phối đến suy nghĩ và hành động của con người
trong thời kỳ này. Hình tượng nghệ thuật là phương tiện hữu hiệu chuyên chở
cảm xúc thiền và thể hiện thiển ý của các tác giả. Dưới ánh sáng lý luận thi
pháp học, thơ Thiền chứa đựng trong đó 1 thế giới nghệ thuật hài hòa, bóng bẩy
như các bộ phận văn học khác. Nhận thức được cái cốt lõi làm nên sức sống của
những bài thơ thiền chính là những vẻ đẹp tâm hồn, tình cảm, những quan niệm
sống lạc quan, tích cực của con người một thời.

Quan điểm Phật tại tâm của thiền tông với tinh thần tự quay về thắp lên ngọn
đuốc tỏ rạng của chính mình, không cầu tìm bên ngoài đã tôi luyện nên một
bản lĩnh đặc biệt của con người thời Trần trước thế giặc xâm lăng. Trong bài ca
Tâm và Phật, Tuệ Trung viết: “Hành diệc thiền, Tọa diệc thiền. Nhất đóa hồng lô
hỏa lí liên”[22] (Đi cũng thiền! Ngồi cũng thiền! Trong lò lửa đỏ một bông sen).
Cái lò lửa là hình ảnh ẩn dụ cho cái lò tạo hóa, nơi nhào nặn và thử thách vạn
vật. Đóa hoa sen là sự hiện thân cho một cái gì đó bất diệt, hằng thường vượt
lên trên quy luật sinh diệt của cõi trần. Cái tâm của người đạt đạo được ví như
đóa sen trong lò lửa, bởi vì nó hư không, tĩnh lặng nên không mảy may vướng
bụi, cũng không ngọn lửa nào thiêu đốt được. Nó hòa đồng cùng bản thể vũ trụ
không sinh diệt nên người đạt đạo có thể an nhiên, tự tại trong bất cứ hoàn
cảnh nào. Chính nhờ tinh thần thép của những con người kiên cường ấy đã
giành được độc lập, để lại dấu ấn rực rỡ nhất trong lịch sử các triều đại phong
kiến Việt Nam.

- Góp phần phát triển văn hóa tâm linh Phật giáo: Thơ Thiền thời Trần không chỉ
là một phần của di sản văn hóa tâm linh mà còn đóng vai trò quan trọng trong
việc phát triển và phổ biến tư tưởng Phật giáo, đặc biệt là Phật giáo Thiền tông.
Những bài thơ này đã giúp truyền tải những giáo lý sâu sắc về vô ngã, vô
thường và con đường giải thoát, đồng thời làm phong phú thêm đời sống tinh

Khám phá văn hóa dân tộc qua thơ Thiền thời Trần
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/kham-pha-van-hoa-dan-toc-qua-tho-thien-thoi-tran.html



thần của người dân Việt Nam. Sống trong thời đại này, chất thiền không thể
không ngấm trong Văn Huệ Vương Trần Quang Triều “Tâm khôi oa giác mộng,
Bộ lý đáo thiền đường. Xuân vãn hoa dung bạc, Lâm u thiền vận trường. Vũ thu
thiên nhất bích, Trì tịnh nguyệt phân lương. Khách khứ tăng vô ngữ, Tùng hoa
mãn địa hương”[23] (Nguội ngắt lòng danh lợi, Am thiền rảo gót qua. Xuân chầy
hoa mỏng mảnh, Rừng thẳm ve ngân nga. Mưa tạnh da trời biếc, Ao trong ánh
trăng ngà. Khách về sư biếng nói, Thông rụng nức mùi hoa).

Thơ Thiền đã thấm nhuần vào văn hóa dân tộc, tạo thành một phần không thể
thiếu trong đời sống tâm linh của người Việt. Chính vì thế, phần lớn mỗi nhà
Nho Việt Nam thời trung đại đã mang theo trong mình “hạt giống không tịch” –
một sự tỉnh thức, nhận thức về sự vô ngã và tịnh hóa tâm hồn. Họ không chỉ tập
trung vào việc bảo vệ và phát triển đất nước mà còn gắn kết sâu sắc với lý
tưởng hộ quốc an dân, thực hành lộ trình tịnh hành tinh tấn, nhằm tạo dựng
một xã hội an lạc, trong sáng và hạnh phúc cho muôn người. Tư tưởng đạo học
và tinh thần Phật giáo đã kết nối sâu sắc với đời sống tinh thần của dân tộc, trở
thành một phần không thể tách rời trong mạch chảy lịch sử, văn hóa và lòng
yêu nước của người Việt.

- Thể hiện sự kết hợp giữa văn hóa dân tộc và Phật giáo: Thơ thiền thời Trần
phản ánh sâu sắc ảnh hưởng của Phật giáo đã minh chứng cho sự giao thoa văn
hóa độc đáo giữa Phật giáo và nền văn hóa dân tộc. Cái đẹp trong thơ thiền là
vẻ đẹp trừu tượng của các khái niệm tâm linh, vẻ đẹp gần gũi, hiện thực trong
cuộc sống hàng ngày của người Việt. Tinh thần yêu nước trong thơ thiền thời
Trần dễ dàng hòa nhập với các yếu tố văn hóa khác mà vẫn giữ vững những giá
trị cốt lõi, giúp dân tộc Việt thấm nhuần tư tưởng Phật giáo, đổi mới nhận thức
theo hướng tích cực. “Sạch giới lòng, dồi giới tướng, nội ngoại nên Bồ tát trang
nghiêm. Ngay thờ chúa, thảo thờ cha, đi đỗ mới trượng phu trung hiếu”[24].

Chính triết lý sống giản dị và không mang tính giáo điều đã giúp hình thành một
thế hệ Phật tử tinh tế, biết cách ứng dụng đạo vào cuộc sống thực tiễn. Hầu hết
các gương mặt tiêu biểu của Phật tử, thiền gia, thiền sư trong giai đoạn này đều
tham gia tích cực vào các hoạt động xã hội mà không đặt lợi ích cá nhân lên
hàng đầu. Điều này đã góp phần nuôi dưỡng một khí phách mạnh mẽ, tinh thần
đoàn kết và khát khao chiến đấu đầy nhiệt huyết, đùm bọc của dân tộc Việt.
Kết hợp với tinh thần từ bi, bình đẳng của Phật giáo đã hòa quyện và tạo nên
một lối sống nhân sinh cao đẹp ngay trong lòng đất nước, dân tộc Việt Nam. Sự
giao thoa này là yếu tố văn hóa nền tảng vững chắc, giúp người Việt duy trì
những giá trị nhân văn, khẳng định tinh thần đoàn kết và chia sẻ yêu thương
trong mọi hoàn cảnh, từ đó xây dựng một xã hội gắn bó và nhân ái.

Khám phá văn hóa dân tộc qua thơ Thiền thời Trần
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/kham-pha-van-hoa-dan-toc-qua-tho-thien-thoi-tran.html



- Khai sáng tư tưởng nhân sinh quan sâu sắc: Thơ thiền thời Trần giúp con người
trãi nghiệm thú vị về tự nhiên, con người và xã hội cùng thế giới nội tâm của
bậc giác ngộ. Mỗi cá nhân có thể khai sáng được nhân sinh quan, mở rộng tầm
nhìn về sự sống và cái chết, về ý nghĩa của cuộc sống và sự tồn tại đời người
trong một thế giới vô thường, suy ngẫm về bản chất cuộc sống, tìm kiếm sự
bình an trong tâm hồn và học cách sống an nhiên, tự tại giữa những biến động
thời cuộc. Thơ thiền nêu rõ muôn nghìn thế giới của biện chứng giải thoát, người
dụng công tu tập và hành trì pháp tu miên mật sẽ đạt đến cảnh giới tương
xứng. Hành giả sẽ không còn bị giới hạn bởi hai việc lớn của đời người là sinh và
tử, thong dong qua lại giữa các cảnh giới tuỳ theo hạnh nguyện độ sinh của mỗi
người. Thời gian chính là dòng chảy không cùng không tận, không gian lại chính
là vô cùng theo dòng mắt xích mười hai nhân duyên.

Tận sâu trong tâm khảm mỗi người, ai cũng mong muốn vượt thoát thế giới nhỏ
bé này mà vươn đến không gian rộng lớn hơn, không còn bị phụ thuộc hay giới
hạn bởi nhiều yếu tố, vượt ra khỏi sự đối đãi tầm thường, chỉ còn hương vị sen
thơm đượm mùi giải thoát tung bay giữa bầu trời tịnh thanh vô nhiễm; “Thanh
sơn đê xứ kiến thiên khoát, Hồng ngẫu khai thời văn thùy hương”[25]. (Núi xanh
chỗ thấp trông trời rộng, Sen đỏ nở thời thấy nước thơm). Vua Trần Thái Tông
đã diễn tả đầy đủ một thế giới thanh tịnh, không còn bị chướng ngại bởi một
niệm cấu uế nào, cho chúng ta thấy rõ chỉ có bậc thực tu thực chứng như người
mới viết lên được sự trải nghiệm cảnh giới tâm thức Niết bàn rõ ràng như vậy.

Tâm thức thanh tịnh sẽ đưa đến một thế giới thanh tịnh, ra vào tự do mọi cảnh
giới mà không bị ngăn ngại bởi bất kỳ lý do nào. Người chứng ngộ đến đâu sẽ có
không gian vũ trụ định hình đến đó, không gian hiện thực chẳng khác nào
không gian tâm cảnh Niết bàn[26]. Chỉ có những người nội tâm còn cấu uế mới
chấp vào đời sống thực tại, dính mắc bởi sự đối đãi phân biệt giữa ta và người,
chìm đắm trong phiền não mà không cách nào thoát ra được.

- Phản ánh mối quan hệ giữa con người và thiên nhiên: Những bài thơ Thiền
không chỉ giúp con người thấu hiểu bản thân mà còn dạy họ cách sống hòa hợp
với thiên nhiên, không tách rời giữa con người và vũ trụ. Điều này thể hiện sự
gắn bó sâu sắc giữa con người Việt Nam với thiên nhiên, một giá trị đặc biệt
trong nền văn hóa truyền thống. “Bạch ngọc nguyên lai một phủ ngân, Hà tu
trùy trác khổ cầu tân. Đồ trình bất thiệp gia hương đáo, Phó dữ huyền nhai tán
thủ nhân”[27]. (Ngọc trắng nguyên xưa không vết búa, cần gì gia công mài với
dũa. Đường đi không bước vẫn về nhà, Mặc kệ trèo non, vách dựng ngửa).

Bản tính chúng sinh xưa nay vẫn sáng suốt đồng như chư Phật nhưng vì vô
minh che lấp, chạy theo ngoại cảnh mà quên đi bản tính chân thật vốn có của

Khám phá văn hóa dân tộc qua thơ Thiền thời Trần
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/kham-pha-van-hoa-dan-toc-qua-tho-thien-thoi-tran.html



chính mình. Chân tâm đó giống như viên ngọc vốn trong sáng quý giá, không
cần phải làm sáng hay mới lên thêm vì có muốn lau chùi cũng chỉ là hình thức
bên ngoài. Cái quan trọng ở chỗ tạo nghiệp của chúng từ bao đời kiếp, đến hôm
nay vẫn không nhận chân ra được, bỏ quên đi ngôi nhà tự tính của chính mình
mà quên cả lối về. Cũng như người tìm đạo lại không biết đạo, muốn tìm đường
về nhà thì cần phải tỉnh táo nhớ về cội nguồn, nhận rõ đâu chính là nhà của
mình. Thật ra đạo chẳng ở đâu xa mà ngay trước mắt chúng ta, trong mọi hành
vi cử chỉ, thân đâu tâm đó, tâm luôn nghĩ đến lợi ích cho mọi người, nên nói
“Bình thường tâm là đạo vậy”. Tâm thanh tịnh thì không gian hiện thực không
khác gì không gian tâm cảnh Niết bàn, có thể chuyển hóa tâm thức ô nhiễm trở
thành tâm thức thanh tịnh, thể nhập vào vũ trụ bao la không còn chịu bất kỳ sự
ràng buộc nào.

- Định hình phong cách thơ Việt Nam: Phong cách thơ Việt Nam đã có những
bước chuyển mình quan trọng trong quá trình phát triển, và một trong những
đóng góp không thể thiếu là ảnh hưởng mạnh mẽ của thơ thiền thời Trần. Các
thiền sư thời kỳ này đã sáng tạo ra một thể loại thơ độc đáo, không chỉ mang
đậm bản sắc văn hóa Phật giáo mà còn phản ánh tinh thần và thế giới quan của
thời đại.

Thơ thiền thời Trần đặc biệt ở chỗ hòa quyện giữa sự tĩnh lặng, thanh thoát với
chiều sâu nội tâm, những suy tư về con người và vũ trụ, tạo thành một dòng
chảy văn học riêng biệt và độc đáo trong kho tàng văn học Việt Nam. Các thủ
pháp nghệ thuật như so sánh, ẩn dụ, đối lập, hay sự kết hợp giữa hình ảnh thiên
nhiên và những tư tưởng triết lý Phật giáo, đã tạo nên những vần thơ vừa mềm
mại, vừa đầy sức gợi. “Thân như băng kiến hiện, Mệnh tự chúc đương phong.
Mạc tác trường niên khách, Chung quy tảo chiếu công”[28]. (Thân như băng
gặp nắng trời, Mệnh tựa ngọn đèn trước gió. Chớ làm người khách trọ mãi mãi,
Cuối cùng hãy quay về với công soi dọi sớm). Thơ thiền thời Trần đã có ảnh
hưởng sâu rộng, không chỉ đối với văn học Phật giáo mà còn là nguồn cảm hứng
lớn cho những tác phẩm văn học dân gian và văn học cổ điển Việt Nam sau này.

Làm giàu thêm kho tàng văn học dân tộc: Thơ Thiền thời Trần đã góp phần làm
giàu kho tàng văn học dân tộc, tạo nên một phong cách thơ đặc sắc, kết hợp
giữa Phật giáo, văn học dân gian và ảnh hưởng văn hóa Trung Quốc. Mặc dù
chịu ảnh hưởng mạnh mẽ từ Thiền tông Trung Quốc, nhưng thơ Thiền Trần đã
được Việt hóa sâu sắc, tạo nên một diện mạo riêng biệt cho văn học Việt Nam.
Tư tưởng thiền trong thơ ca vốn có nguồn gốc từ thời kỳ Đường – Tống, đã ảnh
hưởng lớn đến các tác phẩm văn học, giúp thơ ca thời này đạt đến đỉnh cao.
Chính cảm thức thiền trong thơ đã tạo nên một thời kỳ thi ca huy hoàng, mở ra
một phương thức sáng tạo nghệ thuật độc đáo[29].

Khám phá văn hóa dân tộc qua thơ Thiền thời Trần
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/kham-pha-van-hoa-dan-toc-qua-tho-thien-thoi-tran.html



Thơ Thiền thời Trần không chỉ phản ánh sự giao thoa văn hóa mà còn làm
phong phú thêm nền văn học dân tộc, góp phần định hình và phát triển phong
cách thơ ca Việt Nam. Thơ Thiền thời Trần không chỉ ảnh hưởng đến văn học mà
còn góp phần vào sự phát triển của các hình thức nghệ thuật khác như thư
pháp, tranh vẽ, điêu khắc, âm nhạc,... Những giá trị này đã được duy trì và phát
triển qua nhiều thế kỷ, tiếp tục là nguồn cảm hứng cho các nghệ sĩ và trí thức
Việt Nam trong các giai đoạn sau.

Góp phần định hình tư duy trí thức và đạo đức xã hội: Thơ Thiền thời Trần không
chỉ là một di sản văn hóa mà còn là công cụ giáo dục đạo đức cho cộng đồng.
Các tác phẩm thơ Thiền thường chứa đựng những triết lý sống giản dị, thanh
tịnh và hòa bình, qua đó giúp con người nhận thức rõ về quy luật của cuộc sống
và cách ứng xử phù hợp trong xã hội. Tư tưởng dân chủ, nhân đạo truyền thống
của dân tộc đã hòa quyện với tinh thần bác ái, phản ánh cái nhìn bình đẳng, vô
sai biệt đối với mọi hiện hữu, cùng với lý tưởng vô ngã của Phật giáo. Chính nhờ
sự quên đi bản ngã, các vị lãnh đạo thời Trần mới có thể “lấy ý muốn của thiên
hạ làm ý muốn của mình”, luôn đặt lợi ích của dân tộc lên trên. Trong bối cảnh
đất nước vừa giành được độc lập tự chủ, Tư tưởng thiền trong các tác phẩm
được áp dụng vào cuộc sống, đã trở thành đỉnh cao của nền Phật giáo thế sự,
đánh dấu một thời kỳ rực rỡ hiếm có trong lịch sử dân tộc, trở thành biểu tượng
lý tưởng sống được gìn giữ và phát huy qua các thời kỳ sau.

Thơ Thiền thời Trần đã giúp đưa tư tưởng Thiền vào trong đời sống văn hóa của
dân tộc. Nó không chỉ phản ánh tinh thần Phật giáo mà còn ảnh hưởng đến cách
nhìn nhận thế giới, cách đối diện với cuộc sống và cái chết của con người Việt
Nam. Qua đó, thơ Thiền góp phần tạo nên một tầng lớp văn hóa tâm linh, nhấn
mạnh sự quan trọng của việc tu dưỡng bản thân, giữ tâm thanh tịnh.

6. Thay lời kết

Thời kỳ nhà Trần, đất nước đang trong giai đoạn hưng thịnh về chính trị, xã hội,
và đặc biệt là tinh thần dân tộc khi đối mặt với những thử thách, những cuộc
kháng chiến chống giặc ngoại xâm. Trong bối cảnh ấy, các Thiền sư là những
người tu hành, vừa là những vị trí thức uyên thâm đóng vai những người thầy
dẫn dắt tinh thần dân tộc. Chính trong những câu thơ ấy, nền văn hóa dân tộc
Việt Nam với những giá trị nhân văn, sự tôn trọng thiên nhiên và quan điểm
sống hòa hợp với vạn vật đã được thể hiện một cách tinh tế, gần gũi và đầy trí
tuệ. Thơ Thiền thời Trần chính là mạch thơ dân tộc Việt, vừa trữ tình vừa chuyển
tải đạo lý, chuyển tải những tư tưởng nhân văn mang có giá trị vượt thời gian và
vượt qua giới hạn của một dân tộc, một quốc gia để góp vào những giá trị
chung của văn hóa.

Khám phá văn hóa dân tộc qua thơ Thiền thời Trần
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/kham-pha-van-hoa-dan-toc-qua-tho-thien-thoi-tran.html



Việc bảo tồn và giữ gìn thơ Thiền nói riêng, văn hóa Việt Nam nói chung không
chỉ là trách nhiệm của mỗi cá nhân mà còn là nhiệm vụ của toàn xã hội. Đây
chính là nền tảng để xây dựng bản sắc dân tộc, gìn giữ những giá trị văn hóa
quý báu cho thế hệ mai sau, đồng thời góp phần khẳng định vị thế của Việt
Nam trong bối cảnh toàn cầu hóa hiện nay.

Tác giả: NCS Thích nữ Huệ Nhật
Học viện Phật giáo Việt Nam tại TP.HCM

***

Chú thích:

[1] Nguyễn Xuân Kính (2015), Lịch sử văn hóa Việt Nam, Nxb. Khoa học Xã hội,
tr. 23.

[2] Trần Quốc Vượng chủ biên (2020), Cơ sở văn hóa Việt Nam, Nxb. Giáo dục
Việt Nam, tr. 17.

[3] Đào Duy Anh (2010), Việt Nam văn hóa sử cương, Nxb. Văn học, tr. 9.

[4] Trần Ngọc Thêm (1996), Tìm về bản sắc văn hóa Việt Nam, Nxb. TP. Hồ Chí
Minh, tr. 27.

[5] Lý Tùng Hiếu (2019), Văn hóa Việt Nam tiếp cận hệ thống - liên ngành, Nxb.
Văn hóa - Văn nghệ, tr. 131.

[6] Nguyễn Xuân Kính (2015), Lịch sử văn hóa Việt Nam, Nxb. Khoa học Xã hội,
tr. 46.

[7] Mai Thị Thơm (2021), Văn hóa tư tưởng Phật giáo qua tư liệu văn bia Lý -
Trần, Nxb. Đại học Quốc gia Hà Nội, tr. 305.

[8] Chánh Trí Mai Thọ Truyền (2007), Phật giáo Việt Nam, Nxb. Tôn giáo, tr. 43.

[9] Minh Chi (2003), Truyền thống văn hóa và Phật giáo Việt Nam, Nxb. Tôn
giáo, tr. 111.

[10] Nguyễn Phạm Hùng, “Vận dụng quan điểm thể loại vào việc nghiên cứu
văn học Việt Nam thời Lý Trần”, Luận án PTS Khoa học Ngữ văn, Viện Văn học,
tháng 7.1995.

[11] Thích Thanh Điện, Phạm Thị Thanh Hương (2015), Thơ thiền Việt Nam luận
giải, Nxb. Tôn giáo, Tr. 42.

Khám phá văn hóa dân tộc qua thơ Thiền thời Trần
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/kham-pha-van-hoa-dan-toc-qua-tho-thien-thoi-tran.html



[12] Thích Phước Đạt, (2023), “Sự tiếp biến thể loại văn học Phật giáo trong tác
phẩm Thiền phái Trúc Lâm”, [trực tuyến], http://nguvan.hnue.edu.vn/Nghiên-
cứu/Văn-học-Việt-Nam-trung-đại/p/2155, truy cập ngày 11/7/2025.

[13] Nguyễn Công Lý (2003), Văn học Phật giáo Lý-Trần diện mạo và đặc điểm,
Nxb. Đại học Quốc gia TP. HCM, tr. 18.

[14] Thích Hạnh Tuệ, (2014), “Thi pháp thơ Thiền”, [trực tuyến], Tạp chí Nghiên
cứu Phật học,  https://vanvn.vn/thi-phap-tho-thien-tieu-luan-cua-thich-hanh-
tue/, truy cập ngày 11/7/2025.

[15] Viện Văn học (1977), Thơ văn Lý - Trần, Tập 2, Nxb. Khoa học Xã hội, tr.
710.

[16] Viện Văn học (1977), Thơ văn Lý -Trần, Tập 2, Nxb. Khoa học Xã hội, tr.
710.

[17] Nguyễn Lang (1994), Việt Nam Phật giáo sử luận, Tập 1, Nxb. Văn học Hà
Nội, tr. 374.

[18] Viện Văn học (1977), Thơ văn Lý -Trần, Tập 2, Nxb. Khoa học Xã hội, tr.
682.

[19] Viện Văn học (1977), Thơ văn Lý - Trần, Tập 2, Nxb. Khoa học Xã hội, tr.
21.

[20] Viện Văn học (1977), Thơ văn Lý - Trần, Tập 2, Nxb. Khoa học Xã hội, tr.
407-408.

[21] Viện Văn học (1977), Thơ văn Lý - Trần, Tập 2, Nxb. Khoa học Xã hội, tr.
510.

[22] Viện Văn học (1977), Thơ văn Lý - Trần, Tập 2, Nxb. Khoa học Xã hội, tr.
273-275.

[23] Viện Văn học (1977), Thơ văn Lý - Trần, Tập 2, Nxb. Khoa học Xã hội, tr.
615.

[24] Viện Văn học (1977), Thơ văn Lý - Trần, Tập 2, Nxb. Khoa học Xã hội, tr.
507.

[25] Viện Văn học (1977), Thơ văn Lý - Trần, Tập 2, Nxb. Khoa học Xã hội, tr.
63-65.

Khám phá văn hóa dân tộc qua thơ Thiền thời Trần
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/kham-pha-van-hoa-dan-toc-qua-tho-thien-thoi-tran.html



[26] Thích Phước Đạt (2019), Trần Thái Tông và Khóa hư lục nhìn từ góc độ văn
học, Nxb. Hồng Đức, tr. 239.

[27] Viện Văn học (1977), Thơ văn Lý - Trần, Tập 2, Nxb. Khoa học Xã hội, tr.
127-142.

[28] Viện Văn học (1977), Thơ văn Lý - Trần, Tập 2, Nxb. Khoa học Xã hội, tr.
172-173.

[29] Thích Hạnh Tuệ, (2014), “Thi pháp thơ Thiền”, [trực tuyến], Tạp chí Nghiên
cứu Phật học,  https://vanvn.vn/thi-phap-tho-thien-tieu-luan-cua-thich-hanh-
tue/, truy cập ngày 11/7/ 2025.

Tài liệu tham khảo:

1. Đào Duy Anh (2010), Việt Nam văn hóa sử cương, Nxb. Văn học.

2. Minh Chi (2003), Truyền thống văn hóa và Phật giáo Việt Nam, Nxb. Tôn giáo.

3. Thích Phước Đạt (2019), Trần Thái Tông và Khóa hư lục nhìn từ góc độ văn
học, Nxb. Hồng Đức.

4. Thích Phước Đạt (2023), “Sự tiếp biến thể loại văn học Phật giáo trong tác
phẩm Thiền phái Trúc Lâm”, [trực tuyến], http://nguvan.hnue.edu.vn/Nghiên-
cứu/Văn-học-

5. Việt-Nam-trung-đại/p/2155, truy cập ngày 11 tháng 7 năm 2025.

6. Thích Thanh Điện, Phạm Thị Thanh Hương (2015), Thơ thiền Việt Nam luận
giải, Nxb. Tôn giáo, 2015.

7. Lý Tùng Hiếu (2019), Văn hóa Việt Nam tiếp cận hệ thống - liên ngành, Nxb.
Văn hóa - Văn nghệ.

8. Nguyễn Phạm Hùng, “Vận dụng quan điểm thể loại vào việc nghiên cứu văn
học Việt Nam thời Lý Trần”, Luận án PTS Khoa học Ngữ văn, Viện Văn học,
tháng 7.1995.

9. Viện Văn học (1977), Thơ văn Lý - Trần, Tập 1-2, Nxb. Khoa học Xã hội.

10. Nguyễn Xuân Kính (2015), Lịch sử văn hóa Việt Nam, Nxb. Khoa học Xã hội.

11. Nguyễn Lang (1994), Việt Nam Phật giáo sử luận, Tập 1, Nxb. Văn học Hà
Nội.

Khám phá văn hóa dân tộc qua thơ Thiền thời Trần
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/kham-pha-van-hoa-dan-toc-qua-tho-thien-thoi-tran.html

http://nguvan.hnue.edu.vn/Nghiên-cứu/Văn-học-
http://nguvan.hnue.edu.vn/Nghiên-cứu/Văn-học-


12. Nguyễn Công Lý (2003), Văn học Phật giáo Lý-Trần diện mạo và đặc điểm,
Nxb. Đại học Quốc gia TP. HCM.

13. Trần Ngọc Thêm (1996), Tìm về bản sắc văn hóa Việt Nam, Nxb. TP. Hồ Chí
Minh.

14. Mai Thị Thơm (2021), Văn hóa tư tưởng Phật giáo qua tư liệu văn bia Lý -
Trần, Nxb. Đại học Quốc gia Hà Nội.

15. Chánh Trí Mai Thọ Truyền (2007), Phật giáo Việt Nam, Nxb. Tôn giáo.

16. Thích Hạnh Tuệ (2014), “Thi pháp thơ Thiền”, [trực tuyến], Tạp chí Nghiên
cứu Phật học, https://vanvn.vn/thi-phap-tho-thien-tieu-luan-cua-thich-hanh-tue/,
truy cập ngày 11 tháng 7 năm 2025.

17. Trần Quốc Vượng chủ biên (2020), Cơ sở văn hóa Việt Nam, Nxb. Giáo dục
Việt Nam.

Khám phá văn hóa dân tộc qua thơ Thiền thời Trần
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/kham-pha-van-hoa-dan-toc-qua-tho-thien-thoi-tran.html


