
Khảo cứu học thuyết “duyên khởi” trong Kinh
Trung Bộ

ISSN: 2734-9195   13:00 25/05/2022

Thích Nữ Mai An Thạc sĩ Phật học khóa IV, Học viện PGVN tại Tp.HCM
Tạp chí Nghiên cứu Phật học Số tháng 5/2022

Khảo cứu học thuyết “duyên khởi” trong Kinh Trung Bộ
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/khao-cuu-hoc-thuyet-duyen-khoi-trong-kinh-trung-bo.html



Mở đề Toàn bộ quy luật vận hành của vũ trụ nhân sinh được đức Phật
tóm lại trong một chân lý ngắn gọn:“Nếu cái này có, cái kia có; do cái
này sinh, cái kia sinh. Nếu cái này không có, cái kia không có; do cái
này diệt, cái kia diệt.” Đó là giáo lý duyên khởi. Quy luật duyên khởi
bao gồm 2 mặt: duyên sinh và duyên diệt, diễn ra đa chiều. Quá trình
sinh – diệt, diệt – sinh này diễn ra liên tục và kéo dài từ vô thủy đến
vô chung. Từ sự sinh thành và hoại diệt của thân thể cho đến tâm
thức của con người nói riêng và chúng hữu tình nói chung; cho đến sự
hình thành và tan hoại của trái đất và vũ trụ đều có thể được gói gọn
trong quy luật ấy. Trí tuệ của Thế Tôn không chỉ khám phá ra quy luật
mà còn chỉ ra cách vận dụng quy luật đó để con người có thể giải
thoát khổ đau, đạt đến hạnh phúc. Nội dung bài viết sẽ khảo cứu về
học thuyết duyên khởi chủ yếu qua Kinh Trung Bộ. Từ khóa: duyên
sinh, duyên diệt, đức Phật, kinh trung bộ, duyên khởi, học thuyết,…

Qua khảo cứu ở Kinh Trung Bộ, người viết nhận thấy số lần từ “duyên khởi” xuất
hiện như sau:

Ngoài ra có rất nhiều bài kinh tuy không đề cập đến chữ “duyên khởi” nhưng
nội dung cũng có một phần bàn đến chu trình duyên sinh, duyên diệt.

• Các khía cạnh của học thuyết duyên khởi

1. Học thuyết duyên khởi thể hiện trong thế giới
quan

Khảo cứu học thuyết “duyên khởi” trong Kinh Trung Bộ
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/khao-cuu-hoc-thuyet-duyen-khoi-trong-kinh-trung-bo.html



Đức Phật quan niệm không có một vị Brahma (Phạm Thiên) hay thần thánh nào
sáng tạo ra vũ trụ và quyết định mọi thứ, vũ trụ không phải tự nhiên sinh ra
không có nguyên nhân, cũng không phải từ một nguyên nhân đầu tiên là tâm
hay vật chất, như những khuynh hướng tư duy triết học phổ biến trên thế giới.
Nói tóm lại, đức Phật phủ định tất cả những thế giới quan đồng thời với Ngài.

Học thuyết duyên khởi chính là quy luật vận hành vũ trụ mà đức Phật khám phá
ra, vì thế nó mang tính chân lý. Theo đó, sự xuất hiện của một hiện tượng, sự
vật đều liên quan đến rất nhiều nguyên nhân (duyên), và từ nguyên nhân đó lại
liên quan đến nhiều nguyên nhân khác nữa. Đồng thời, bản thân sự vật, hiện
tượng đó lại góp phần làm điều kiện cho những sự vật, hiện tượng khác xuất
hiện. Đó là theo chiều thuận, ngược lại theo chiều nghịch, nếu một sự vật, hiện
tượng tan hoại, nguyên nhân là vì có sự tan hoại của những điều kiện (duyên)
sinh ra nó, và sự tan hoại của bản thân sự vật hiện tượng đó sẽ kéo theo những
sự tan hoại khác của các sự vật, hiện tượng khác.

Ảnh minh họa:

Qua biểu đồ minh họa trên, chúng ta thấy “cây lúa” là một sự vật, để ra “kết
quả” là cây lúa, cần có rất nhiều tầng nguyên nhân và điều kiện (duyên). Rồi từ
cây lúa như là một nguyên nhân, điều kiện (duyên), sẽ đóng góp cho sự hình
thành của nhiều tầng sự vật, hiện tượng khác. Đó gọi là duyên khởi, theo chiều
thuận. Ngược lại, nếu lấy đi một yếu tố trong các điều kiện hình thành cây lúa,
cây lúa sẽ không thể phát triển tốt, hoặc sẽ chết; và thiếu cây lúa thì cũng sẽ
ảnh hưởng đến sự sinh khởi của các sự vật, hiện tượng khác, đó là chiều nghịch.

Khảo cứu học thuyết “duyên khởi” trong Kinh Trung Bộ
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/khao-cuu-hoc-thuyet-duyen-khoi-trong-kinh-trung-bo.html



Quy luật đó không chỉ diễn ra trên cây lúa mà diễn ra một cách phổ quát từ vũ
trụ bao la cho tới một vi thể nhỏ bé.

Đó gọi là: “Nếu cái này có, cái kia có; do cái này sinh, cái kia sinh. Nếu cái này
không có, cái kia không có; do cái này diệt, cái kia diệt.”(1)

Như vậy quy luật duyên khởi bao gồm 2 mặt: duyên sinh và duyên diệt, diễn ra
đa chiều. Quá trình sinh – diệt, diệt – sinh này diễn ra liên tục và kéo dài từ vô
thủy đến vô chung.

Chu trình hình thành và hoại diệt của thế giới:

Đối với thế giới, quá trình hình thành và hoại diệtdiễn ra 4 giai đoạn Thành - Trụ
- Hoại – Không (Sinh – Trụ - Dị - Diệt). Chỉ trong giai đoạn Trụ mới có sinh vật
tồn tại. Còn đối với chúng sinh thì 4 giai đoạn đó là Sinh – Già – Bệnh – Chết.(2)
Người viết tạm minh họa như sau:

Và sự sinh diệt đó chỉ diễn ra trên bề mặt hiện tượng, còn xét về bản thể thì chỉ
là sự thay đổi, chuyển hóa liên tục của những sự vật, hiện tượng đó (không sinh
không diệt).

Các nguyên tố tham gia cấu tạo nên phần vật chất của thế giới:

Trong những nhân duyên cơ bản dẫn đến sự hình thành vũ trụ và muôn loài có
các nguyên tố vật chất được đức Phật trình bày thành 4 giới: địa giới (đất, tính

Khảo cứu học thuyết “duyên khởi” trong Kinh Trung Bộ
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/khao-cuu-hoc-thuyet-duyen-khoi-trong-kinh-trung-bo.html



chất rắn, khối, có trọng lượng), thủy giới (nước, tính chất lỏng, dính, kết tụ), hỏa
giới (lửa, tính chất nóng – lạnh, tính đốt cháy – làm teo lại), phong giới (gió, tính
vận động, co giãn, dịch chuyển). Bốn nguyên tố này kết hợp hài hòa với nhau
tạo nên phần vật chất của thế giới, và khi nó tan hoại thì vật chất cũng tan
hoại.

2. Học thuyết duyên khởi thể hiện trong nhân sinh
quan.

Các yếu tố tạo nên một con người/ một chúng sinh

Theo giáo lý duyên khởi, sự sinh thành và hoại diệt của một con người nói riêng
và chúng hữu tình nói chung, đều do những điều kiện (duyên) đa chiều tạo nên,
không thể nói chỉ do vật chất hay chỉ do tâm thức, và tuyệt đối không phải do
sự sáng tạo của thần linh, càng không phải tự nhiên mà có không do nguyên
nhân gì.

Đức Phật giảng chi tiết trong rất nhiều bài kinh, con người được tạo nên từ 2
nhóm yếu tố, nhóm vật chất (sắc pháp) do tứ đại kết hợp mà thành, gồm địa,
thủy, hỏa, phong; nhóm tâm thức (danh pháp) do 4 nhóm tạo thành, gồm thọ,

Khảo cứu học thuyết “duyên khởi” trong Kinh Trung Bộ
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/khao-cuu-hoc-thuyet-duyen-khoi-trong-kinh-trung-bo.html



tưởng, hành, thức. Gọi chung sắc pháp và danh pháp là ngũ uẩn (sắc – thọ -
tưởng – hành – thức). Chữ uẩn trong tiếng Pāli là “khandha” (sk. skandha) nghĩa
là “đống”, “khối”, “nhóm”…(2) Tất cả là một sự tập hợp, có sinh, có diệt, nằm
ngoài mong muốn chủ quan của ta, nên không có gì để gọi là ta, là tự ngã. Và
cũng không có vị thần linh nào làm chủ cho quá trình sinh diệt đó. Tất cả theo
luật duyên khởi của vũ trụ mà vận hành.

Trong Đại Kinh Đoạn Tận Ái, đức Phật cho biết 4 điều kiện cơ bản dẫn đến sự
sinh (tinh cha - trứng mẹ - ngày người nữ có thể thụ thai – hương ấm
(Gandhabba)), trong đó, ngoài yếu tố vật chất còn có yếu tố tâm thức:

“Và này các Tỳ kheo, khi nào cha mẹ có giao hợp, và người mẹ trong thời có thể
thụ thai, và hương ấm có hiện tiền; có ba sự hòa hợp như vậy, thì bào thai mới
thành hình.”(4)

Qua thời gian ở trong bụng mẹ đến khi chào đời, cho đến lúc trưởng thành, các
yếu tố sắc pháp (vật chất) phát triển được nhờ tứ đại (thông qua máu của mẹ
nuôi khi trong thai, sữa của bà mẹ khi đứa bé chào đời, thực phẩm khi trưởng
thành). Còn yếu tố tâm thức khởi đầu từ tâm tái sinh trưởng thành dần dần, qua
tiếp xúc với cảnh trần mà biểu hiện thành thọ, tưởng, hành, thức rõ rệt.

Đức Phật giải thích chi tiết về các sắc pháp (nội sắc: nội địa giới, nội thủy giới,
nội hỏa giới, nội phong giới; ngoại sắc: ngoại địa giới, ngoại thủy giới, ngoại hỏa
giới, ngoại phong giới) trong bài Kinh Trung Bộ số 62. Ðại kinh Giáo giới La Hầu
La (Mahā Rāhulovāda sutta), theo cú pháp như sau: “- Này Rahula, cái gì thuộc
nội thân, thuộc cá nhân, kiên cứng, thô phù, bị chấp thủ, như tóc, lông, móng,
răng, da, thịt, gân, xương, tủy, thận, tim, gan, hoành cách mô, lá lách, phổi,
ruột, màng ruột, bao tử, phân và bất cứ vật gì khác, thuộc nội thân, thuộc cá
nhân, kiên cứng, thô phù, bị chấp thủ; như vậy, này Rahula, được gọi là nội địa
giới. Những gì thuộc nội địa giới và những gì thuộc ngoại địa giới đều thuộc về
địa giới. Ðịa giới ấy phải được quán sát như thật với chính trí tuệ như sau: "Cái
này không phải là của ta, cái này không phải là ta, cái này không phải tự là ngã
của ta". Sau khi như thật quán sát địa giới với chính trí tuệ như vậy, vị ấy sinh
yểm ly đối với địa giới, tâm từ bỏ địa giới.”

Như vậy, nội sắc là những gì thuộc nội thân, thuộc cá nhân của chủ thể; ngoại
sắc là những gì thuộc vật chất bên ngoài chủ thể đó. Quán chiếu về nội sắc,
ngoại sắc là một phần phải trải qua trong lộ trình tu tập của một vị đệ tử Phật:
“Lại nữa, này Udayi, Ta thuyết giảng con đường tu hành cho các đệ tử. Và đệ tử
của Ta y cứ con đường tu hành này, tu tập Tám Giải thoát. "Tự mình có sắc,
thấy các sắc", đó là giải thoát thứ nhất. "Quán tưởng nội sắc, thấy các ngoại
sắc", đó là giải thoát thứ hai. "Quán tưởng (sắc là) tịnh, chú tâm trên suy tưởng

Khảo cứu học thuyết “duyên khởi” trong Kinh Trung Bộ
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/khao-cuu-hoc-thuyet-duyen-khoi-trong-kinh-trung-bo.html



ấy", đó là giải thoát thứ ba. Vượt hoàn toàn sắc tưởng, diệt trừ các tưởng đối
ngại, không suy tư đến những tưởng khác biệt, với suy tư "Hư không là vô biên",
chứng và trú "Không vô biên xứ", đó là giải thoát thứ tư.”(6)

Biểu đồ sau đây tạm mô tả chu trình sinh diệt của một con người – một chúng
sinh hữu tình, cùng với phân biệt nội sắc và ngoại sắc.

Cứ như thế, từ lúc sinh ra đến chết, và tái sinh, dòng sông ngũ uẩn (sắc – thọ -
tưởng – hành – thức) thay đổi liên tục, theo hướng hạ (đem lại khổ đau), hoặc
hướng thượng (hạnh phúc, an lạc). Trong sự quan sát của đức Phật, không có sự
thay đổi nào không có nhân duyên, và chính vì vậy nắm rõ quy luật vận hành
của thân – tâm, con người sẽ chủ động tạo ra những nhân duyên tốt lành (tạo
thiện nghiệp) cho danh và sắc của mình trong đời này và đời sau. (xem thêm
“Kinh Tiểu Nghiệp phân biệt”, “Kinh Đại nghiệp phân biệt”(7)).

Phân tích về các dạng thức tồn tại của chúng hữu tình, đức Phật dạy có 4 chủng
loại sinh (noãn – thai – thấp – hóa), tồn tại trong 3 cõi/ tam giới (dục giới – sắc
giới – vô sắc giới), và tất cả đều ở trong thế giới đầy ô trược khổ đau gọi là ngũ
trược ác thế (kiếp trược – kiến trược - phiền não trược – chúng sinh trược – mạng
trược).(8)

Mười hai nhân duyên - các mắt xích sinh tử của đời
sống

Khảo cứu học thuyết “duyên khởi” trong Kinh Trung Bộ
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/khao-cuu-hoc-thuyet-duyen-khoi-trong-kinh-trung-bo.html



Quy luật duyên khởi cũng thể hiện rất chính xác trên chuỗi sinh mạng của con
người và chúng hữu tình nói chung, từ nhân duyên này dẫn đến kết quả này, và
kết quả này lại là nhân duyên để hình thành nên kết quả khác, cứ thế liên tục
diễn biến từ sinh tới chết rồi tái sinh trở lại. Vòng đời của một con người hay của
một chúng hữu tình đều xoay chuyển trong chuỗi 12 nhân duyên. Đức Phật mô
tả 12 nhân duyên bắt đầu với vô minh và kết thúc với lão – tử và sầu bi khổ ưu
não – toàn bộ khối khổ đau sinh khởi. Mười hai nhân duyên được diễn giải theo
hai chiều thuận, nghịch. Chiều thuận là: “(…) vô minh duyên hành, hành duyên
thức, thức duyên danh sắc, danh sắc duyên lục nhập, lục nhập duyên xúc, xúc
duyên thọ, thọ duyên ái, ái duyên thủ, thủ duyên hữu; hữu duyên sinh; do
duyên sinh lão tử, sầu, bi, khổ, ưu, não sinh khởi. Như vậy, này Ananda, là sự
tập khởi của toàn bộ khổ uẩn này.” Và chiều nghịch là: “do sự diệt trừ, sự ly
tham hoàn toàn của chính vô minh này, các hành diệt; do các hành diệt, danh
sắc diệt; do danh sắc diệt, lục nhập diệt; do lục nhập diệt, xúc diệt; do xúc diệt,
thọ diệt; do thọ diệt, ái diệt; do ái diệt, thủ diệt; do thủ diệt, hữu diệt; do hữu
diệt, sinh diệt; do sinh diệt, lão tử, sầu, bi, khổ, ưu, não đoạn diệt. Như vậy là sự
đoạn diệt hoàn toàn của khổ uẩn này.”

Ở đây, theo người viết, chữ “duyên” có thể hiểu là “làm điều kiện/làm nguyên
nhân/làm duyên khởi cho”, ví dụ “thọ duyên ái” sẽ được hiểu là “thọ làm điều
kiện/làm nguyên nhân/ làm duyên khởi” cho ái; nghĩa là thọ khiến cho ái phát
sinh. Hay nói ngược lại thì như đức Phật giảng trong “Đại kinh Đoạn tận ái”: “Ái
lấy thọ làm nhân duyên, lấy thọ làm tập khởi, lấy thọ làm sinh chủng, lấy thọ
làm nguyên nhân.”(9)

Để dễ nhìn thấy sự vận hành của 12 nhân duyên và các yếu tố liên quan, người
viết xin trình bày dưới dạng biểu đồ sau:

Khảo cứu học thuyết “duyên khởi” trong Kinh Trung Bộ
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/khao-cuu-hoc-thuyet-duyen-khoi-trong-kinh-trung-bo.html



Qua đó, chúng ta thấy rõ những mắt xích của 12 nhân duyên, cái này làm nhân
cho cái kia, để tạo ra một chúng sinh và toàn bộ khối khổ uẩn (sinh – lão – tử -
sầu bi khổ ưu não). Cũng qua biểu đồ, cho thấy sự liên kết giữa 4 loại thức ăn
và ái. Vì có ái, mà có nắm bắt và tiêu thụ 4 loại thức ăn. Và do tiêu thụ 4 loại
thức ăn mà nhiên liệu cho sự tồn tại của chúng sinh có mặt (điều đó không có
nghĩa rằng bậc giác ngộ đã trừ bỏ nhân duyên của khổ đau thì sau khi nhập
Niết Bàn là đoạn diệt, trống rỗng, không còn gì cả. Về vấn đề này, đức Phật
giảng rõ trong một bài kinh khác, người viết sẽ phân tích ở phần sau.)

Do Tỳ kheo Sa-ti khởi tà kiến rằng “thức này dong ruỗi, luân chuyển nhưng
không đổi khác” nên Thế Tôn đã gọi đến quở trách và khẳng định: “Ta đã dùng
nhiều pháp môn nói là thức do duyên khởi, không có duyên, thì thức không hiện
khởi” và phân tích sự vận hành của quy luật duyên khởi ở thức như sau:

“Này các Tỳ kheo, do duyên mà thức sinh, và thức ấy có tên tùy theo duyên ấy.
Do duyên mắt và các sắc, thức sinh, và thức ấy có tên là nhãn thức. Do duyên
tai và các tiếng, thức sinh, và thức ấy có tên là nhĩ thức. Do duyên mũi và các
hương, thức sinh, và thức ấy có tên là tỷ thức. Do duyên lưỡi và các vị, thức
sinh, và thức ấy có tên là thiệt thức. Do duyên thân và các xúc, thức sinh và
thức ấy có tên là thân thức. Do duyên ý và các pháp, thức sinh, và thức ấy có
tên là ý thức. Này các Tỳ kheo, do duyên nào lửa sinh và lửa ấy có tên tùy theo
duyên ấy: duyên củi, lửa sinh, lửa ấy gọi là lửa củi. Duyên vỏ gỗ bào, lửa sinh,
lửa ấy gọi là vỏ bào. Duyên cỏ, lửa sinh, lửa ấy gọi là lửa cỏ. Duyên phân bò, lửa
sinh, lửa ấy gọi là lửa phân bò. Duyên trấu, lửa sinh, lửa ấy gọi là lửa trấu.

Khảo cứu học thuyết “duyên khởi” trong Kinh Trung Bộ
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/khao-cuu-hoc-thuyet-duyen-khoi-trong-kinh-trung-bo.html



Duyên đống rác, lửa sinh, lửa ấy gọi là lửa đống rác. Cũng vậy, này các Tỳ kheo,
do duyên, thức sinh, và thức ấy có tên tùy theo duyên ấy.”(10) Nói tóm lại,
thuyết duyên khởi áp dụng trên con người và chúng hữu tình đã thống nhất với
các giáo lý về mười hai nhân duyên, ngũ uẩn, 12 xứ, 18 giới một cách vô cùng
chặt chẽ và toàn diện.

Và để chặt đứt vòng 12 nhân duyên, chấm dứt luân hồi sinh tử khổ đau, chỉ cần
chặt đứt một mắt xích là các mắt xích khác tự tan rã. Vì vậy, có chỗ đức Phật
dạy chặt đứt mắt xích “vô minh”, có chỗ là chặt mắt xích “ái”, có chỗ chặt mắt
xích “thọ”,… Về sau, chư Tổ cũng tùy theo căn cơ của chúng sinh mà đưa ra các
pháp môn để chặt đứt các mắt xích này (ví dụ: pháp quán thọ của Ngài Goenka
lấy thọ làm đối tượng).

Kết luận

Trong Kinh Tạp A Hàm, có đoạn nói chuyện giữa Thế Tôn với chư vị Tỳ kheo như
sau:

“Bạch Thế Tôn, pháp duyên khởi mà Ngài nói, là do Thế Tôn làm ra hay do
người khác làm ra?”

Phật bảo Tỳ kheo: “Pháp duyên khởi chẳng phải do Ta tạo ra, cũng chẳng phải
do người khác tạo ra. Nhưng dù Như Lai có xuất hiện hay chưa xuất hiện ở thế
gian thì pháp giới này vẫn thường trụ. Như Lai tự giác ngộ pháp này, thành
Đẳng chính giác, vì tất cả chúng sinh mà phân biệt, diễn nói, chỉ dạy hiển bày;
đó là: Cái này có nên cái kia có, cái này khởi nên cái kia khởi. Tức là do duyên
vô minh nên có hành, … cho đến việc tụ tập thuần một khối khổ lớn. Do vô
minh diệt nên hành cũng diệt,… cho đến việc thuần một khối khổ lớn tụ tập
cũng bị diệt.”(12)

Khảo cứu học thuyết “duyên khởi” trong Kinh Trung Bộ
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/khao-cuu-hoc-thuyet-duyen-khoi-trong-kinh-trung-bo.html



Đó là lời khẳng định cho tính cách quy luật và tầm quan trọng của lý duyên
khởi.

Đối với giáo lý duyên khởi khó mà dám khẳng định có thể hiểu trọn vẹn, chưa
kể người viết chỉ là người đang tìm học, chưa phải là bậc chứng ngộ, chắc chắn
trong cách hiểu, cách trình bày chưa thể hoàn thiện về một giáo pháp thâm áo
như giáo pháp này.

Người viết nhận thấy sự học hỏi kinh điển là một quá trình văn, tư, tu lâu dài,
không thể nào trong một sớm một chiều mà có thể lĩnh hội hoặc áp dụng được
văn nghĩa của kinh. Đó là chưa kể sự cách biệt về thời gian, không gian, nhiều
văn cảnh trong kinh trở nên quá xa lạ với người đương đại. Chính vì vậy, công
trình học tập kinh điển đòi hỏi rất nhiều sự kiên nhẫn trong việc đọc đi đọc lại,
tra cứu thuật ngữ, so sánh các bản kinh tương đồng Việt ngữ hay cổ ngữ, Anh
ngữ,…

Tuy nhiên, ngày nay, người tu cả xuất gia lẫn tại gia còn gặp rất nhiều khó khăn
trong việc học hỏi kinh điển, với nhiều lý do như:

1/ Trình độ tri thức, năng lực ngoại ngữ, và điều kiện tiếp cận kinh điển trong
đại bộ phận Phật tử còn rất hạn chế.

Phần nhiều các kinh điển, nhất là văn hệ Nikāya và Āgama, không được nhắc
đến nhiều trên diện rộng, đối với người bình dân và cả trong nhiều đối tượng trí
thức Phật tử, thậm chí trong các sơn môn. Trong những pháp thoại, phần nhiều
chỉ được giảng dạy qua mấy chữ vỏn vẹn “lời Phật dạy” không rõ nguồn gốc,
thậm chí có khi người trích dẫn cũng không nắm rõ nguồn. Trong những thời
kinh Nhật tụng, hiếm thấy bóng dáng Kinh điển Nikāya hoặc Āgama.

Đôi khi ở một vài môi trường tu tập, thậm chí người tu còn được “ru ngủ” rằng
chỉ cần tin, không cần hiểu, không cần biết nhiều; khiến cho Phật giáo không
còn là đạo của trí tuệ, đạo đến để mà thấy, để mà chứng nghiệm nữa; mà đã
trở thành đến để mà tin, tin không bàn cãi, tin vì chư tổ không thể nói dối,
không khác gì các tôn giáo thần quyền khi xưa (!). Điều đáng buồn là điều này
không phải để giảng dạy cho người già, mà rất nhiều người tu trẻ cũng chân
thành tin tưởng như vậy, từ chối việc học hỏi, chiêm nghiệm thêm ngay cả khi
mình còn rất non yếu trên đường đạo.

Nên chăng có những cuộc vận động đọc kinh, viết về kinh nghiệm tu học khi
tiếp xúc kinh điển, như những cuộc vận động đọc sách do những nhà sách tổ
chức, ít nhiều sẽ tạo ra sinh khí mới trong sự học hỏi kinh điển, dù rằng có phần
hơi ồn ào như kiểu thế tục.

Khảo cứu học thuyết “duyên khởi” trong Kinh Trung Bộ
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/khao-cuu-hoc-thuyet-duyen-khoi-trong-kinh-trung-bo.html



Bản thân những giảng sư thì cần tự trau dồi thêm kiến thức Phật học và chịu
khó tra nguồn, nói rõ nguồn trong khi giảng dạy càng nhiều càng tốt, để huân
tập cho người nghe về tên gọi kinh điển, chứ chưa nói đến nội dung kinh.

Và kinh Nhật tụng ở các chùa nên phong phú hơn, có sự “đổi món” nhiều hơn
để tránh chai lỳ tâm thức, tránh trở thành tụng đọc máy móc và sáo rỗng, và
giới thiệu kinh tạng Nikāya và Āgama nhiều hơn.

2/ Văn phong trong kinh tạng Nikaya và Āgama có phần hơi cổ, với nhiều người
sẽ khó đọc, khó hiểu. Và chính vì vậy mà phần lớn giáo lý gần với tinh thần đạo
Phật nguyên chất hơn cả lại trở nên xa lạ với số đông người con Phật. Đó là cơ
hội cho sự thần thánh hóa, tín ngưỡng hóa Phật giáo trở nên thịnh hành, và
trong một số trường hợp, dẫn con người đi xa khỏi chính pháp.

Nên chăng có những hoạt động làm rõ nghĩa kinh điển, chuyển thể nó sang
những loại văn học, nghệ thuật khác để có thể đến gần hơn với đại đa số nhân
dân. Ví dụ truyện tranh, kịch, phim, sân chơi Phật giáo,…

Ở trên chỉ là một vài phác thảo về việc tạo ra một môi trường học tập Phật giáo
rộng mở, để những kinh điển quý giá không trở thành kinh viện, cũ kỹ và xa lạ
với người tu. Hy vọng trong tương lai không xa, Phật giáo nước nhà sẽ thăng
hoa không chỉ về số lượng con người và chùa chiền mà còn cả về chiều sâu tu
học và thực chứng.

Thích Nữ Mai An Thạc sĩ Phật học khóa IV, Học viện PGVN tại Tp.HCM
Tạp chí Nghiên cứu Phật học Số tháng 5/2022 ***

CHÚ THÍCH: (1) Sđd, “MN.115. Kinh Đa giới” (Bahudhātuka sutta). (2) Tham
khảo Từ điển Phật học, “Thành kiếp” https://vuonhoaphatgiao.com/tu-dien-phat-
hoc, truy cập ngày 02.6.2021; xem thêm Trường A Hàm, “30. Kinh Thế Ký”, sđd.
(3) Từ điển Pāli, “khandha”,
https://dictionary.sutta.org/vi_VN/browse/k/khandha, truyn cập ngày 03.6.2021.
(4) Trung Bộ Kinh, “MN.38. Đại kinh Đoạn tận ái (Mahatanha sankhaya
suttam)”, HT. Thích Minh Châu dịch Việt, budsas.org, truy cập ngày Đại
03.6.2021. (5) Trung Bộ Kinh, “MN.62. Đại kinh Giáo giới La Hầu La (Mahā
Rāhulovāda sutta )”, HT. Thích Minh Châu dịch Việt, budsas.org, truy cập ngày
03.6.2021. (6) Kinh Trung Bộ, “MN.77. Ðại kinh Sakuludàyi (Mahàsakuludàyin
sutta)”, HT. Thích Minh Châu dịch Việt, budsas.org, truy cập ngày 03.6.2021. (7)
Kinh Trung Bộ, “MN. 135. Tiểu kinh Nghiệp phân biệt (Cūlakammavibhanga
sutta)”, “136. Ðại kinh Nghiệp phân biệt (Mahākammavibhanga)”, HT. Thích
Minh Châu dịch Việt, budsas.org, truy cập ngày 03.6.2021. (8) Thích Nhật Từ
(2015), fi e mp3 Thế giới quan Phật giáo, Khoa Đào tạo từ xa, HVPGVN TP.HCM,
tlđd. (9) Tlđd. (10) MN.38. Đại kinh Đoạn tận ái, tlđd. (11) MN.38. Đại kinh Đoạn

Khảo cứu học thuyết “duyên khởi” trong Kinh Trung Bộ
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/khao-cuu-hoc-thuyet-duyen-khoi-trong-kinh-trung-bo.html



tận ái, tlđd. (12) Kinh Tạp A Hàm, Quyển 12, “Kinh 299. Duyên khởi pháp”, Tỳ
kheo Thích Đức Thắng dịch Việt, HT. Tuệ Sỹ hiệu đính & chú thích,
https://www.saigon.com/anson/uni/u-kinh-aham-tap/tap12.htm, truy cập ngày
05.6.2021.

Khảo cứu học thuyết “duyên khởi” trong Kinh Trung Bộ
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/khao-cuu-hoc-thuyet-duyen-khoi-trong-kinh-trung-bo.html


