
Khinh công và truyền thống Thần hành trong
Phật giáo Tạng truyền

ISSN: 2734-9195   09:15 28/10/2025

Vẫn còn nhiều câu hỏi về truyền thống Khinh công hay Thần hành trong Phật
giáo Tạng truyền. Ví dụ, đâu là những bản kinh văn, nghi quỹ tu trì liên quan tới
pháp Du già này?

Truyền thống Khinh công hay Du già Thần hành hay còn gọi là thuật cưỡi gió
được thực hành trong Phật giáo Tạng truyền, đặc biệt có một vùng rất nổi
tiếng về pháp môn này ở Nyang stod kyi phug hay còn gọi là sơn động hỷ lạc
vùng Thung lũng Nang Thượng, một thung lũng bên cạnh Thung lũng Nyang
gần tự viện Zhwa lu ở miền nam Tây Tạng.(1) Kỹ thuật này được gọi là lung
gom gọi là “cưỡi trên gió” hay gyok lung nghĩa là “thần hành”. Lung có nghĩa là
các khí mạch, còn gom nghĩa là năng lực định tâm.

Lung gompa chính là năng lực làm chủ các khí mạch, để có thể di chuyển thần
tốc trong những quãng đường rất xa, thậm chí với địa hình hiểm trở.

Khinh công và truyền thống Thần hành trong Phật giáo Tạng truyền
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/khinh-cong-va-truyen-thong-than-hanh-trong-phat-giao-tang-truyen.html

https://tapchinghiencuuphathoc.vn/ba-thoi-duc-phat-chuyen-phap-luan-quan-niem-cua-phat-giao-tang-truyen.html


Charles Bell đã chụp ảnh một hành giả và thành tựu giả (Mahasiddha)
vào ngày 17 tháng 10 năm 1934, đang kiết già, tay trong thế ấn đại
định.

Nhà thám hiểm Madame Alexander David Neel và Dewan Bahadur Palha, người
bạn tâm giao của Sir Charles Bell, đều đã tận mắt chứng kiến ​​những hành giả
sử dụng thuật Thần hành. Ngài Charles Bell, một nhân viên hành chính của

Khinh công và truyền thống Thần hành trong Phật giáo Tạng truyền
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/khinh-cong-va-truyen-thong-than-hanh-trong-phat-giao-tang-truyen.html



chính phủ Sikkim và Bhutan, từ năm 1908 đến 1921, mặc dù không tận mắt
chứng kiến nhưng đã ghi chép pháp tu này trong nhật ký năm 1934 về chuyến
đi thứ hai của ông tới Lhasa.

Trong khi Lama Anagarika Govinda đã viết một bản tường thuật đầy đủ nhất
sau khi giành nhiều thời gian lắng nghe những chuyện kể tại tự viện Nyang stod
kyi phug trong chuyến thăm năm 1947. Câu chuyện về thuật thần hành và
những người cưỡi gió được ông ghi lại trong bộ sách Đường  mây qua xứ tuyết
(Way of the White Clouds, tác giả Govinda, 1980, tr. 84-92) . Tuy nhiên, giống
như ngài Bell, ông không trực tiếp chứng kiến mà chỉ ghi lại dựa trên tường
thuật của người khác.

David Alexandra Neel cho chúng ta biết trong bản tường thuật của bà về những
câu chuyện các hành giả Mật tông có năng lực di chuyển ở tốc độ cao trong
những vùng đồi núi hiểm trở ở nhiều nơi trong văn học Tây Tạng, chẳng hạn
như vùng Padma Kah Tang, có tên gọi là kang gyok ngo drub hay "thành tựu
năng lực di chuyển của bàn chân" (David-Neel, 1985, tr. 215). Một tài liệu tham
khảo lịch sử sau này được tìm thấy trong cuộc đời terma của Ye she mtsho rgyal
được viết vào thế kỷ 18 bởi sTak sham nu den rdo rje, trong đó năng lực di
chuyển thần tốc được mô tả là một trong những thành tựu thần thông về
phương diện thế gian mà Ye she mtso rgyal đạt được như một diệu dụng của
đắc pháp trên đạo lộ hướng tới giác ngộ (Dowman, 1984, tr. 96).

Khinh công và truyền thống Thần hành trong Phật giáo Tạng truyền
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/khinh-cong-va-truyen-thong-than-hanh-trong-phat-giao-tang-truyen.html

https://tapchinghiencuuphathoc.vn/hanh-tri-mat-tong-tay-tang-tai-viet-nam.html


Bức Thangka từ thế kỷ 19, vẽ pháp tướng của Đại sư Syung ston,
đang được lưu giữ tại Bảo tàng Rubin, New York

Khinh công và truyền thống Thần hành trong Phật giáo Tạng truyền
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/khinh-cong-va-truyen-thong-than-hanh-trong-phat-giao-tang-truyen.html



Palha kể lại với Bell rằng, đã hai lần trong cuộc đời của mình, ông chứng kiến
những hành giả thể hiện năng lực thần hành, lần thứ nhất khi ông 10 tuổi và lần
thứ hai khoảng "30 năm trước". Khi ông thuật lại cho Bell vào năm 1934, lần
cuối cùng là vào khoảng năm 1904. Ông nói rằng vị hành giả kia "bước đi nhẹ
nhàng, thanh thoát với đôi bàn chân dường như không chạm mặt đất mà đạp
trên ngọn gió trên không trung. Các bước chân rất nhanh và di chuyển với tốc
độ phi thường". Ông nói thêm rằng bản thân nghĩ rằng một hành giả thần hành
có thể di chuyển trong một ngày bằng người khác đi trong bảy ngày (Bell,
1934).

Nhà thám hiểm Alexandra Neel trong chuyến đi ẩn danh của mình năm 1924,
đã kể lại rằng bà đã nhìn thấy một người bộ hành lướt rất nhanh khi băng qua
đồng bằng Chang Tang rộng lớn không có dân cư sinh sống. Vị hành giả đó
dường như không bộc lộ chút cảm xúc nào, khuôn mặt an nhiên, tĩnh tại, ánh
mắt hướng về phía chân trời như thể đang nhìn vào một vật gì đó cao trên bầu
trời như một ngôi sao. Đôi chân của vị hành giả lướt nhẹ trên mặt đất, mà mỗi
nhịp chân rất đều đặn, không vội vã mà thư thái an nhiên. Tay phải của ông ta
cầm pháp khí phurpa kim cương. Bà Neel được các lạt ma đi cùng cảnh báo
không được gọi hay hỏi chuyện vị hành giả vì họ tin rằng làm như vậy sẽ làm
tổn hại tới ngài. Bởi vì khi đang thần hành có nghĩa là hành giả phải giữ tâm vô
cùng an định, miệng trì tụng mật chú, thân-khẩu-ý hòa nhập trọn vẹn với vị
Phật bản tôn (David-Neel, 1985, tr. 201-203). Bà được các lạt ma cho biết rằng
việc sử dụng khinh công kết hợp hòa điệu giữa trì tụng thần chú, làm chủ hơi
thở, các khí mạch và các bước chân.

Trạng thái vượt trên ý thức thông thường hay thuật ngữ thường gọi là xuất thần,
phụ thuộc vào năng lực định tâm vào một vật thể phía chân trời xa, lý tưởng
nhất là định tâm nơi một ngôi sao và thời gian vào lúc hoàng hôn hoặc lúc
chạng vạng (David-Neel, 1985, tr.213). David Neel kể lại vào một lần khác, khi
bà đi ngang qua một hành giả luyện thần hành (lung gom) đang đeo cái xích
buộc chặt vào tường và bà được cho biết rằng các vị làm nhu vậy để giữ mình ở
yên mặt đất vì cơ thể họ trở nên nhẹ hơn theo thời gian do luyện tập đến mức
có nguy cơ thân họ sẽ bay lên cao (David-Neel, 1985, tr.210).

Ali, một trong những người đi cùng đoàn lữ hành của Bell, nói với Bell rằng anh
ta biết rõ vị hành giả này bởi anh ta từng sống gần ngài ở Gyantse khi không đi
nhập thất. Ngài đã đạt được nhiều thành tựu ví dụ như  có thể nhấc bổng thân
mình lên cao 3 hoặc 4 tầng lầu, có năng lực tu nội hỏa, làm ấm cơ thể vào mùa
đông vô cùng lạnh giá (tro lung) và làm dịu mát cơ thể vào mùa hè nóng bức
(trang lung).(2) Ngài cũng là một hành giả có năng lực thần hành nổi tiếng.  

Khinh công và truyền thống Thần hành trong Phật giáo Tạng truyền
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/khinh-cong-va-truyen-thong-than-hanh-trong-phat-giao-tang-truyen.html



Toàn cảnh các thất tu nghiêm mật bị tại Nyang Stod Kyi Phug được
Bell chụp vào tháng 10 năm 193 4. Chúng ta chỉ có thể ước tính kích
thước của các thất tu, có lẽ khoảng 20 feet vuông. Chúng ta thấy
những công trình tường bằng đất dày, được xây dựng xung quanh một
sân trong. Tất nhiên đây là các thất tu tập Mật pháp, không chỉ nhằm
mục đích đạt được các thần thông hay năng lực thần hành.

Tất nhiên, năng lực Thần hành có ​​thể được tu trì bởi một hành giả nhập thất
đơn độc, tuy nhiên có hai trung tâm nhập thất nổi tiếng với thành tựu Thần
hành thuộc hai tự viện Samding và tại Nyang stod kyi phug gần với tự viện
Zhwa lu ở vùng Tsang. Nơi đây có nhiều các thất tu cho các hành giả tu trì liên
tục 12 năm và thường tại các trung tâm này diễn ra một nghi lễ đặc biệt được
tổ chức 12 năm một lần. Theo những người cung cấp thông tin cho Lama
Govinda (Govinda, 1980, tr. 84-85) (3) tại tự viên Nyang stod kyi phug, nguồn
gốc của pháp môn này bắt nguồn từ một giai thoại trong cuộc đời của vị đại sư

Khinh công và truyền thống Thần hành trong Phật giáo Tạng truyền
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/khinh-cong-va-truyen-thong-than-hanh-trong-phat-giao-tang-truyen.html



Bu ston rin chen grub, người biên soạn nhiều kinh văn Mật điển (1290 – 1364).
Đại sư Bu ston là trụ trì đời thứ 11 của tự viện Zhwa ln gần Nangto kyi bu, nơi
đây là trung tâm nhập thất tu trì các Mật pháp tối thượng, đặc biệt là các pháp
Du già Nội hỏa.

Trong thời gian Đại sư Bu ston là trụ trì của tự viện Shalu, ngài có một đệ tử
thân cận là g.Yung ston rdo rje dpal (1284-1365), một bậc thầy của tất cả các
Mật pháp Nyingma, Mahayoga, Anuyoga và Atiyoga, bao gồm cả pháp Đại Toàn
thiện. Ngài nổi tiếng với việc thực hành Hộ pháp Yamantaka và thường được
miêu tả đang cầm pháp khí Phổ ba kim cương với một vị hộ pháp phẫn nộ hiện
ra trước mặt. Hiện này một bức thangka từ thế kỷ 19, vẽ pháp tướng của ngài
như vậy, đang được lưu giữ tại Bảo tàng Rubin, New York.

Theo những câu chuyện kể lại, trong một nghi lễ tu trì pháp tu trường thọ,
g.Yung ston rdo rje dpal đã cúng dường các phẩm vật để kéo dài thọ mạng
thêm 12 năm. Tuy nhiên Diêm vương chỉ đồng ý với một điều kiện phải dâng
một mạng sống khác để đền bù. Không ai trong số những người có mặt tại nghi
lễ sẵn sàng cúng dường thân mạng của mình, ngoại trừ thánh Bu ston bởi vì
ngài khởi lòng từ bi vô lượng tới chúng sinh và vì lợi lạc cho Phật pháp. Cảm
động trước đạo hạnh và tâm từ bi vô lượng của thánh Buston, Diêm vương đã
thay đổi điều kiện trên, chỉ yêu cầu các bậc thày phát nguyện cử hành nghi
thức trường thọ mỗi lần trong 12 năm vì lợi ích cho chúng sinh. Để cử hành nghi
lễ này đòi hỏi phải triệu thỉnh các vị Phật Bản tôn, các Hộ pháp và các vị thần
bản địa cùng đại chúng hiện diện tức thời trong vòng một ngày. Đây là lý do
năng lực khinh công và thần hành rất cần thiết để đáp ứng yêu cầu, ngoài ra
đại chúng tham dự nghi lễ phải rèn luyện tâm thức để không khởi tâm sợ hãi khi
chiêm bái các Bản tôn, Hộ pháp phẫn nộ. Như vậy truyền thống nghi lễ cúng
dường, cử hành pháp trường thọ 12 năm một lần diễn ra tại tự viện bSam sding
và Nyang stod kyi phug. Chúng ta không được biết chi tiết về cách thức các
nghi thức được cử hành trong truyền thống này.

Vào cuối thời khóa nhập thất mười hai năm, cánh cửa đóng kín sẽ được mở ra
 và hành giả có thể phô diễn những thành tựu tâm linh của mình, ví như thực
hiện thuật khinh công, hòa nhập tâm thức với đức Phật Bản tôn của mình để đi
qua các vùng thung lung và những rặng núi cao như U/gTsang. Duy trì trạng
thái tâm an tĩnh, tịnh khẩu, hành giả sẽ thổi chiếc kèn bằng xương đùi khi đến
gần mỗi tự viện như một chỉ dấu báo hiệu năng lực tu trì của mình cho đại
chúng. Hành trình kết thúc bằng một buổi đỉnh lễ trong tĩnh ​ lặng trước sự
chứng minh của Đức Đạt Lai Lạt Ma tại cung điện Potala. Phala, người đã chia sẻ
những thông tin này tới Bell nói  rằng, việc thực hiện những chuyến thần hành
này sau mỗi thời khóa nhập thất dài hạn được cho là mang lại lợi ích tới Phật

Khinh công và truyền thống Thần hành trong Phật giáo Tạng truyền
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/khinh-cong-va-truyen-thong-than-hanh-trong-phat-giao-tang-truyen.html



pháp và toàn thể người dân (Bell 1934).

Trên thực tế, Himalaya là vùng núi cao rộng lớn, khí hậu lạnh giá, việc thuần
thực pháp khinh công giúp các hành giả cùng các bậc thầy thuận lợi leo lên
những sơn động cao để ẩn tu, hoặc di chuyển tới nhiều vùng xa xôi để giảng
pháp cho đệ tử. Lama Govinda cung cấp cho chúng ta sơ đồ một ẩn thất tại
Nyang stod kyi phug. Một hành lang dài bao quanh một sân trong. Bên phía
dưới là nơi giành để hành thiền. Bên trong mỗi thất tu đều có một nhà bếp và
một nơi để giặt giũ và vệ sinh nằm ngay cạnh dòng suối dài.

Các hành giả nhập thất có thể sử dụng phần phía trên của hành lang để hành
thiền bởi vì không gian này che khuất khỏi tầm nhìn từ bên ngoài bởi bức tường
ngoài cao.

Theo truyền thống, năng lực Thần hành có ​​thể được tu tập theo một trong hai
cách. Thứ nhất, các vị thành tựu giả (Siddhi) có thể hướng đích trực tiếp thành
tựu năng lực Thần hành và phát triển thông qua các bài tu tập cụ thể. Thứ hai,
các thành tựu giả tu trì đạt thành tựu thần hành như một diệu dụng của pháp tu
trì trên một giai đoạn trong quá trình rèn luyện đạo tâm của mình. (4) Các bài
rèn luyện cho tu trì thành tựu Thần hành bao gồm: thiền định để làm chủ các
nguồn khí mạch trong thân cùng trì tụng mật chú của các vị Phật Bản tôn. Bài
tập Du già về thân như giữ thăng bằng, nhún nhảy thẳng đứng lên không trung,
rèn luyện nhịp điệu của đôi bàn chân. Những bài tu trì này tương tự các bài rèn
luyện tịnh hóa các luồng khí mạch trong thân (Tsa lung 'khrul-'khor), một giai
đoan tu trì thành tựu trong Mật pháp. Bài tập này cũng được sử dụng để phát
triển thành tựu di chuyển với vận tốc cao. Trước mỗi bước chân, hành giả cần
hít vào một lượng khí đầy khắp cơ thể như một chiếc bình chứa đầy hơi thở và
giữ lượng khí này trong toàn bộ tiến trình. Mỗi bước chân đạp trên gió và khả
năng nhẹ lướt của thân đều phụ thuộc vào sự điều khiển các luồng khí bên
trong. Ngoài ra còn nhiều các kỹ thuật khác trong tiến trình tu trì năng lực này.

Vẫn còn nhiều câu hỏi về truyền thống Khinh công hay Thần hành trong Phật
giáo Tạng truyền. Ví dụ, đâu là những bản kinh văn, nghi quỹ tu trì liên quan tới
pháp Du già này? Ngày nay có thể tìm thấy các nghi quỹ tu trì các Mật pháp tối
thượng như Nội hỏa hay  Sáu Pháp du già của Naropa, nhưng các nghi quỹ tu trì
Khinh công dường như không phổ biến. Cũng có thể đây là một truyền thống
khẩu truyền riêng biệt giữa bậc thầy và người đệ tử với các tiêu chuẩn tu tập vô
cùng nghiêm ngặt.

Biên dịch và tổng hợp: Anh Vũ và La Sơn Phúc Cường

Khinh công và truyền thống Thần hành trong Phật giáo Tạng truyền
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/khinh-cong-va-truyen-thong-than-hanh-trong-phat-giao-tang-truyen.html



Nguồn: John Clake, The trance or speed walking trandition of Tibet, Techniques
in Vajrayana Buddhism, Centre for Bhutan and GNH Studies, 2019.

***

Chú thích:

(1). 13 dặm phía bắc Gyantse    

(2) Bên cạnh những thành tựu giác ngộ về tâm linh thì có 8 loại thành tựu về
phương diện thế gian, được liệt kê là diệu dụng của tu trì Mật pháp Tạng truyền,
trong đó năng lực thần hành là một trong những thành tựu đó.

(3). Xem thêm David-Neel, 1985, tr. 205-207 để biết thêm một phiên bản khác
của truyền thuyết này.

(4). Tôi rất biết ơn Nida Chenangtsang vì những thông tin này, được chia sẻ trực
tiếp bằng lời.

Tài liệu tham khảo:

1] Bell, C. (1934). 1934 diary of Sir Charles Bell, entry for 17/10/34 and
following (Unpublished microfiche held in British Library, London).

2] Clarke, J. (1997). Tibet, Caught in Time. Reading, England: Garnet Publishing.

3] David-Neel, A. (1985). Magic and Mystery in Tibet. London: Unwin
Paperbacks.

4] Dowman, K. (1984). Sky Dancer, the secret life and songs of the lady Yeshe
Tsogyel. London & Boston: Routledge & Kegan Paul.

5] Govinda, A. (1980). The Way of the White Clouds. London: Rider and
Company.

Khinh công và truyền thống Thần hành trong Phật giáo Tạng truyền
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/khinh-cong-va-truyen-thong-than-hanh-trong-phat-giao-tang-truyen.html


