
Kinh Hoa Nghiêm Đại Phương Quảng Phật tóm
lược (Quyển 02)

ISSN: 2734-9195   09:10 12/01/2026

Bộ Luận Kinh Hoa Nghiêm Đại Phương Quảng Phật được giảng giải bởi Hòa
thượng Tuyên Hóa, Việt dịch Tỳ Kheo Thích Minh Định, gồm có 25 quyển. Bài
viết này là những ý chính, cô đọng nhất của quyển 02.

Phần 1. Phẩm thế chủ diệu nghiêm thứ nhất

Thế giới có thành, trụ, hoại, không, bốn trung kiếp. Một trung kiếp có hai mươi
tiểu kiếp, bốn trung kiếp là một đại kiếp. Kiếp là đơn vị tính thời gian theo quy
ước của người dân Ấn Độ cổ đại, lại cũng dịch là “tai nạn”. Cuối thời kỳ diệt kiếp
của mỗi tiểu kiếp ở trong trụ kiếp, có ba tai nạn nhỏ: 1, Nạn đói. 2, Nạn dịch
bệnh. 3, Nạn binh đao. Thời kỳ bây giờ là diệt kiếp, trong tiểu kiếp thứ chín của
trụ kiếp. Lúc Phật Thích ca ra đời thì tuổi thọ con người là một trăm tuổi. Từ khi
đức Phật vào Niết Bàn gần khoảng 3 ngàn năm, cho nên bây giờ tuổi thọ con
người khoảng 80 tuổi. Nếu qua bốn ngàn năm thì tuổi thọ con người giảm còn
ba mươi tuổi thì sẽ bắt đầu phát sinh ba tai nạn nhỏ. 

Nạn đói

Thời xưa đại địa thanh tịnh, nhân dân hòa lạc, sau đó từ từ phát sinh các điều ác
như: giết hại, trộm cắp, tà dâm và nói dối, đợi đến khi tuổi thọ con người còn
khoảng ba mươi tuổi, thì tâm con người chẳng như xưa, tà kiến điên đảo làm đủ
mười điều ác. Trải qua thời gian dài thì loài người chết đói phân nửa, đó là nạn
đói.

Nạn dịch bệnh

Tuổi thọ con người, vào khoảng hai mươi tuổi, thì tâm con người ác cực điểm,
bèn phát sinh đại dịch, ai cũng bị bệnh, chẳng có thuốc trị. Dịch bệnh này
truyền nhiễm nhanh chóng, xương khô phơi đầy đồng, trải qua thời gian, nhân
loại chết gần hết, chỉ còn một phần nhỏ. 

Nạn đao binh

Kinh Hoa Nghiêm Đại Phương Quảng Phật tóm lược (Quyển 02)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/kinh-hoa-nghiem-dai-phuong-quang-phat-tom-luoc-quyen-02.html

https://www.tapchinghiencuuphathoc.vn/van-de-xoa-doi-giam-ngheo-theo-quan-diem-phat-giao.html
https://tapchinghiencuuphathoc.vn/van-nan-dich-benh-va-phuong-phap-doi-tri-theo-quan-diem-cua-phat-giao.html
https://tapchinghiencuuphathoc.vn/goc-nhin-dao-phat-ve-chien-tranh-va-hoa-binh.html


Khi tuổi thọ con người còn khoảng 10 tuổi, thì thân cao chỉ được 1 thước. Kiếp
diệt thì một tuổi giảm một tấc, kiếp tăng thì một tuổi tăng lên một tấc. Thời đại
này con người chẳng còn hiếu kính, giết hại lẫn nhau, không cha mẹ, không vợ
chồng, không con cái, không nhìn nhận lục thân quyến thuộc. Vì nghiệp lực sở
cảm, ai ai cũng cho rằng mình không giết chết họ thì họ sẽ giết chết mình. Cho
nên thấy người là chém giết. Con người chẳng còn bấy nhiêu. Những số người ít
ỏi thì sợ hãi, trốn vào rừng sâu núi thẳm, cảm thấy tủi hổ.

Khi tai nạn qua rồi, loài người từ từ trở lại cuộc sống xã hội, biết hổ thẹn, biết sợ
hãi, cải ác làm lành, có quan niệm luân lý, đạo đức, từ bi, nhân quả. Loài người
dần dần tăng trưởng hướng thượng, ai ai cũng hòa bình, nói chuyện nhân nghĩa,
nói đạo đức, cảm tình dung hợp, chẳng có tư tưởng ích kỷ tư lợi, chẳng có hành
vi xấu ác. Lúc bấy giờ sinh sống an định, cơm no áo ấm, ai ai cũng có tâm từ bi
hỷ xả - bốn vô lượng tâm. Ai ai cũng tin chân lý nhân quả báo ứng.

Pháp tính về kiếp số

Bắt đầu từ tuổi thọ con người, mỗi một trăm năm thì tăng thêm một tuổi, tăng
đến bốn vạn tám ngàn tuổi thì dừng. Rồi lại cứ một trăm năm giảm xuống một
tuổi, giảm đến mười tuổi thì ngừng. Một tăng, một giảm như vậy được gọi là một
tiểu kiếp. Một trung kiếp thì bằng 20 lần tiểu kiếp. Trải qua 4 lần trung kiếp thì
bằng 1 đại kiếp. Thế giới hình thành: Trong 20 tiểu kiếp không, thì thế giới
chẳng có gì. Đến khi kiếp thành thì đầu tiên trời đổ mưa to, từ từ hết mưa, nước
rút, gió thổi to mà thành thế giới. Thế giới thành thì có chúng sinh và thực vật
sinh trưởng, dần dần có bộ lạc, có văn hóa, có quốc gia, có chiến tranh. Từ trụ
kiếp diễn biến đến hoại kiếp; hoại kiếp qua rồi thì kiếp không; kiếp không qua
rồi thì đến kiếp thành. Cứ hết rồi lại bắt đầu, tuần hoàn không ngừng. 

Pháp thánh nhân

Tức là pháp bốn thánh pháp giới:

1, Pháp giới của Phật: Một thừa pháp chân thật, pháp chân không diệu hữu
trung đạo đệ nhất nghĩa.

2, Pháp giới của Bồ tát: Pháp lục độ vạn hạnh.

3, Pháp giới của Duyên giác: Pháp mười hai nhân duyên.

4, Pháp giới của Thanh văn: Pháp bốn Diệu Đế. Đó đều là pháp tu hành của các
bậc Thánh nhân, pháp giáo hóa chúng sinh. 

Kinh Hoa Nghiêm Đại Phương Quảng Phật tóm lược (Quyển 02)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/kinh-hoa-nghiem-dai-phuong-quang-phat-tom-luoc-quyen-02.html



Niết bàn

Niết bàn có 3 thứ:

1, Hữu dư Niết bàn: Là Niết bàn của các bậc A La Hán đắc được.

2, Vô dư Niết bàn: Là Niết bàn của Bồ tát đắc được.

3, Cứu kính Niết bàn: Là Niết bàn của chư Phật đắc được. 

Báo thân phàm phu của chúng ta là: vô thường, khổ, không, vô ngã. Đây là bốn
sự khổ. Pháp thân của chư Phật là: thường, lạc, ngã, tịnh. Bốn sự vui. Mục đích
chúng ta học Phật pháp là lìa khỏi bốn sự khổ của báo thân, mà đắc được bốn
sự vui của pháp thân. Cơ bản luân lý của Phật giáo tức là chân không và diệu
hữu. Tiểu thừa nói về có, đại thừa nói về không, rơi vào sự thấy hai bên có và
không. Cuối cùng Phật nói trung đạo chân không diệu hữu, không thiên về có,
cũng không thiên về không, khiến cho chúng sinh không chấp trước. Trong
không, có cái có, trong có, có cái không. Không, có chẳng hai. Trong Tâm kinh
có nói:

"Sắc chẳng khác không
Không chẳng khác sắc
Sắc tức là không,
Không tức là sắc."

Thần thông của Phật là vô tận, cho nên nói thần thông biển trí tuệ, giống như
biển cả chẳng có bờ mé. Trong kinh Phật thường dùng chữ “biển” để hình dung
nghĩa lý rộng lớn. Thần thông có sáu thứ: 1, Thiên nhãn thông. 2, Thiên nhĩ
thông. 3, Tha tâm thông. 4, Túc mạng thông. 5, Thần túc thông. 6, Lậu tận
thông

Trí tuệ có hai thứ: 1, Căn bản trí tức là trí tuệ tiên thiên. 2, Hậu đắc trí tức là trí
tuệ hậu thiên.

Một là từ trong thiền định mà đắc được, tiên thiên trí. Một là từ trong kinh
nghiệm đắc được, hậu thiên trí. Xưa kia Như Lai tu, một vị thiên vương hỏi rằng
Ngài tu các công đức gì? Như Lai đáp là cúng dường vô lượng các đức Phật. Đức
Phật Thích ca tại nhân địa tu hành, gặp đức Phật Nhiên Đăng ra đời, Ngài cúng
dường năm cành hoa sen và dùng tóc trải dưới bùn, thỉnh đức Phật bước qua,
cho nên được thọ ký vị lai sẽ thành Phật. Cúng dường mới là y giáo phụng hành,
y pháp tu hành mới có công đức. Một số người cho rằng trang nghiêm đạo
tràng, cúng dường pháp cụ, hương đèn hoa quả, thì có công đức. Tuy nhiên, có
công đức mà là công đức nhỏ. Vua Lương Võ Đế hỏi Tổ Bồ đề Đạt Ma: 

Kinh Hoa Nghiêm Đại Phương Quảng Phật tóm lược (Quyển 02)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/kinh-hoa-nghiem-dai-phuong-quang-phat-tom-luoc-quyen-02.html

https://tapchinghiencuuphathoc.vn/kinh-thu-lang-nghiem-niet-ban-khong-phai-la-noi-chon-de-di-tim-p-6.html


- “Tôi tạo rất nhiều chùa, biên chép rất nhiều kinh, luận. Độ rất nhiều tăng, ni,
có công đức gì chăng?”

Tổ Đạt Ma đáp: “Chẳng có công đức gì hết”.

- "Tại vì sao?"

Vì công đức này là quả báo nhỏ ở cõi trời, cõi người. Là nhân hữu lậu, là nhân
thế tục, giống như bóng theo hình, xem thì có nhưng thực tế là hư vọng.

- "Vậy chân công đức là gì?"

Công đức chân chính là trí tuệ thuần tịnh, thần diệu, và viên dung, bản tính của
nó là không tịch. Công đức này chẳng phải dùng phương pháp thế tục mà có
được. Là gốc tâm tin nghiệp thanh tịnh. Cúng dường mười phương chư Phật, là
dùng gốc để sinh ra tâm tin, thì tu gì cũng đều là nghiệp thanh tịnh, mà chẳng
phải là nghiệp nhiễm ô. Tức cũng là thân thanh tịnh, miệng thanh tịnh, ý thanh
tịnh, ba nghiệp thanh tịnh chẳng có 1 chút nhiễm ô. “Thân Phật vô tướng lìa cấu
nhiễm”. Pháp thân của Phật là khắp pháp giới. Tuy đầy khắp pháp giới, nhưng
chẳng có hình tướng. Vì chẳng có hình tướng, mới đầy khắp pháp giới. Nếu có
hình tướng thì có giới hạn, có bờ mé. Vì vô hình tướng cho nên tất cả trần cấu
chẳng nhiễm ô. Nếu như có hình tướng thì sẽ có trần cấu. Vô tướng thì tự nhiên
chẳng dính bụi trần.

Trần cấu là gì?

Trần cấu này chẳng phải trần cấu có hình tướng, mà là vô minh phiền não cấu,
tức cũng là khởi vọng tưởng. Phàm là trong tâm chẳng thanh tịnh, tư tưởng
không chân chính, đều là hiện tượng của sự dơ bẩn. Đức Phật thì chẳng còn
tướng ta, tướng người, tướng chúng sinh, tướng thọ mạng. Bốn tướng này đều
không, muốn có trần cấu cũng chẳng có được. Cho nên nói lìa cấu nhiễm, tức
cũng là lìa tất cả pháp ô nhiễm.  “Thường trụ từ bi thương chúng sinh”. Thường
trụ đại từ, đại từ là thương xót chúng sinh. Luôn luôn phát nguyện đại bi,
nguyện cứu thoát chúng sinh, khiến chúng sinh lìa khỏi sự khổ trong tam giới,
đắc được sự vui sướng Niết bàn. “Thế gian ưu hoạn thảy tiêu trừ”. Thế gian tức
là thế giới, ưu hoạn tức là ưu sầu hoạn nạn. Ưu hoạn thế giới này quá nhiều. Vì
quá nhiều cho nên chúng sinh ở trong biển ưu hoạn, chìm đắm không ngộ.
Song, Phật dùng tâm từ bi, tâm thương xót để giải thoát ưu hoạn, khiến cho
không tồn tại nữa. 

Kinh Hoa Nghiêm Đại Phương Quảng Phật tóm lược (Quyển 02)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/kinh-hoa-nghiem-dai-phuong-quang-phat-tom-luoc-quyen-02.html



Ảnh minh họa thiết kế bởi AI - Tạp chí Nghiên cứu Phật học

Phần 2. "Phật", "Bồ tát" và con đường của bậc
Thánh

Phật là bậc Đại giác. Ai chân chính giác ngộ viên mãn thì người đó là Phật. Nếu
ai còn hồ đồ thì người đó là chúng sinh. Do đó, biết chúng sinh và Phật khác biệt
giữa mê và giác. Mê là chúng sinh, giác là Phật, Lục Tổ Huệ Năng nói: “Pháp
vốn chẳng đốn tiệm, Mê ngộ có sớm muộn.” Nghĩa là pháp bổn thể chẳng có
đốn và tiệm. Đốn pháp là do tiệm mà thành đốn, tiệm pháp là do đốn mà thành
tiệm. Chỉ là chúng sinh mê và giác, có sớm có muộn, bất quá là thời gian sớm
muộn mà thôi. Thần thông lực của Phật là gì? Tức là ba thân, bốn trí, năm nhãn,
sáu thông:

Ba thân là: Pháp thân, Báo thân và Ứng hóa thân. Bốn trí là: Thành sở tác trí,
Diệu quán sát trí, Bình đẳng tính trí, Đại viên cảnh trí. Năm nhãn là: Nhục nhãn,
Thiên nhãn, Pháp nhãn, Huệ nhãn, Phật nhãn. Sáu thông là: Thiên nhãn thông,
Thiên nhĩ thông, Tha tâm thông, Túc mạng thông, Thần túc thông và Lậu tận
thông.

Phật ở trong 1 niệm, hiện khắp cõi nước chư Phật trong mười phương, đi giáo
hóa chúng sinh. Phật nói kinh Hoa Nghiêm, tuy là ngồi dưới cội Bồ đề nhưng
pháp thân đến mọi cõi nước, đồng thời nói giáo lý viên đốn. Phật Thích ca trong
quá khứ, khi còn tại nhân địa, trải qua vô lượng vô biên số đại kiếp, vì đại kiếp
quá nhiều, giống như biển, không cách chi tính được con số chắc chắn, nên gọi

Kinh Hoa Nghiêm Đại Phương Quảng Phật tóm lược (Quyển 02)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/kinh-hoa-nghiem-dai-phuong-quang-phat-tom-luoc-quyen-02.html



là biển đại kiếp. Trong lúc đó, đức Phật khéo nói tất cả nghĩa các bậc. Đất dùng
sinh trưởng làm nghĩa, vạn vật đều từ đất sinh trưởng lên. Bậc nghĩa là từ bậc
phàm phu mà đạt đến bậc Thánh nhân. Ở trong khoảng giữa này, phải trải qua
thời gian rất dài, mới có thể thành tựu địa vị Thánh nhân, cho nên bậc nghĩa là:
Dùng đủ thứ phương tiện để giảng nói. Sở thuyết pháp phương tiện chẳng có bờ
mé, nói không hết được, nói ngang nói dọc, cũng nói chẳng hết được.

Tất cả Bồ tát muốn thành Phật, trước hết đều phải ở cung trời Đâu Suất, đợi cơ
duyên chín mùi, sẽ hàng sinh xuống nhân gian hậu bổ Phật vị, giáo hóa tất cả
chúng sinh, khiến cho chúng sinh lìa khổ được vui. Bây giờ Bồ tát Di Lặc, đang ở
tại cung trời Đâu Suất, đợi tương lai sẽ đến thế giới này thành Phật, làm giáo
chủ. Khi nào Bồ tát Di Lặc mới thành Phật? Bây giờ là trụ kiếp, kiếp thứ chín của
kiếp giảm. Tuổi thọ của con người khoảng bảy, tám mươi. Mỗi một trăm năm
giảm xuống một tuổi, giảm đến mười tuổi thì mới tăng thêm tuổi thọ, cũng là
một trăm năm tăng lên một tuổi. Tăng đến tám vạn bốn ngàn tuổi thì mới giảm,
giảm xuống tuổi thọ con người còn tám vạn tuổi, thì Bồ tát Di Lặc bèn cưỡi voi
trắng sáu ngà, từ cung trời Đâu Suất hàng sinh nhân gian, giáo hóa chúng sinh. 

Đại oai lực của Phật, là do đức hạnh tích tập nhiều kiếp mà thành tựu. Bổn lai
thế giới này sẽ hư hoại, nhưng đức Phật dùng đại oai thần lực, bảo trì cho thế
giới được bình an, và còn diễn nói đủ thứ pháp lành, dùng phương tiện khéo léo
để giáo hóa chúng sinh, làm cho chúng sinh giác ngộ, biết khổ hải vô biên, hồi
đầu thị ngạn. Có nghĩa là biển khổ mênh mông, quay đầu là bờ. Chư Phật hiện
tất cả thần thông diệu dụng, khiến cho căn tính chúng sinh và bản tính thanh
tịnh không còn ô nhiễm. Không những thân thanh tịnh mà tâm cũng thanh tịnh.
Chúng sinh có căn lành là do trong kiếp trước đã trồng rất nhiều căn lành, rất
nhiều công đức trong ruộng phước, cho nên đời này có phước báu, căn lành sâu
dày. Có những chúng sinh trong đời này, không làm lành mà lại làm ác, tại sao
chẳng có quả báo ác? Vấn đề này có một số người không hiểu được. Đó là vì
kiếp trước họ đã trồng căn lành, đời này tuy làm ác, nhưng quả lành kiếp trước
chín mùi, còn quả ác thì chưa kịp trổ. Đến khi quả ác chín mùi, họ sẽ thọ nhận
quả đó. Có những chúng sinh đời này, làm lành không làm ác, nhưng lại chịu
quả báo ác, đó là vì kiếp trước trồng rất nhiều nhân ác, đời này tuy đang làm
lành nhưng quả ác đã trổ, phải thọ nhận, nhân lành đang gieo chưa kịp trổ quả. 

Căn tính chúng sinh mỗi người đều khác nhau, do đó cảnh giới của mỗi người
cũng chẳng giống nhau. Sự tham muốn của mỗi chúng sinh cũng khác biệt, có
người muốn làm quan, có người muốn phát tài, có người muốn ở nhà cao cửa
rộng, có người muốn chạy xe sang. Đủ thứ tham muốn về vật chất này, làm cho
khí chất bẩm tính của con người mai một và che lấp trí tuệ quang minh của con
người. Tất cả chư Phật, tùy theo sở thích của chúng sinh để giáo hóa họ, khiến

Kinh Hoa Nghiêm Đại Phương Quảng Phật tóm lược (Quyển 02)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/kinh-hoa-nghiem-dai-phuong-quang-phat-tom-luoc-quyen-02.html



cho họ trồng căn lành. Có căn lành rồi thì sở thích cũng thanh tịnh, chẳng có tất
cả dục niệm. Tại sao chúng ta không giải thoát được? Vì bị tài, sắc, danh, ăn,
ngủ, năm dục trói buộc. Khi nào cởi mở được sự trói buộc thì lúc đó đắc được tự
tại. 

Hạnh Bồ đề

Tức là hạnh nguyện giác đạo, đó là:

Tự tính chúng sinh thệ nguyện độ,
Tự tính phiền não thệ nguyện đoan,
Tự tính pháp môn thệ nguyện học,
Tự tính Phật đạo thệ nguyện thành.

Bồ tát đạo là hành vi quên mình cứu người, giúp người mà không đòi hỏi sự đền
ơn. Phải chịu khó vun bồi công đức, khi phước tuệ đầy đủ mới gọi là thành Phật.
Các hàng Bồ tát tu bồ đề, trên cầu Phật đạo, dưới cứu khổ trăm đường, cúng
dường tất cả chư Phật.

Pháp thanh tịnh

Là pháp không ích kỷ, không tự lợi, không đố kỵ, không chướng ngại, không có
ô nhiễm tham sân si ba thứ độc. Tất cả các đức Phật ở đời hiện tại, đều kiến lập
đạo tràng. Đạo tràng tức là chỗ tu đạo. Đức Phật Thích ca nói kinh Hoa Nghiêm
Đại phương Quảng Phật ở tại bảy đạo tràng:

1, Bồ đề Đạo Tràng. 2, Điện phổ Quang Minh. 3, Cung trời Đao Lợi. 4, Cung trời
Dạ Ma. 5, Cung trời Đâu Suất. 6, Cung trời Tha Hóa. 7, Rừng Thệ Đa.

Phàm là chỗ nào có giảng kinh thuyết pháp, đều gọi là đạo tràng. Giảng kinh gì
thì gọi là pháp hội đó, ví như pháp hội Hoa Nghiêm, pháp hội Pháp Hoa,...

Thiền định tam muội

Thiền dịch là tĩnh lự. Tĩnh tức là chỉ tức, lự tức là tư lự. Tóm lại, thiền là ngưng
bặt tất cả mọi sự suy nghĩ vọng tưởng. Tam muội dịch là định. Vọng tưởng là
mây trôi, chân tâm là mặt trời. Mây che lấp mặt trời, cho nên ánh sáng mặt trời
không hiện được. Thiền định là gió, thổi tan sạch mây trôi. Mây bay đi rồi thì
ánh sáng hiện ra. Tu thiền định tức là ngưng bặt vọng tưởng, không còn vọng
tưởng thì trí tuệ hiện tiền, tức cũng là khai ngộ. 

Ba thứ trí tuệ gồm có: Văn tuệ, Tư tuệ, Tu tuệ.

Kinh Hoa Nghiêm Đại Phương Quảng Phật tóm lược (Quyển 02)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/kinh-hoa-nghiem-dai-phuong-quang-phat-tom-luoc-quyen-02.html



Văn là nghe pháp có thể đắc được trí tuệ. Tư là tư duy, cũng có thể đắc được trí
tuệ. Tu là tu hành, càng có thể đắc được trí tuệ. Đây là ba yếu tố trí tuệ. Ba tuệ
này là hậu đắc trí, do học mà biết. Thiền định là căn bản trí sinh mà có. Ba thứ
trí tuệ này phóng ra một thứ quang minh, chiếu khắp tất cả chúng sinh, khiến
cho chúng sinh cũng được đắc. Muốn biết đã trồng nhân gì trong đời trước thì
đời này quán chiếu xem mình đang gặp những cảnh gì, hưởng thụ những gì, đó
là kết quả từ nhân đời trước. Nếu nhân lành sâu dày, thì ta đang gặt quả lành.
Nếu trồng nhân ác, thì ta chịu quả xấu. Mỗi chúng sinh đều có tướng nghiệp báo
riêng của mỗi người, chẳng ai giống ai. Người có tướng nghiệp báo loài người,
trâu bò có tướng nghiệp báo trâu bò, loài nào đi với nghiệp báo loài đó. 

Âm thanh của chư Phật gọi là âm viên mãn. Âm viên mãn là loại âm mà bất kì
chúng sinh nào khi được nghe đều sẽ có cơ hội khai ngộ, chứng đạo quả, liễu
thoát sinh tử, đắc được Niết bàn. Loài người, A Tu La, loài ngạ quỷ, loài địa ngục
cũng đều như thế mà ngộ hiểu. Âm thanh Như Lai là không có bờ mé.

Cảnh giới khoái lạc của Thánh nhân

Tức là Niết bàn bốn đức: thường, lạc, ngã, tịnh. Sự khoái lạc này là cứu cánh. Sự
khoái lạc trong thế gian là trong khổ làm vui. Sự vui sướng thế gian không nằm
ngoài tiền tài, danh vọng, dục ái. Còn sự vui sướng của xuất thế gian là vui
sướng chân thật, chẳng mất đi đâu, cũng tức là thường, lạc, ngã, tịnh. Người có
tâm sân hận thì thuộc về đường A Tu La. A Tu La thích đấu tranh, luôn luôn
tranh thắng, tranh đệ nhất. Trên trời có A Tu La, ở nhân gian cũng có A Tu La. A
Tu La trên trời thường tác chiến với chư Thiên. A Tu La nhân gian thường phát
sinh đại chiến, dẫn đến nước này đánh nhau với nước kia, chủng tộc này đánh
nhau với chủng tộc kia, tôn giáo này đánh nhau với tôn giáo kia. A Tu La có hai
loại là âm và dương. A Tu La thuộc dương tức là quân đội trên thế gian, A Tu La
thuộc âm là những kẻ trộm cướp bất lương. Phàm là kẻ làm ác giết hại đều là A
Tu La, hoặc chúng sinh nào thích đấu tranh cũng đều gọi là A Tu La. Trong loài
súc sinh và ngạ quỷ, cũng có A Tu La. Tâm sân hận của chúng rất lớn. Nếu ai ai
cũng có tâm từ bi thì sẽ không có sát sinh, không có chiến tranh.

Chúng sinh có tâm cống cao ngã mạn, lớn hơn cả núi. Tu hành cần diệt trừ được
bản ngã tự cao tự đại này. Phải dùng pháp môn thập lực, thì sẽ phá tan tâm ngã
mạn của chúng sinh. Thập lực là mười trí tuệ lực: 1, Xứ phi xứ trí lực. 2, Tam thế
nghiệp báo trí lực. 3, Thiền định giải thoát tam muội trí lực. 4, Các căn thắng liệt
trí lực. 5, Chủng chủng giải trí lực. 6, Chủng chủng giới trí lực. 7, Nhất thiết chí
xứ đạo trí lực. 8, Thiên nhãn vô ngại trí lực. 9, Túc mạng vô lậu trí lực. 10, Vĩnh
đoạn tập khí trí lực.

Kinh Hoa Nghiêm Đại Phương Quảng Phật tóm lược (Quyển 02)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/kinh-hoa-nghiem-dai-phuong-quang-phat-tom-luoc-quyen-02.html



Nghiệp

Nghiệp phân ra làm ba thứ:

1, Nghiệp thiện: Chúng ta tu bố thí, trì giới, nhẫn nhục, tinh tấn, thiền định và trí
tuệ, đó là lục độ vạn hạnh, lợi ích chúng sinh đó là nghiệp thiện.

2, Nghiệp ác: Chúng ta không tu lục độ vạn hạnh, trái lại còn làm nhiều điều ác,
không lợi ích chúng sinh, chuyên làm việc tổn hại, đó là nghiệp ác.

3, Nghiệp thiện ác hỗn tạp: Tạo nghiệp thiện thì có thể sinh về cõi trời, tạo
nghiệp ác thì có thể bị đọa vào địa ngục. Nếu gieo nhân thiện ác lẫn lộn, thì tùy
cảnh, thuận duyên mà từng nghiệp trổ tương ưng. 

Chúng sinh trong tâm thường có đủ thứ tâm phan duyên. Nếu khiến được sáu
căn không phan duyên với sáu trần, thì tâm sẽ thanh tịnh. Trên thế giới này,
thường có 2 loại người, một là vì lợi mà phan duyên, hai là vì danh mà phan
duyên. Cầu danh thì chết về danh, cầu lợi thì chết về lợi. Do như vậy mà tâm si
ám, không có trí tuệ soi sáng. Trong trí tuệ soi sáng, sự khai ngộ bao quát có
khai Phật tri kiến, thị Phật tri kiến, ngộ Phật tri kiến và nhập Phật tri kiến, bốn
thứ như vậy. Khai ngộ tất cả chúng sinh trí, tức là khai ngộ viên mãn tất cả
chúng sinh, khiến cho họ được đắc bốn thứ tri kiến, cho nên gọi là nhất thiết trí.
Nhất thiết trí tức là Phật trí.

Các môn quán Phật không chỗ có. Chúng sinh muốn quán pháp thân của Phật,
dùng đủ loại phương pháp cũng không nhìn thấy Phật. Vậy nhìn không thấy
Phật, phải chăng không có Phật? Không phải. Giống như chúng ta nhìn hư
không, liệu có nhìn thấy hư không chăng? Không thấy. Vì hư không không có
hình tướng, nhìn không thấy hư không, mà dùng đủ thứ phương tiện để cố thấy
hư không ra sao, kết quả vẫn là chẳng thể nhìn thấy, nếu đã nhìn thấy một cái
gì đấy thì lại chẳng còn là hư không. Pháp thân Phật cũng thế, chúng ta không
nhìn thấy hư không nhưng không thể nói là chẳng có hư không. Không nhìn thấy
Phật, không thể nói là không có Phật, đó là đạo lý tương đồng. Muốn đến mười
phương để tìm Phật, chẳng thể được vì pháp thân Phật là vô tại, vô bất tại. Pháp
thân của Phật như hư không, chỗ nào có hư không thì chỗ đó có pháp thân Phật
tồn tại. Mỗi vị Phật đều ở trong vô lượng biển kiếp mà tu hành, cho nên tất cả
chư Phật đều siêu việt hơn người. Vì tâm nhẫn nại của Phật lớn nhất, bất cứ gặp
việc gì cũng đều nhẫn nhục được, nhẫn được những gì người khác không thể
nhẫn. Bất cứ gặp việc gì cũng đều khiêm nhường. Bất cứ gặp việc gì cũng đều
chịu được, chịu những gì người khác không thể chịu. Phật tu đủ thứ hạnh môn
như vậy, đều tu hành viên mãn. Phật có đại nhẫn nhục, đại khiêm nhường, đại
chịu đựng, đều do tu tập các hạnh mà được. Phật đại bố thí, đại trì giới, đại

Kinh Hoa Nghiêm Đại Phương Quảng Phật tóm lược (Quyển 02)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/kinh-hoa-nghiem-dai-phuong-quang-phat-tom-luoc-quyen-02.html



nhẫn nhục, đại tinh tấn, đại thiền định, đại Bát nhã cũng do tu các hạnh mà
được. 

Tại sao phải tu các hạnh? Vì muốn diệt trừ tất cả vô minh, ngu si, đen tối của
chúng sinh thế gian. Vô minh sinh ra tức là ngu si. Ngu si tức là đen tối. Phải
diệt sạch si, ám, thì sẽ đắc được đại quang minh tạng.
Tại sao tất cả chúng ta thọ khổ? Vì do chúng ta chẳng tu phước. Tại sao Phật
không còn khổ? Vì Phật tu phước tuệ trong ba đại A tăng kỳ kiếp. Phước do tích
lũy từng chút từng chút mà thành. Chúng ta luôn luôn làm lợi ích cho người là tu
phước, luôn luôn giúp đỡ người là tu phước, luôn luôn không ích kỷ là tu phước,
luôn luôn không tự lợi là tu phước. Tóm lại, luôn luôn phải vun bồi tu phước.
Phật ở trong vô lượng kiếp quá khứ xa xưa, tu các pháp môn Ba la mật. 

Ba la mật dịch là đáo bỉ ngạn, được tạm hiểu là đến bờ bên kia. Pháp ba la mật
rộng lớn này, từ ba la mật nhỏ mà hạ thủ công phu, tích lũy từng chút từng chút
mà thành. Ba la mật nhỏ tu nhiều rồi thì thành Ba la mật rộng lớn. Phật siêng
năng tinh tấn không biếng lười. Phật tu Ba la mật thì không màng đến lớn nhỏ
hoặc cao thấp, mà tất cả đều tu hết, tức là pháp vi tế nhất cũng tu, tuyệt đối
không bỏ qua. Tính của nghiệp vốn chẳng có, vì chúng sinh vô minh cho nên
sinh ra mê hoặc, mê mờ có rồi thì tạo nghiệp sai quấy. Khi hiểu biết thì tạo
nghiệp thiện, khi hồ đồ thì gây ra nghiệp ác. Tạo nghiệp thiện cần nhân duyên
thiện, tạo nghiệp ác cần nhân duyên ác. Phật vì tất cả chúng sinh thế gian, cho
nên thường nói pháp nhân duyên tính của nghiệp. Khiến cho chúng sinh minh
bạch nguồn gốc tính của nghiệp, nhân duyên gì thì sinh tính nghiệp đó. Bất cứ
pháp gì, bản tính của nó đều thanh tịnh, chẳng có dơ bẩn. 

Phần 3. Giáo lý viên mãn

Giáo lý được chia thành mấy loại như sau: Tiểu giáo, thủy giáo, chung giáo, đốn
giáo, viên giáo. Tiểu, thủy, chung, ba giáo này là bán tự giáo. Đốn, viên, hai
giáo này là viên mãn giáo. Căn cứ theo Thiên Thai giáo thì phân làm tạng giáo,
thông giáo, biệt giáo viên giáo. Tạng, thông, hai giáo này là bán tự giáo, biệt
giáo là đối với bán tự giáo nói rõ mãn tự giáo, viên giáo là mãn tự giáo. Thiên
Thai giáo còn có đốn, tiệm, bí mật, bất định bốn giáo, đây thuộc về bất viên
giáo. Những gì nói bây giờ là giáo lý viên mãn tức là viên giáo. Chuyển bánh xe
pháp giáo lý viên mãn, tức là pháp đại thừa. Kinh điển đại thừa là gì? Như: Kinh
Hoa Nghiêm, Kinh Pháp Hoa, Kinh Niết Bàn, Kinh Lăng Nghiêm, Kinh Lăng Già,
Kinh Kim Cang, Kinh Di Đà,... đều là kinh đại thừa.  

Khổ thế gian có ba sự khổ, tám sự khổ, vô lượng sự khổ, những sự khổ này
không dễ gì tiêu diệt được. Nay kinh giải thích ba sự khổ, tám sự khổ và vô

Kinh Hoa Nghiêm Đại Phương Quảng Phật tóm lược (Quyển 02)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/kinh-hoa-nghiem-dai-phuong-quang-phat-tom-luoc-quyen-02.html



lượng sự khổ. Ba sự khổ tức là khổ khổ, hoại khổ, hành khổ

1, Khổ khổ: Là cái khổ đơn thuẩn. Ăn không no, mặc được đủ ấm, nơi ở thấp
kém, không chốn dung thân, đó là sự khổ đơn thuần.

2, Hoại khổ: Là khổ của sự tan hoại, không bền chắc. Buôn bán bị thua lỗ, tài
sản bị phá hoại, niềm vui không lâu dài, đó là khổ về sự hủy hoại.

3, Hành khổ: Khổ về sự vận hành bao vây đời sống con người, tức là quy luật
sinh già bệnh chết. Trong đây gồm có tám sự khổ là: Sinh, già, bệnh, chết, ái
biệt ly, oán tăng hội, cầu bất đắc, ngũ ấm xí thạch. (1), Khổ về sinh: Sinh khổ
như thế nào? Khi sinh ra thì non nớt, lệ thuộc, đau đớn khôn cùng cả mẹ và con.
(2), Khổ về già: Về già thì lão hóa, bệnh tật, tai điếc, mắt mờ, tay chân bủn rủn.
(3), Khổ về bệnh: Bệnh thì toàn thân không tự tại. (4), Khổ về chết. (5), Khổ về
ái biệt ly. Ái biệt ly là yêu thương mà phải xa lìa. Khi người thân sinh ly tử biệt
thì càng đau đớn khôn nguôi. (6), Khổ về oán tăng hội: Tức là oán thù mà phải
hội họp. Người mà ta không thích, hoặc ghét cay ghét đắng lại thường phải gặp.
(7), Khổ cầu bất đắc. Cầu bất đắc là mong muốn, cầu ước mà không được. Con
người cầu nhiều nhất là danh, lợi, nhưng chưa chắc đã toại nguyện. (8), Khổ về
năm ấm xí thạnh. Tức cơ thể không hài hòa, đau mỏi, bệnh tật.

Vô lượng khổ tức là khổ không nói hết được. Thế giới Ta bà này đầy rẫy sự
thống khổ, nhưng chúng sinh thế giới này lấy khổ làm vui, còn không muốn ra
khỏi tam giới, thật đáng thương xót! Thế gian chẳng phải là 1 thứ, mà là có vô
lượng vô biên thế gian, cho nên nói tất cả thế gian. Trong tất cả thế gian phân
làm ba thế gian:

1, Chính giác thế gian: Tức là lúc Phật còn tại thế

2, Khí thế gian: Tức là sơn hà đại địa, tức cũng là y báo

3, Chúng sinh thế gian: Tức là thế giới chúng sinh ở, cũng được gọi là chính báo

Còn có lối nói khác, phân ra thế gian này, thế gian kia và vô lượng các thế gian.
Thế giới này, thế giới kia và vô lượng thế giới. Quốc độ này, quốc độ kia và vô
lượng các quốc độ, đó cũng gọi là tất cả thế gian. Chân đạo sư tức là đạo sư chỉ
dẫn chân chính, cũng là đạo sư chân chính hiểu biết tất cả chân lý, chẳng có
tâm ích kỷ tự lợi, là đại công vô tư, đại từ bình đẳng, giáo hóa hết thảy tất cả
chúng sinh, bất cứ là thiện hay ác đều chẳng có tâm phân biệt, đều giáo hóa
bình đẳng. Chúng sinh thiện thì khiến cho họ thiện căn tăng trưởng, chúng sinh
ác thì khiến cho họ cải ác hướng thiện. Đức Phật chẳng bỏ một chúng sinh nào,
cho nên mới là đạo sư chân chính. Phật là đạo sư xuất thế gian, hướng dẫn ta từ
con đường đen tối chỉ dẫn đến con đường ánh sáng, khiến cho vô minh phiền

Kinh Hoa Nghiêm Đại Phương Quảng Phật tóm lược (Quyển 02)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/kinh-hoa-nghiem-dai-phuong-quang-phat-tom-luoc-quyen-02.html



não của ta thành bồ đề trí tuệ, khiến cho bạn bỏ mê về giác, bỏ tà theo chính,
cho nên là chân chính đại đạo sư.

Vì cứu chúng sinh mà xuất hiện. Phật xuất hiện ra đời, là vì cứu độ tất cả chúng
sinh lìa khổ được vui, liễu sinh thoát tử, khiến cho tất cả chúng sinh đắc được
chính giác, đạt được Niết bàn. Trong kinh Pháp Hoa có nói: “Phật vì một đại sự
nhân duyên mà xuất hiện ra đời”. Đại sự nhân duyên đó là sinh tử của chúng
sinh. “Khiến khắp chúng sinh được an lạc”. Phật độ tất cả chúng sinh, không
riêng gì chúng sinh thiện mới độ, mà chúng sinh ác cũng đều độ, khiến cho tất
cả đều bỏ mê về giác, bỏ tà về chính. An lạc tức là chẳng có tham sân si tất cả
phiền não. Khi đắc được an lạc chân chính thì sinh ra giới tâm, định tâm và tuệ
tâm.

Nếu y theo pháp mà tu hành, thì sẽ đạt đến bờ bên kia không sinh không diệt.
Từ tâm tham biến thành bố thí, đạt tới bờ bên kia bố thí. Từ không giữ giới mà
giữ giới được, đạt tới bờ bên kia giới luật. Nguồn gốc tâm nóng giận quá lớn, vì
tâm sân hận quá nặng, khi hiểu Phật pháp rồi, thì tu pháp môn nhẫn nhục, nhẫn
nhục thì đối trị tâm sân. Tâm sân hận chẳng còn, thì đạt tới bờ bên kia nhẫn
nhục. Nguồn gốc rất lười biếng, việc gì cũng chẳng muốn, khi hiểu Phật pháp
rồi, thì tinh tấn không giải đãi, tức là đạt được bờ bên kia tinh tấn. Nguồn gốc
chẳng muốn ngồi thiền vì lưng ê chân đau, chán nản, khi hiểu Phật pháp rồi thì
tự động muốn tu thiền định, tức là đạt đến bờ bên kia thiền định. Nguồn gốc rất
ngu si, không rõ lý sự, khi hiểu Phật pháp rồi thì siêng tụng kinh điển, nghiên
cứu tạng luận, đắc được trí tuệ, đó là bờ bên kia trí tuệ. 

Nếu có chúng sinh đáng được sự giáo hóa của Phật, thì khiến cho họ an vui, tiếp
tục thọ trì. Nếu những chúng sinh nào không đáng được độ, tức là chúng sinh đó
phạm vào ngũ nghịch mười điều ác. Ngũ nghịch tức là: Giết cha – giết mẹ - giết
A la hán – làm thân Phật chảy máu – phá hòa hợp Tăng.

Mười điều ác tức là: Sát sinh – trộm cắp – tà dâm – nói dối – thêu dệt – hai lưỡi –
chửi mắng – tham dục – sân hận – ngu si. 

Những loại chúng sinh này không kham thọ được sự giáo hóa. Thông thường có
bốn thứ sinh: 1, Sinh bằng thai, tức là có bào thai. 2, Sinh bằng trứng, tức đẻ ra
quả trứng và nở từ quả trứng. 3, Sinh bằng ẩm thấp, tức các loài sinh ra ở môi
trường bẩn, ẩm ướt. 4, Sinh bằng biến hóa, ví như bướm. 

Nói rộng hơn thì chúng sinh có chín loài: 1, Thai sinh. 2, Noãn sinh. 3, Thấp sinh.
4, Hóa sinh. 5, Có sắc. 6, Không sắc. 7, Có tưởng. 8, Không tưởng. 9, Chẳng có
tưởng, chẳng không tưởng.

Kinh Hoa Nghiêm Đại Phương Quảng Phật tóm lược (Quyển 02)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/kinh-hoa-nghiem-dai-phuong-quang-phat-tom-luoc-quyen-02.html



Trong kinh Lăng Nghiêm, tám loài đồng như ở trên, riêng còn vài loài nữa là:
chẳng có sắc, chẳng không sắc, chẳng có tưởng, chẳng không tưởng, cộng
thành mười hai loài. Thật ra đại đồng tiểu dị, nội dung chẳng khác mấy. Tâm
chúng sinh như biển cả, không thể nghĩ bàn. Pháp giới tuy lớn nhưng không ra
ngoài tâm của chúng sinh. Tâm chúng sinh tuy nhỏ, nhưng bao khắp pháp giới.
Vì quan hệ như vậy cho nên mới nói: Tâm pháp, Phật pháp, chúng sinh pháp
chẳng có sự khác nhau. Pháp giới lớn, tâm lượng chúng sinh cũng lớn, Phật tính
cũng lớn, cho nên biển tâm của chúng sinh, chẳng có cách chi dùng ngôn ngữ
để diễn đạt. Vì nó không thể suy nghĩ, không thể luận bàn. Tất cả nghiệp
chướng có báo chướng và phiền não chướng. Nghiệp chướng tức là tạo tất cả
nghiệp ác làm chướng ngại tâm tu đạo. Báo chướng tức là nghiệp đã tạo ra phải
thọ quả báo, quả báo này cũng chướng ngại sự tu đạo. Làm súc sinh thì không
dễ gì nghe Kinh nghe pháp, làm ngạ quỷ thì càng không dễ gì nghe được Phật
pháp, những loại chúng sinh này không dễ gì tu đạo. Phiền não chướng tức là
người tu đạo phiền não quá nhiều, cũng sẽ chướng ngại sự tu đạo. Tất cả
chướng này đều gần với ma, nếu không cẩn thận sẽ lạc vào đường ma. Tổng trì
tức là tổng thân khẩu ý ba nghiệp thanh tịnh, trì giới định tuệ ba học viên minh.
Tổng là tổng tất cả các pháp, trì là hành tất cả các pháp. Tổng tất cả các pháp,
trì vô lượng nghĩa. Ý nghĩa tổng trì có vô lượng vô biên sự giải thích, cho nên nói
bờ mé không thể được. 

Biện tài như biển cũng vô tận. Bốn biện tài vô ngại của Phật, giống như biển cả,
chẳng cùng tận. Bốn vô ngại tức là bốn thứ trí biện thuyết pháp của Phật, Bồ
tát. Nơi ý nghiệp là trí, nơi khẩu nghiệp là biện. Bốn vô ngại biện tài là:

1, Pháp vô ngại biện tài

2, Nghĩa vô ngại biện tài

3, Từ vô ngại biện tài

4, Lạc thuyết vô ngại biện tài

Tóm lại, tức là biện tài vô ngại, nói ngang nói dọc, nói thô, nói tế, bất cứ nói thế
nào cũng đều có lý. “Chuyển được bánh xe pháp thanh tịnh”. Thường chuyển
bánh xe pháp thanh tịnh không thể nghĩ bàn, phá trừ tâm ô nhiễm của chúng
sinh, mà đắc được tâm thanh tịnh. Tâm thanh tịnh, thân thanh tịnh thì pháp tự
nhiên thanh tịnh. Như Lai là một trong mười danh hiệu của Phật. Mỗi vị Phật đều
có mười danh hiệu, tức là:

1, Như Lai: Pháp thân của Phật từ đạo như thật mà đến

Kinh Hoa Nghiêm Đại Phương Quảng Phật tóm lược (Quyển 02)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/kinh-hoa-nghiem-dai-phuong-quang-phat-tom-luoc-quyen-02.html



2, Ứng cúng: Đức Phật đoạn trừ ba hoặc và nhị tử, vạn đức phước tuệ đầy đủ,
xứng đáng thọ lãnh chúng sinh trong chín pháp giới cúng dường

3, Chính Biến tri: Trí tuệ của Phật chiếu tất cả các pháp, vừa chính lại vừa khắp
cùng

4, Minh Hạnh túc: Phước và tuệ của Phật đều đầy đủ. Ba minh là tuệ, năm hạnh
là phước

5, Thiện thệ thế gian giải: Phật tu chính đạo nhập Niết bàn, còn hiểu rõ tất cả
hình trạng thế gian

6, Vô thượng sĩ: Chính giác của Phật là vô thượng, chín giới chúng sinh không
thể so sánh được

7, Điều ngự trượng phu: Phật là bậc đại trượng phu, điều thuận tu chính đạo

8, Thiên nhân sư: Phật là đại đạo sư của trời người, giáo hóa hết thảy bỏ tà về
chính, cải ác hướng thiện.

9, Phật: Là thánh nhân đại giác ngộ

10, Thế Tôn: Phật là người tôn quý nhất trong thế gian

Đầy đủ mười hiệu mới xứng là Phật. Vì lòng đại từ bi, cho nên Phật sử dụng
pháp phương tiện, để tiếp dẫn chúng sinh. Từ bi như biển lớn, cho nên gọi
phương tiện biển đại từ. Người có phước báo, do đời trước đã trồng xuống nhân
công đức, cho nên đời này có tiền tài, có quyền thế giàu sang. Nếu càng bố thí
làm lành, thì đời sau nhất định tốt hơn so với đời này. Nếu đời này keo kiệt
không bố thí, thì đời sau nhất định không được như đời này. Thậm chí hưởng hết
phước, thì không chắc được tái sinh làm người. Phật điều phục tất cả chúng sinh
mà chẳng chấp trước nơi tướng. Trong kinh Kim Cang có nói: “Phật diệt độ tất
cả chúng sinh. Thật chẳng có chúng sinh được diệt độ”

Có nghĩa là không thủ nơi tướng, độ chúng sinh mà chẳng có tướng chúng sinh,
tức là chẳng chấp trước chúng sinh. Chúng ta làm việc gì, thì chấp trước vào
việc đó, bố thí cho người 1 ly nước, hoặc cho người một bát cơm, thì cho rằng
mình làm việc cao thượng, đó là chấp trước. Cho nên phải có tư tưởng tam luân
thể không:

1, Không thấy có người bố thí, như vậy thì có thể trừ ngã chấp, tức là không có
cái ta bố thí.

2, Không thấy có vật thí, như vậy thì có thể trừ san tham, tức là pháp không

Kinh Hoa Nghiêm Đại Phương Quảng Phật tóm lược (Quyển 02)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/kinh-hoa-nghiem-dai-phuong-quang-phat-tom-luoc-quyen-02.html



3, Không thấy có người nhận, không phân biệt người thân, kẻ thù, đều bình
đẳng bố thí, tức là người nhận không.

Được ba điều này đều không, thì mới là bố thí chân thật. Bằng không, nếu vỉ
danh vì lợi, thì biến thành bố thí có tư lợi ích kỷ, là bố thí hình thức, không phải
sự chân thật. Phật pháp có công năng vun bồi tưới bón, khiến cho chúng sinh
chẳng có căn lành, thì trồng căn lành, đã trồng căn lành thì khiến cho tăng
trưởng. Người căn lành tăng trưởng, thì khiến cho thành thục, người căn lành
thành thục, thì khiến cho giải thoát, sau đó khiến cho tất cả chúng sinh, đều
thành tựu Phật đạo, cho nên nói tất cả đều từ Phật sinh ra.

Đầu của Phật có hào quang, trên đỉnh đầu có nhục kế, tóc quắn xanh biếc, mắt
như trăng rằm, hào quang trắng phóng quang minh, lông mi cong như trăng
non, mắt sáng như gương, mũi chẳng hiện lỗ, môi đỏ như đan, răng trắng như
tuyết, bốn mươi cái răng, lưỡi dài quá mũi, tai dài gần đụng vai, toàn thân màu
hoàng kim, da trơn mịn, thể thơm như bông lan, ngực có chữ Vạn, tay dài quá
gối, ngón tay nhỏ dài, mu bàn chân cao dày, đi như thiên nga, tướng mã âm
tàng, đầu gối tròn cứng, âm thanh vi diệu, vân vân.

Ba mươi hai tướng này đều hiếm có trong đời, tức là quý tướng. Tại sao chúng
ta chẳng có những tướng này, vì kiếp trước chẳng tu phước chẳng tu tuệ, cho
nên chẳng có tướng tốt như thế. Nếu muốn có tướng mạo đoan chính thì phải
mau trì giới bố thí tu phước, tu tuệ mới có được tướng tốt. 

Pháp tịch tĩnh

Tức là không nói cũng không truyền, nên quán sát như thế, các pháp từ duyên
đến, thường đến tướng tịch tĩnh. Tướng của các pháp là tịch tĩnh, nhưng Phật
hiển hiện đại thần thông, giáo hóa chúng sinh, khai thị chúng sinh, khiến cho
chúng sinh đoạn trừ nghi hoặc. Cho nên Phật ở trong tịch tĩnh đạo tràng hiện ra
đủ thứ thần thông. Cảm ứng đạo giao tức là: Việc sở cầu của chúng sinh, mong
Phật, Bồ tát đáp ứng, toại tâm như ý, việc tâm mong muốn đều thành tựu. Cảm
là cảm động, chúng sinh kiền thành câu nguyện, hoặc tụng kinh, niệm danh
hiệu Phật. Ứng là phản ứng, Phật và Bồ tát phản ứng nguyện cầu của chúng
sinh, đáp ứng những sở cầu của chúng sinh. Đạo giao cũng như bật công tắc
điện, chỉ cần ấn vào thì đèn bật sáng.

Hai mươi lăm cõi

Gồm có: Dục giới với mười bốn cõi, Sắc giới với bảy cõi, Vô sắc giới với bốn cõi,
tổng cộng là hai mươi lăm. Mười bốn cõi Dục giới tức là:

Kinh Hoa Nghiêm Đại Phương Quảng Phật tóm lược (Quyển 02)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/kinh-hoa-nghiem-dai-phuong-quang-phat-tom-luoc-quyen-02.html



Bốn đường ác: A tu la, súc sinh, ngạ quỷ, địa ngục

Bốn đại châu: Nam Thiệm Bộ Châu, Đông Thắng Thần Châu, Tây Ngưu Hóa
Châu, Bắc Câu Lưu Châu. 

Sáu cõi trời dục giới: Trời Tứ Thiên Vương, Trời Đao Lợi, Trời Dạ Xoa, Trời Đâu
Suất, Trời Hóa Lạc, Trời Tha Hóa Tự Tại.

Sắc giới có bảy cõi tức là: Trời Sơ Thiền – Trời Nhị Thiền – Trời Tam Thiền – Trời
Tứ Thiền – Trời Đại Phạm – Trời Tịnh Không – Trời Vô Tưởng.

Vô Sắc Giới có bốn cõi tức là: Trời Không Vô Biên Xứ - Trời Thức Vô Biên Xứ -
Trời Vô Sở Hữu Xứ - Trời Phi Tưởng Phi Phi Tưởng Xứ. 

Phá phiền não hai mươi lăm cõi gọi là tịnh, phá nghiệp hai mươi lăm cõi gọi là
ngã, phá chấp hai mươi lăm cõi gọi là lạc. Chẳng còn sinh tử hai mươi lăm cõi
gọi là thường. Thường lạc ngã tịnh là bốn đức Niết Bàn. Phật nói pháp thế gian
là: vô thường, khổ, vô ngã, bất tịnh, đó là pháp phương tiện. Phật nói pháp xuất
thế là: thường, lạc, ngã, tịnh, đó là pháp chân thật. Vô thường là chúng sinh,
thường là pháp thân. Khổ là ngoại đạo, lạc là Niết bàn. Vô ngã là sinh tử, ngã là
Như Lai. Bất tịnh là hữu vi, tịnh là vô vi. Ví dụ trăng sáng là thường lạc ngã tịnh,
mây đen là vô thường khổ vô ngã bất tịnh. Pháp thế gian là mây đen che mặt
trăng, không thấy ánh sáng. Pháp xuất thế giống như gió mát, thổi mây bay đi
hết, thì lại thấy mặt trăng chiếu sáng. Phàm phu có bốn việc điên đảo: Lấy sinh
diệt vô thường, chấp làm thường. Lấy nghiệp khổ chấp làm vui. Lấy duyên giả
ngã chấp trước làm ngã. Lấy phiền não nhiễm ô, chấp trước làm tịnh. Cho nên
xoay vần mãi làm chúng sinh. Đấng giải thoát tức là chẳng còn mọi sự chấp
trước. Không còn chấp trước mới thật sự tự tại. Không trói không buộc, không
quái không ngại, không sầu không lo, không vui không giận, không bị ràng
buộc, không bị vật chất lung lay, thì vượt ra khỏi tam giới, như vậy là hoàn toàn
giải thoát. Nếu muốn được giải thoát thì tu đủ thứ phương tiện pháp môn, từ
phương tiện pháp môn mà đạt đến tự tại, từ tự tại mới đạt được giải thoát.

Chân chính giải thoát là chẳng có tướng giải thoát, chẳng có tính giải thoát,
không thể miêu tả giải thoát. Tự tại tức là tự do tự tại, tuyệt đối không miễn
cưỡng. Phương tiện tức là quán cơ đầu giáo, vì người thuyết pháp, theo bệnh
cho thuốc. Nhiếp tức là nhiếp thọ, giống như nam châm hút sắt. Nhiếp có hai lối
giải thích:

1, Triết nhiếp: Là dùng pháp môn mãnh liệt để triết phục những chúng sinh khó
điều phục

Kinh Hoa Nghiêm Đại Phương Quảng Phật tóm lược (Quyển 02)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/kinh-hoa-nghiem-dai-phuong-quang-phat-tom-luoc-quyen-02.html



2, Từ nhiếp: Là dùng tâm từ bi đi nhiếp thọ, khiến cho chúng sinh tự động đến
tín tâm Phật pháp, đến thấu hiểu Phật pháp, đến thực hành Phật pháp mà
chứng đắc Phật quả.

Quán sát phân làm hai thứ:

1, Quán sát trong định: Tức là ở trong thiền định quán sát nhân duyên chúng
sinh, nên nói pháp gì để khiến cho họ đắc được lợi ích.

2, Quán sát khi xuất định: Tức là dùng trí tuệ ở quán sát chúng sinh, nên dùng
pháp phương tiện gì để giáo hóa? Thì dùng pháp phương tiện đó. Trước thì dùng
sức thần thông để quán sát, sau thì dùng sức trí tuệ để quán sát.

Hai thứ quán sát này phải là người chứng quả vị mới làm được.Thấy quả thì biết
nhân, quán nhân thì biết được quả. Cảnh giới của chúng sinh thì phiền não, tịnh
náo, điên đảo. Cảnh giới của chư Phật thì thanh tịnh, vô vi mà vô bất vi. Làm
thế nào có thể đạt đến được cảnh giới chư Phật? Duy chỉ có 1 pháp môn, đó là
học tập Phật pháp, tu hành Phật pháp. Chúng sinh hữu tình thế gian ưu sầu khổ
não, nhiều như nước trong biển lớn, vừa rộng lớn, vừa thâm sâu. Biển khổ vô
biên, phải quay đầu tức là giác ngộ, giác ngộ tức là đến bờ giải thoát. Bờ tức là
cảnh giới của Phật, đến được đây thì chẳng còn biển ưu khổ nữa. Làm thế nào
để quay đầu? Tức là buông xả. Buông xả hết tất cả, buông xả được thì đắc được
tự tại. Tại sao có ưu khổ? Vì buông bỏ chẳng được. Tại sao buông bỏ chẳng
được? Vì nhìn không thấu được. Tại sao nhìn không thấu được? Vì chẳng có trí
tuệ. Tại sao không có trí tuệ? Vì chẳng tu đạo. Cho nên trước hết phải tu đạo,
sau mới có trí tuệ, có trí tuệ rồi thì nhìn thấu hết mọi sự mọi vật, nhìn thấu rồi
thì buông bỏ mới được. Buông bỏ được thì chẳng còn ưu bi phiền não. Phật hoàn
toàn tiêu diệt trừ sạch biển ưu khổ của chúng sinh, một chút ưu sầu khổ não
cũng chẳng còn. Phật dùng từ bi giáo hóa chúng sinh, thương xót độ khắp
chúng sinh, dùng đủ thứ phương tiện pháp môn để giúp đỡ chúng sinh. Chúng
ta là người tu đạo, đối với tất cả chúng sinh nên có tâm từ bi, ban vui cho chúng
sinh, cứu khổ chúng sinh, và nên có tâm thương xót, đồng khổ với chúng sinh,
đáng thương nỗi khổ của chúng sinh, tìm cách giải trừ nỗi khổ của chúng sinh.
Người tu đạo trước hết phải có tâm từ bi thương xót, nếu không, bất cứ tu hành
gì cũng không thể thành tựu, bất quả chỉ là liễu hán mà thôi. 

Thân của Phật thanh tịnh không gì sánh bằng. Vì Phật trừ hết sạch mọi nhiễm ô,
cũng trừ khử sạch tham sân si, chỉ tồn tại giới định tuệ, cho nên thân Phật thanh
tịnh. Chúng sinh đều hoan hỉ thấy pháp thân thanh tịnh. Thân chúng sinh thì ô
trược. Tại sao? Vì chẳng trừ khử tam độc tham sân si, cho nên không thanh tịnh.
Thân Phật thanh tịnh, do đó chúng sinh không những thích thấy pháp thân của
Phật, mà còn cung kính cúng dường thân Phật.  

Kinh Hoa Nghiêm Đại Phương Quảng Phật tóm lược (Quyển 02)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/kinh-hoa-nghiem-dai-phuong-quang-phat-tom-luoc-quyen-02.html



Đại trí tức là trí tuệ Bát nhã. Phương tiện cũng là trí tuệ Bát nhã. Phương tiện
pháp môn có vô lượng vô biên. Đối với mỗi căn cơ của chúng sinh, có bao nhiêu
loại chúng sinh thì có bấy nhiêu loại pháp môn. Những phương tiện pháp môn
này là đạo giáo hóa tất cả chúng sinh, giáo hóa chúng sinh phải xem nhân
duyên chúng sinh. Loại chúng sinh nào, thì dùng phương tiện pháp môn đó để
giáo hóa, do đó, theo bệnh cho thuốc, thì mới có công hiệu. Vì người mà thuyết
pháp, pháp vốn không pháp, căn bản chẳng có pháp để nói, nhưng theo phương
tiện, mà có pháp để nói. Tâm niệm tư tưởng của chúng sinh đều khác nhau, cho
nên nói pháp khác nhau. Khiến cho chúng sinh vào giác đạo thù thắng, tu hành
hạnh môn chân thật. Chẳng phải nói ở đầu miệng mà là thật hành. Có người
giảng được vài quyển kinh, hoặc là ngồi thiền, hoặc là dịch kinh, bèn cống cao
ngã mạn, cho rằng ta có sự tu hành. Tư tưởng này là sai lầm, nên biết chân thật
tu hành thì phải đạo đức chân thật, học vấn chân thật. 

Tâm người tu đạo chúng ta, tại sao không kiên cố? Vì nghiệp chướng quá nặng,
cho nên chướng ngại tâm tu đạo. Chướng có 4 thứ: 1, Nghiệp chướng. 2, Báo
chướng. 3, Phiền não chướng. 4, Sở tri chướng.

Nghiệp chướng tức là: Nghiệp ác tạo ra, che lấp chướng ngại trí tuệ. Báo chướng
tức là nghiệp tạo ra trong quá khứ, cho đến đời nay phải thọ quả báo. Phiền não
chướng tức là khởi nóng giận, không nhẫn nhục và chẳng có định lực. Tại sao
chẳng khai ngộ? Vì sao không thể giải thoát? Vì có phiền não chướng. Sở tri
chướng tức là mình cảm thấy sự hiểu biết của mình nhiều hơn so với người
khác, việc làm đều đúng so với người khác, đó là sở tri chướng. Bất cứ phiền
não chướng hoặc là sở tri chướng đều nặng như núi, che lấp chướng ngại sự
khai ngộ, cho nên không thể được giải thoát. 

\Dục niệm của chúng sinh vô lượng như biển lớn. Có người muốn làm thủ lĩnh,
đó là dục thủ lĩnh, có người muốn làm phú ông, đó là dục phú ông, hai thứ dục
này là dục giàu sang. Có người muốn có danh vọng tốt, đó là dục danh vọng. Có
người khen họ, thì trong tâm họ cảm thấy ngọt hơn so với mật ong, có người phỉ
báng họ thì trong tâm cảm thấy đắng hơn ăn thuốc. Có người muốn y phục cao
sang, vật ngon của lạ, có nhà tầng cao, xe đắt tiền,... tất cả đều là ham muốn
dục lạc trần thế cả. Ngoài ra, còn có thứ dục nam nữ không dễ gì đoạn trừ. Do
đó, chúng sinh trôi đi lăn lại trong biển dục, trôi từ đây sang kia, lăn lại từ đó về
đây. Tu đạo là đoạn trừ năm dục. Tài, sắc, danh, ăn và ngủ. Tu hành viên mãn
thì thăng đi lên, không viên mãn thì đọa đi xuống, tơ hào không sai được, đại
công vô tư, mọi người đều bình đẳng. Chúng sinh bức bách trong các cõi. Các
cõi tức là cõi dục giới, cõi sắc giới, cõi vô sắc giới. Tất cả chúng sinh do duyên
giả hợp mà sinh, đều luân hồi trong tam giới, phiêu bạt chẳng khi nào dừng, cho
nên bị các cõi bức bách. Vì ba thứ hoặc, mà đi tạo nghiệp

Kinh Hoa Nghiêm Đại Phương Quảng Phật tóm lược (Quyển 02)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/kinh-hoa-nghiem-dai-phuong-quang-phat-tom-luoc-quyen-02.html



1, Kiến tư hoặc: Kiến hoặc là những kiến giải không chính đáng, do đó thấy cảnh
sinh ra tham ái, người tham tiền tài thì thích tiền tài, tham sắc đẹp thì thích sắc
đẹp, tham danh lợi thì thích danh lợi. Tư hoặc là những tâm tư phiền não, do đó
mê lý thì sinh phân biệt. Đối với lý không minh bạch, thì sinh ra tâm phân biệt. 

2, Trần sa hoặc: Không rõ sự lý, không biết trái phải tức là mê hoặc. Thứ mê
hoặc này nhiều như vi trần hà sa, nên gọi là trần sa hoặc. 

3, Vô minh hoặc: Vì vô minh mới có mê hoặc, thứ mê hoặc này chướng ngại đạo
lý chân thật, vô minh hoặc là hoặc căn bản. 

Tạo nghiệp và thọ báo

Vì không minh bạch đạo lý, nên tạo nghiệp sát sinh, trộm cắp, tà dâm, nói dối,
uống rượu. Như vậy là tạo 3 nghiệp thân khẩu ý, tức cũng là gây nên 10 điều
ác. Tạo nghiệp sát sinh thì phải chịu thọ báo sát sinh, tạo nghiệp trộm cắp thì
phải chịu thọ báo trộm cắp, tạo nghiệp tà dâm, nói dối, uống rượu thì phải chịu
thọ quả báo tà dâm, nói dối, uống rượu. Tóm lại, tạo nghiệp gì, thì phải thọ báo
nghiệp đó, tơ hào không sai được. Sự tạo nghiệp của mỗi người, trong một đời
rất phức tạp, rộng lớn như biển, cho nên bị sóng gió nghiệp thổi đi thổi lại ở
trong biển nghiệp, trôi dạt khi thì chịu khổ, lúc thì bị đọa, chẳng ai cứu vớt được
ngoài mình. Nghiệp chướng tới từ thân khẩu ý ba nghiệp bất tịnh. Thân có ba
nghiệp ác, tức là: sát sinh, trộm cắp, tà dâm. Miệng có bốn ác là: nói dối, nói
thêu dệt, chửi mắng, nói hai lưỡi. Ý có ba nghiệp ác là tham, sân, si.

1, Sát sinh: Tức là tước đoạt sinh mạng chúng sinh khác

2, Trộm cắp: Không được sự đồng ý của người mà lấy vật của người

3, Tà dâm: Hành vi không chính đáng ngoài vợ chồng. 

4, Nói dối: Tức là nói không thật, chuyện có nói không, chuyện không nói có.

5, Thêu dệt: Tức là nói lời dơ bẩn, dựng chuyện

6, Chửi mắng: Nói lời nặng nề, đe dọa, làm người khác sợ hãi

7, Hai lưỡi: Nói hai chiều, khen trước mặt, chê sau lưng, nói xấu người này với
người kia, nói xấu người kia với người này. 

8, Tham: Xan tham, không có điểm dừng, chỉ tự lợi ích kỷ, không bố thí, không
vì lợi ích người.

9, Sân: Tức là sân hận, nóng giận

Kinh Hoa Nghiêm Đại Phương Quảng Phật tóm lược (Quyển 02)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/kinh-hoa-nghiem-dai-phuong-quang-phat-tom-luoc-quyen-02.html



10, Si: Là ngu si, si mê

Phật vì chúng sinh mà thuyết pháp. Giống như mưa, tưới cho cây cỏ khô cằn
được mát mẻ, được trưởng dưỡng. Phật dùng tất cả trí tuệ, diễn nói đạo lý vượt
khỏi hồng trần, tức cũng là pháp môn thoát khỏi ba cõi. Phật thấy người hạ căn,
thì nói pháp về nhân quả nhân duyên, người trung căn thì nói pháp ba mươi bảy
phẩm trợ đạo, thấy người thượng căn thì nói pháp Bồ tát lục độ vạn hạnh,. Đức
Phật xuất hiện ở đời, duy chỉ có 1 mục đích là khiến cho tất cả chúng sinh lìa
khổ được vui.

Người xuất gia vứt bỏ 5 dục

1, Không tham tài

2, Không tham sắc

3, Không cầu danh

4, Không ăn thịt

5, Không ngủ nhiều

Sống đời đạm bạc. Phật giáo đề xướng tinh thần hơn hẳn vật chất, tinh thần là
tư lương tu đạo, còn vật chất dễ đẩy ta đi tạo ác nghiệp. 

Lời kết

Bộ Luận Kinh Hoa Nghiêm Đại Phương Quảng Phật được giảng giải bởi Hòa
thượng Tuyên Hóa, Việt dịch Tỳ Kheo Thích Minh Định, gồm có 25 quyển. Bài
viết này là những ý chính, cô đọng nhất của quyển 02.

Phạm Tuấn Minh

Tài liệu: Kinh Hoa Nghiêm Đại Phương Quảng Phật, Hòa thượng Tuyên Hóa, Hán
dịch: Sa môn Thật Xoa Nan Đà, Việt dịch Tỳ Kheo Thích Minh Định, Chùa Kim
Quang. 

Kinh Hoa Nghiêm Đại Phương Quảng Phật tóm lược (Quyển 02)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/kinh-hoa-nghiem-dai-phuong-quang-phat-tom-luoc-quyen-02.html


