
Kinh Hoa Nghiêm Đại Phương Quảng Phật tóm
lược (Quyển 05)

ISSN: 2734-9195   09:05 22/01/2026

Bộ Luận Kinh Hoa Nghiêm Đại Phương Quảng Phật được giảng giải bởi Hòa
thượng Tuyên Hóa, Việt dịch Tỳ Kheo Thích Minh Định, gồm có 25 quyển. Bài
viết này là những ý chính, cô đọng nhất của quyển 05.

1. Như Lai 

“Như” là bổn thể của các pháp. “Lai” là dụng của pháp, từ thể khởi dụng, cho
nên gọi là Như Lai. Như là tĩnh, Lai là động mà cảnh giới của Kinh Hoa Nghiêm
là động tĩnh như một, tức cũng là động chẳng ngại tĩnh, tĩnh cũng chẳng ngại
động, đây là cảnh giới hỗ tương vô ngại, tức là Như Lai.  “Hiện tướng” là Phật thị
hiện tướng. Phật vốn là vô tướng, vì muốn giáo hóa tất cả chúng sinh, cho nên ở
trong vô tướng mà hiện ra ba mươi hai tướng, tám mươi vẻ đẹp. “Phẩm” này
trong kinh Hoa Nghiêm nói rõ đạo lý vì sao Như Lai hiện tướng. Theo cách giải
nghĩa khác, Như là lý thể, Lai là sự tướng. Như là vô sở y, không có chỗ nương,
Lai là có sở y, là có chỗ nương. Đây là sự chẳng ngại lý, lý chẳng ngại sự, lý sự
viên dung. 

Kinh thuyết rằng người phát tâm tu Bồ đề, sẽ được Như Lai gia trì, bất cứ là
chúng sinh nào. Ở trong kinh Ngũ Thập Bát có nói, Như Lai gia trì có mười
thứ:

1. Tâm bồ đề lớn mạnh - 2. Đời đời kiếp kiếp Tâm bồ đề không thoái lui - 3. Các
tâm ma đều có thể xa lìa - 4. Tu hành theo các Ba la mật - 5. Biết khổ sinh tử -
6. Quán pháp thâm sâu mà hiểu được - 7. Vì chúng sinh mà nói pháp chẳng
chán nản - 8. Thích quán pháp vô vi mà chẳng trụ ở trong đó, nơi vô vi, hữu vi,
chẳng sinh hai ý nghĩ - 9. Đến nơi vô sinh mà hiện thọ sinh - 10. Tuy chứng Nhất
thiết trí, mà khởi Bồ tát hạnh, chẳng đoạn hạt giống Bồ đề.

Đây là mười thứ mà Như Lai gia trì

Thế nào là việc làm của chư Như Lai?

Kinh Hoa Nghiêm Đại Phương Quảng Phật tóm lược (Quyển 05)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/kinh-hoa-nghiem-dai-phuong-quang-phat-tom-luoc-quyen-05.html

https://tapchinghiencuuphathoc.vn/giai-nghia-tu-nhu-lai-tath-gata-trong-kinh-luan-phat-giao.html
https://tapchinghiencuuphathoc.vn/nhu-lai-tang-kinh-thang-man.html


Việc làm của tất cả chư Như Lai mười phương ba đời, là giáo hóa chúng sinh,
khiến cho chúng sinh đều thành Phật đạo. Việc làm của chư Như Lai hợp với lý
trung đạo, tức chẳng thái quá cũng chẳng bất cập. Chư Như Lai có mười thứ
giáo hóa mà chẳng sai thời:
1. Ai cũng có cơ hội thành Chính giác - 2. Ai cũng có thể chia sẻ pháp - 3. Tất cả
đều được chúc phúc - 4. Tất cả chư Phật tuỳ thuận theo chúng sinh - 5. Tất cả
chư Phật thuận theo trình độ chúng sinh - 6. Tất cả chư Phật trụ ở đại xả, không
chấp thứ gì - 7. Tất cả chư Phật đều đi thuyết giảng hợp thời - 8. Tất cả chư Phật
đều điều phục được chúng sinh ác tính - 9. Tất cả chư Phật đều nhiếp chúng
sinh tịnh tín - 10. Tất cả chư Phật đều thị hiện hợp thời.

Thế nào là lực của chư Như Lai?

Lực của chư Như Lai vô lượng, vô biên, không thể nghĩ bàn: 1. Lực lượng rộng
lớn - 2. Lực lượng vô thượng - 3. Sức lực vô lượng - 4. Sức lực đại oai đức - 5. Sức
lực khó được - 6. Sức lực bất thoái - 7. Sức lực kiên cố - 8.Sức lực không thể hoại
- 9. Sức lực tất cả thế gian không nghĩ bàn - 10. Sức lực tất cả chúng sinh không
động được

Thế nào là vô sở úy của chư Như Lai?

Chư Như Lai thì chẳng sợ hãi gì cả, còn tất cả chúng sinh thì sống trên đời nhiều
nỗi sợ hãi. Sự vô sở úy của chư Phật cũng vô lượng vô biên: 1. Văn trì vô sở úy -
2. Biện tài vô sở úy - 3. Nhị không vô sở úy. Nhân cũng không, pháp cũng không
- 4. Oai nghi chẳng thiếu vô sở úy - 5. Ba nghiệp không có sai quấy vô sở úy.
Thân khẩu ý ba nghiệp thanh tịnh - 6. Ngoại hộ vô sở úy. Bên ngoài hộ trì Phật
pháp, thiên ma ngoại đạo chẳng thể làm gì được - 7. Chính niệm vô sở úy - 8.
Phương tiện vô sở úy. Chẳng sợ sinh tử - 9. Nhất thiết trí vô sở úy - 10. Đủ hạnh
vô sở úy. Đầy đủ lục độ vạn hạnh, tu hành viên mãn.

Đây chỉ là sơ lược về mười vô sở úy, nếu nói rộng ra thì vô lượng vô biên chẳng
thể nói hết.  

Thế nào là tam muội của chư Như Lai?

Tam muội dịch ra là chính định, chẳng tà thì là chính, chẳng dao động thì tức là
định, còn gọi là “Chính thọ”. Nói sơ lược thì cũng có mười thứ định: 1. Tất cả chư
Phật thường ở trong định, ở trong 1 niệm đến khắp mọi nơi, vì tất cả chúng sinh
diễn nói diệu pháp - 2. Lại vì khắp chúng sinh nói pháp vô ngã tế - 3. Tất cả chư
Phật ở trong định, khắp đời quá khứ, đời hiện tại, đời vị lai, hỗ tương chẳng có tí
chướng ngại nào - 4. Tất cả chư Phật ở trong định, có thể nhập vào hết các cõi
Phật rộng lớn ở khắp mười phương - 5. Lại có thể hiện ra khắp vô lượng đủ thứ

Kinh Hoa Nghiêm Đại Phương Quảng Phật tóm lược (Quyển 05)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/kinh-hoa-nghiem-dai-phuong-quang-phat-tom-luoc-quyen-05.html

https://tapchinghiencuuphathoc.vn/bo-cau-hoi-ve-ngu-luc.html
https://tapchinghiencuuphathoc.vn/canh-gioi-thien-dinh.html


thân - 6. Lại có thể tùy thuận hết tất cả chúng sinh, hiểu được mọi loại tâm,
hiện ra tướng ba nghiệp thanh tịnh - 7. Vì tất cả chúng sinh mà nói pháp lìa khỏi
ái dục, đắc được lý thể chân thật - 8. Lại có thể diễn nói tất cả nhân duyên sinh
khởi của tự tính - 9. Lại có thể thị hiện sự trang nghiêm rộng lớn của thế gian và
xuất thế gian, khiến cho tất cả chúng sinh thường thấy Phật - 10. Khiến cho tất
cả chúng sinh đều đắc được quả lành, thông đạt giáo lý, đạt tới sự cứu kính bờ
bên kia vô thượng.

Thế nào là thần thông của chư Như Lai?

Thần thông của bậc A La Hán, chư Phật là không thể nghĩ bàn, thiên biến vạn
hóa, diệu dụng thần kì: 1. Tha tâm trí thông: Tất cả chúng sinh có bao nhiêu thứ
tâm, Như Lai đều biết đều thấy, hiểu rõ căn cơ mỗi người - 2. Thiên nhãn trí
thông: Thấy được những thứ người đời chứa nhiều tham sân si không thấy được
- 3. Trí thông biết túc mạng đời quá khứ: Hiểu rõ nhân quả, hoàn cảnh mỗi
người do nhân gì mà gây ra - 4. Tận vị lai kiếp trí thông: Phật nhìn thấu nhân
quả nên nhìn hành động chúng sinh biết sẽ dẫn tới quả gì trong tương lai - 5. Vô
ngại thanh tịnh thiên nhĩ thông: Phật lại có khả năng lắng nghe, thấu cảm
không chướng ngại - 6. Vô thể tính chẳng động đến tất cả cõi Phật trí thông - 7.
Phân biệt tất cả lời lẽ trí thông: Phật phân biệt được tất cả lời lẽ vì có trí tuệ siêu
việt - 8. Vô sắc thân trí thông: Phật vì giáo hóa chúng sinh, mà hiện đủ thứ diệu
sắc thân - 9. Tất cả pháp trí thông: Bất cứ pháp gì, Phật cũng đều thông đạt vô
ngại - 10. Vào tất cả diệt tận định trí thông: Ở trong niệm niệm, vào trong tất cả
pháp diệt tận định.

Thế nào là tự tại của chư Như Lai?

Tự tại tức là chẳng có phiền não, có phiền não thì mất sự tự tại. Thứ phiền não
này chẳng phải do bên ngoài tới mà là do tự tính chiêu cảm tương ưng nghiệp
lực. Tự tại là chẳng có vọng tưởng, là chẳng có tham sân si. Tại sao chúng ta lại
chẳng thể tự tại? Vì tu hành chẳng chuyên nhất, khởi vọng tưởng ba tâm tham
sân si. Trong kinh nói rằng chúng ta phải đoạn dục khử ái, tức là đoạn trừ dâm
dục, trừ khử tâm ái luyến của chúng ta. Ái dục là gốc rễ của sự đọa lạc, tức cũng
là khởi nguyên cho sinh, tử. Cho nên chi thứ nhất trong mười hai nhân duyên là
vô minh. Chính là ái dục. Vô minh nếu đoạn được, thì chẳng duyên ra các nhân
khác, tức cũng là chấm dứt sinh tử. Chư Như Lai trì giới, tu định, sinh tuệ, cho
nên các ngài tự tại chẳng thể dao động. Tự tại của chư Phật có 10 thứ:
1. Chúng sinh vô ngại tự tại dụng - 2. Cõi nước vô ngại tự tại dụng - 3. Pháp vô
ngại tự tại dụng - 4. Thân vô ngại tự tại dụng - 5. Nguyện vô ngại tự tại dụng -
6. Cảnh giới vô ngại tự tại dụng - 7. Trí vô ngại tự tại dụng - 8. Thần thông vô
ngại tự tại dụng - 9. Thần lực vô ngại tự tại dụng - 10. Thập lực vô ngại tự tại

Kinh Hoa Nghiêm Đại Phương Quảng Phật tóm lược (Quyển 05)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/kinh-hoa-nghiem-dai-phuong-quang-phat-tom-luoc-quyen-05.html



dụng

Thế nào là vô năng nhiếp thủ của chư Như Lai?

Vô năng nhiếp thủ là chẳng thể thu nhiếp, chẳng thể phá hoại, tức nói rằng
chẳng có thế lực tà ma nào có thể thu nhiếp đức Như Lai. Năng lực này của chư
Như Lai có được là nhờ:
1. Tất cả chư Phật thuở xưa, khi phát tâm tu hành đều phát đại nguyện kiên cố
không thể phá hoại được. Phật phát nguyện nào ra đều sẽ tinh tấn thực hiện,
chẳng dối trá - 2. Ý nghĩ hướng thiện, muốn điều phục tất cả ác chúng sinh - 3.
Tu lục độ vạn hạnh, tuyệt đối không có tâm giải đãi - 4. Với chúng sinh không có
niềm tin, chúng sinh huỷ báng đức Phật, Phật đều dùng tâm đại từ đại bi cùng
khắp mà cảm hóa họ - 5. Từ lúc phát tâm Bồ đề, cho tới khi thành Phật, con
đường hành trì chuyên nhất, chưa từng bị thoái chí - 6. Tu tập từ ít thành nhiều,
công đức tích từng chút một - 7. Tất cả đạo tràng của chư Phật, đều được
khuyến hóa tu thanh tịnh 3 nghiệp thân, khẩu, ý. Tu hành hạnh môn Phật tu, lại
hồi hướng tất cả công đức tu được về nhất thiết trí tính, cho nên thành tựu đạo
Bồ đề vô thượng Chính đẳng Chính giác - 8. Phật luôn luôn phóng đại quang
minh, quang minh này bình đẳng soi chiếu tất cả mọi nơi - 9. Phật xả bỏ mọi sự
vui khoái lạc thế gian, cũng chẳng tham vui thế gian, cũng chẳng nhiễm cái vui
trần thế. Nguyện khắp tất cả chúng sinh thế gian lìa khổ được vui, chẳng chấp
trước các pháp hý luận - 10. Phật thương xót tất cả chúng sinh, thọ đủ thứ khổ,
Phật muốn cứu tất cả, độ cho tất cả.

Ảnh minh họa thiết kế bởi AI - Tạp chí Nghiên cứu Phật học

Kinh Hoa Nghiêm Đại Phương Quảng Phật tóm lược (Quyển 05)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/kinh-hoa-nghiem-dai-phuong-quang-phat-tom-luoc-quyen-05.html



Như Lai có ngũ nhãn, gồm có: 

1. Thiên nhãn, 2. Nhục nhãn, 3. Pháp nhãn, 4. Tuệ nhãn, 5. Phật nhãn

Trong bộ kinh Hoa nghiêm này có bổ sung thêm 5 nhãn nữa tạo thành Thập
nhãn, gồm có:

6. Trí nhãn, 7. Quang minh nhãn, 8. Xuất sinh tử nhãn, 9. Vô ngại nhãn, 10.
Nhất thiết trí nhãn.

Về ngũ nhãn có bài kệ như sau:

Thiên nhãn thông phi ngại
Nhục nhãn ngại phi thông

Pháp nhãn vi quán tục
Tuệ nhãn liễu chân không
Phật nhãn như thiên nhật
Chiếu dị thể hoàn đồng
Viên minh pháp giới nội

Vô xứ bất hàm dung.

Giải thích như sau: Như Lai nhìn mọi hoàn cảnh chẳng có chướng ngại, đều thấy
được rõ nguyên do. Nhục nhãn của người đời, chỉ thấy tà kiến và thứ mình định
kiến nên thấy vạn pháp đầy chướng ngại. Pháp nhãn của chư Như Lai quán
chiếu pháp thế gian và xuất thế gian, tục đế hay chân đế đều thấu tỏ. Nhờ đó
mà cái thấy của tuệ tri được sinh khởi, tuệ nhãn liễu chân không. Như Lai nhãn
sáng như mặt trời, quang minh viên mãn, đầy toàn vẹn. Trí nhãn thì biết tất cả
sự lý, quang minh nhãn, xuất sinh tử nhãn là cái liễu rõ sinh tử, Nhất thiết trí
nhãn là thấy được vạn pháp như là nó đang là. 

Mười thân của chư Như Lai theo kinh Hoa nghiêm là:

1. Bồ đề thân - 2. Nguyện thân -  3. Hóa thân - 4. Trụ trì thân - 5. Tướng hảo
trang nghiêm thân - 6. Thế lực thân - 7. Ý sinh thân - 8. Phước đức thân - 9.
Pháp thân - 10. Trí thân.

Như Lai có 4 trí:

1. Thành sở tác trí - 2. Diệu quan sát trí - 3. Bình đẳng tính trí - 4. Đại viên cảnh
trí.

Chúng sinh bao quát là cả con người và những loài chẳng phải người, tất cả đều
nhiều vô lượng vô biên. Muốn giáo hóa chúng sinh khai ngộ trí tuệ của Như Lai,
trước hết phải cho họ vật gì mà họ thích, thứ mà họ sinh tâm hảo cảm, có hứng

Kinh Hoa Nghiêm Đại Phương Quảng Phật tóm lược (Quyển 05)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/kinh-hoa-nghiem-dai-phuong-quang-phat-tom-luoc-quyen-05.html



thú, sau đó mới dẫn họ vào cửa đạo, nghiên cứu Phật pháp. Đó là pháp môn
phương tiện độ chúng sinh. Tu Phật pháp thì phải có sự khảo nghiệm. Phàm tất
cả cảnh giới, đến tất cả quan niệm tốt, xấu, đều phải khảo nghiệm. Bình thường
ta cho rằng đã nhièn thấu, đã buông xả được tất cả, cảm thấy chẳng còn gì
chấp trước, nhưng khi gặp nghịch cảnh thì mới tỏ rõ là có bị cảnh mê, cảnh
chuyển hay không. Nếu có định lực thì cảnh giới đến, tâm chẳng lay động, như
chẳng sinh tâm ưa hay ghét, đó mới là chuyển được cảnh giới, công phu tu
hành như thế thì mới thật là buông xả.

“Tâm vô quái ngại
Vô quái ngại cố

Vô hữu khủng bố
Viễn ly điên đảo mộng tưởng.”

Nghĩa là: “Tâm chẳng quái ngại/ Vì chẳng quái ngại/ Chẳng có sợ hãi/ Xa lìa điên
đảo mộng tưởng”

Như vậy, cho tới khi nào hành giả chẳng còn phiền não, thì mới thành đạo
nghiệp, nếu còn phiền não thì đạo nghiệp chưa tròn. Tại sao con người có dục
tâm, hay phạm giới, vọng tưởng tham sân si? Vì còn nhiều phiền não, do đức
hạnh chẳng đủ, đấy là vấn đề căn bản. Về phương tiện trừu tượng mà nói, thì
pháp môn vô lượng vô biên, cho nên phải phát thệ nguyện để học. Nếu nói cụ
thể, thì có tám vạn bốn ngàn pháp môn, đều là pháp môn tu thành Như Lai.
Người tu đạo phải chọn một pháp môn tương ưng với mình, để chuyên nhất tu
hành, một môn thâm nhập thì sẽ giải thoát tự tại. Đạo lý do Như Lai thuyết là
diệu pháp vi diệu thâm sâu vô thượng, chẳng có gì cao hơn lời Như Lai nói ra.
Như Lai là Thánh nhân ba giác tròn, vạn đức đầy. Chúng ta muốn bước theo
bước ngài thì phải phát nguyện tu chuyển 3 nghiệp thanh tịnh, chứng được 3
đức viên mãn. Phàm là người tu hành, thì đều phải đầy đủ bốn thệ nguyện vừa
nêu trên. 

2. Lục độ của Bồ tát

Khi Bồ tát hành đạo, thì ở trong niệm niệm nói pháp môn của hạnh Bồ tát. Các
ngài tu lục độ vạn hạnh, để lợi ích chúng sinh, giáo hóa chúng sinh, giác ngộ
chúng sinh, khiến cho chúng sinh phát tâm Bồ đề, hành Bồ tát đạo. Vì bồ tát là
đại từ đại bi, nguyện cho tất cả chúng sinh đều thành Phật, do đó, trước hết
hành Bồ tát đạo, sau đó mới thành Phật.

1. Tu hạnh môn Bố thí: Bồ tát luôn bố thí mà chẳng tham lam. Các ngài chẳng
nói cái gì của tôi, cái gì của bạn, luôn cố gắng bố thí cả nội tài lẫn ngoại tài, xả
bỏ tài vật mà người khác chẳng xả bỏ được.

Kinh Hoa Nghiêm Đại Phương Quảng Phật tóm lược (Quyển 05)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/kinh-hoa-nghiem-dai-phuong-quang-phat-tom-luoc-quyen-05.html



2. Tu hạnh môn trì giới: Bồ tát thì chẳng làm điều ác, chỉ làm các điều lành.
Chúng ta phải học tập tinh thần của Bồ tát, nếu có điều sai thì lập tức sửa đổi,
nếu điều nào tốt, thì giữ gìn đừng để mai một.

3. Tu hạnh môn nhẫn nhục: Bồ tát nhẫn chịu tất cả sự huỷ báng, mà chẳng sinh
tâm nóng giận. Hạnh môn nhẫn nhục chẳng phải ở lời nói trên miệng mà cho là
thành tựu. Mà ở ngay phản ứng, hành động, khi bị ai đó chửi mắng, thóa mạ
nhưng tâm chẳng gợn, mặt chẳng biến sắc.

4. Tu hạnh môn tinh tấn: Bồ tát luôn tiến lên chẳng có tư tưởng thối lùi.

5. Tu hạnh môn thiền định: Bồ tát tu pháp môn thiền định, quán chiếu, nhiếp
tâm, khiến cho tâm an yên mà chẳng tán loạn, cho nên hằng ngày chúng ta
tham thiền đả tọa, tức là thu nhiếp tâm, cũng khiến cho đừng sinh vọng tưởng,
lúc nào hết vọng tưởng, thì sẽ khai ngộ.

6. Tu hạnh môn Bát nhã: Bồ tát có đủ đạo chủng trí, tức là biết tất cả các thứ
đạo pháp khác nhau. Tu 5 độ ở phía trước viên mãn rồi, thì mới sinh ra trí tuệ
Bát nhã. Có trí tuệ Bát nhã rồi thì sẽ luôn rạch ròi được mọi thứ, minh bạch được
vạn pháp. 

Thanh Văn là gì? Thanh là âm thanh, văn là lời giảng. Thanh văn là những bậc
nghe âm thanh Phật thuyết mà ngộ đạo, chứng đắc quả vị.

Bích chi Phật là gì? Bích chi dịch là duyên giác. Lúc không có Phật ở đời, các vị
này mùa xuân quán trăm hoa nở, mùa thu quán lá vàng rơi mà ngộ đạo, gọi là
Độc giác. Lúc có Phật ra đời, quán mười hai nhân duyên mà ngộ đạo gọi là
Duyên giác.

Người tu hành nhất định phải gần gũi bậc thiện tri thức, xa lìa ác tri thức. Vì
những bậc thiện tri thức sẽ giúp bạn tịnh hóa, hướng dẫn bạn tốt lên, giúp bạn
đạo nghiệp tăng trưởng, tiêu bớt nhân xấu. Người tu hành phải phước tuệ cùng
tu. Phước là hành vi làm ở bên ngoài, tuệ là trí tuệ trau dồi ở bên trong nội tại.
Tu phước là vì lợi ích chung, giúp cộng nghiệp xã hội tốt hơn, như thế nhân
duyên tốt mới nảy nở giúp mình có cơ hội gặp thiện tri thức tốt hơn. Tu tuệ thì
phải siêng năng quán chiếu, thẩm định. 

Các Bậc Bồ tát đều chứng được bất thối chuyển. Bất thối chuyển có ba thứ:

1. Niệm bất thối chuyển: Niệm của Bồ tát là chẳng thối lùi tâm Bồ đề, luôn luôn
tăng trưởng tâm Bồ đề, khó hành mà hành được, khó nhẫn mà nhẫn được.

Kinh Hoa Nghiêm Đại Phương Quảng Phật tóm lược (Quyển 05)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/kinh-hoa-nghiem-dai-phuong-quang-phat-tom-luoc-quyen-05.html



2. Hạnh bất thối chuyển: Bồ tát tu hành pháp môn đại thừa, hành Bồ tát đạo,
bất cứ gặp khó khăn như thế nào cũng chẳng sinh tâm thối chuyển.

3. Vị bất thối chuyển: Bồ tát từ Thập tín vị mà tu đến Đẳng giác vị, chẳng thối
lùi làm kẻ phàm phu.

Mục đích Bồ tát giáo hóa chúng sinh, Phật chuyển bánh xe pháp là khiến cho tất
cả chúng sinh khai mở được chính tri chính kiến, mà trừ khử đi tà tri tà kiến.
Chính tri chính kiến là chính pháp, lợi ích cả mình lẫn người. Tà tri tà kiến là tà
pháp, đem lại sự sai lạc tư duy. Pháp âm Phật chấn động khắp mười phương cõi
nước, khiến cho mọi chúng sinh đều tỏ ngộ. Pháp thân Phật không lớn không
nhỏ, không đến không đi, lớn thì bao la, nhỏ thì như hạt bụi. Thân Phật đầy
khắp mọi nơi, vô hiện vô bất hiện, tùy sự ứng thích của từng loại nghiệp chúng
sinh mà thị hiện sao cho phù hợp. Pháp tính thì như hư không, vạn vật chẳng
phải hư không nhưng chẳng lìa khỏi hư không, chúng sinh chẳng phải pháp tính
như đều trụ trong pháp tính. Quang minh Phật thì chiếu soi mọi chỗ, pháp thân
trụ khắp mọi nơi, nên gọi là vô tại vô bất tại. 

3. Phẩm Thế giới thành tựu 

Phẩm là phẩm loại. ‘’Thế‘’ tức là tam thế, ba đời. Tức đời quá khứ, đời hiện tại,
đời vị lai. ‘’Giới‘’ tức là phân giới, còn là phương giới. Vì có giới hạn, có phương
hướng, có phân biệt. Thế giới thành tựu như thế nào? Nói tổng quát thế giới có
thành tựu thì có hủy diệt, đây là định luật tự nhiên. Tuổi thọ của thế giới chia
làm: Thành, trụ, hoại, không, bốn giai đoạn. Mỗi giai đoạn là hai mươi tiểu kiếp.
Một thế giới trải qua tám mươi tiểu kiếp rồi, thì thế giới mới lại sinh ra, hết rồi lại
bắt đầu, do đó: ‘’Thế giới này thành, thì thế giới kia hoại.’’ Thành hoại,  hoại
thành chẳng có gián đoạn. Khi ban đầu thành, thì đại địa là nước, bị gió thổi, bị
mặt trời làm nóng, mà thành sơn hà đại địa, lúc đó mới có thực vật sinh ra, sau
đó mới có động vật sinh sống, có con người sinh tồn. Trải qua bao nhiêu năm
rồi, thì sinh ra các nước, có văn hóa, có nhân dân, hình thành quốc gia. Thời kỳ
này đại địa thanh tịnh, nhân dân hòa vui, chẳng có tham sân si, cũng chẳng có
ích kỷ lợi mình, nhân loại đều từ bi, đại công vô tư. 

Về sau, dần dần sinh ra tâm tham, tâm sân, tâm si, phát sinh ra hành vi: Sát
sinh, trộm cắp, tà dâm, nói dối, uống rượu, các điều ác, nhân dân tà kiến điên
đảo, làm mười điều ác, do đó mà trời chẳng mưa, ngũ cốc chẳng sinh, phát sinh
tai nạn đói khát, con người ăn rễ cây, hoặc đọt cây, vì chẳng còn vật thực để ăn,
cho nên bệnh dịch phát sinh. Do đói khát và ôn dịch, dẫn đến binh đao kiếp
nạn. Chiến loạn có ghi trong lịch sử, đều do nguyên nhân này mà phát sinh. Như
cuối đời nhà Hán, thì Hoàng Cân nổi loạn, cuối đời nhà Ðường, thì Hoàng Sào nổi

Kinh Hoa Nghiêm Đại Phương Quảng Phật tóm lược (Quyển 05)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/kinh-hoa-nghiem-dai-phuong-quang-phat-tom-luoc-quyen-05.html



loạn, cuối đời nhà Minh, thì Lý Tự Thành nổi loạn .v.v... Tam tai này đều có quan
hệ với nhau, vì người lãnh tụ quốc gia khởi tâm tham, muốn xâm lược lãnh thổ
của nước khác, nên phát sinh chiến tranh. Như chiến tranh thế giới thứ nhất,
chiến tranh thế giới thứ hai, nguyên nhân không ngoài tham sân si. Bởi chiến
tranh nhân dân chẳng biết nương vào đâu mà sống. Vì tai nạn đao binh, nên
phát sinh nạn đói khát, vì đói khát, mà sinh ra ôn dịch, cho nên khi kiếp trụ
cũng có thành, trụ, hoại, không, bốn thứ hiện tượng phát sinh. Khi kiếp trụ qua
rồi, thì đến hoại kiếp, sơn hà đại địa dần dần sẽ hủy diệt. Trải qua hai mươi tiểu
kiếp, thì vũ trụ hoàn toàn chẳng còn gì nữa, đó là kiếp không. 

Chúng sinh ở trong biển pháp giới, ai nấy đều có nhân duyên khác nhau, có quả
báo khác nhau. Nghiệp lực của mỗi chúng sinh, đều có nghiệp thiện, có nghiệp
ác. Tạo nghiệp thiện thì đi lên, tạo nghiệp ác thì đọa đi xuống. Giữ năm giới tu
mười điều lành, thì sinh về cõi trời. Mười điều lành là: Thân chẳng sát sinh,
chẳng trộm cắp, chẳng tà dâm, ba nghiệp thiện về thân. Miệng chẳng nói dối,
chẳng nói thêu dệt, chẳng nói hai lưỡi, chẳng chửi mắng, bốn nghiệp thiện về
miệng. Ý chẳng tham lam, chẳng sân hận, chẳng ngu si, ba nghiệp thiện về ý.
Cộng lại là mười điều lành. Ngược lại tức là mười điều ác. Tạo mười điều ác thì
sẽ đọa vào địa ngục. Nghiệp của chúng sinh tạo ra chẳng có hình tướng, nếu
không thì sớm đã đầy nghẹt hư không. Nghiệp của chúng sinh vô lượng vô biên,
cho nên gọi là biển nghiệp của chúng sinh. 

Căn tính của chúng sinh cũng khác nhau. Chúng sinh căn lành sâu dày, thì thích
nghiên cứu Phật pháp, hiếu thuận với cha mẹ, cung kính các bậc sư trưởng, tín
ngưỡng Tam Bảo. Chúng sinh căn lành cạn mỏng, thì chẳng những chẳng
nghiên cứu Phật pháp, mà còn phỉ báng Phật pháp, chẳng những chẳng hiếu
thuận với cha mẹ, mà cũng chẳng cúng dường cha mẹ. Chẳng trọng sư cũng
chẳng kính các cụ già. Chẳng những chẳng tin Tam Bảo, mà thậm chí còn hủy
nhục Tam Bảo. Sự ưa thích của chúng sinh cũng khác nhau, sự ưa thích tức là:
Tiền tài, sắc đẹp, danh vọng, ăn uống, ngủ nghỉ. Năm thứ dục tức là vào địa
ngục năm căn. Căn và dục này là chướng ngại lớn nhất của chúng sinh. Vì
chúng sinh có nhiều căn dục, nên chư Phật bèn dùng tám vạn bốn ngàn pháp
môn phương tiện, để đối trị mao bệnh của chúng sinh. Cho nên, tất cả chư Phật
chuyển đại pháp luân giáo hóa chúng sinh, khiến cho chúng sinh cải ác hướng
thiện, sám hối nghiệp chướng, rộng tu cúng dường, phát bồ đề tâm, sớm thành
Phật đạo. 

Tu đạo chỉ một biện pháp duy nhất là dụng công. Dụng công có hai
thứ: 

Kinh Hoa Nghiêm Đại Phương Quảng Phật tóm lược (Quyển 05)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/kinh-hoa-nghiem-dai-phuong-quang-phat-tom-luoc-quyen-05.html



Một là chân tâm dụng công, hai là tùy hỉ dụng công. Chân tâm dụng công là
thời thời khắc khắc đều tinh tấn, chẳng giải đãi, chẳng phóng dật. Tùy hỉ dụng
công là phô diễn việc mà chẳng nhận chân. Thấy người ta niệm Phật, mình cũng
theo niệm Phật, thấy người ta lễ Phật, mình cũng theo lễ Phật mà chẳng triệt
để. Hoặc thấy người ta tụng Kinh, cũng chẳng tụng Kinh, thấy người ta trì chú,
cũng chẳng trì chú. Mình chẳng tu hành nghiêm túc, cũng chẳng dạy người tu
hành, đó là ma quỷ. Tại sao chúng sinh điên đảo? Vì chúng sinh không dụng
công chân thực tu hành, chỉ dục công cho thân xác hưởng thụ dục lạc. Chúng ta
người tu đạo, đừng chấp trước về danh, cũng đừng chấp vế lợi, đừng chấp trước
về gì hết, thì có việc gì mà chẳng được? Còn có gì mà buông xả chẳng được? 

Người tu đạo phải tu pháp môn Bát nhã ba la mật, đắc được trí huệ mới có trạch
pháp nhãn, là mắt chọn pháp, để lựa chọn pháp môn nào tương ưng với mình,
như thế thì chẳng phát sinh hoài nghi, mà nhận thức chính xác rõ ràng pháp
môn của mình tu. Không thể tựa như đúng mà sai, nửa tin nửa ngờ. Nếu được
như vậy, tức là đắc được quyết định giải, bằng không thì chẳng phải là quyết
định giải. Phát sinh vô lượng quyết định giải, thì mới hiểu biết giống như Phật
chẳng có sự khác biệt. Người tu đạo phải chú trọng về nhẫn nhục, bất cứ tu
pháp môn gì, nếu nhẫn được mới thành tựu, chẳng nhẫn thọ được thì chẳng
thành tựu. Chúng ta tụng Kinh trì Chú, làm khóa lễ buổi sáng, tham thiền đả tọa
đều là pháp môn phương tiện, chẳng phải một khi tu thì thành Phật, mà là luôn
luôn tu trị. Trước khi chúng ta chưa thành Phật, thì phải đi qua con đường
phương tiện. Quá khứ, chư Phật Bồ Tát đã tu viên mãn biển nhẫn phương tiện,
cho nên sức thần thông của chư Phật, có thể trang nghiêm thanh tịnh hết thảy
vô biên biển cõi nước. Người có sức nhẫn nại, thì mới có thể công đức viên mãn
mà thành công. Lúc đó, định lực tăng thêm nhiều, dục niệm lại giảm bớt, làm
công đức gì, thì có công đức đó tồn tại. Nhẫn ở đây là không nhẫn được cũng
phải nhẫn, không chịu được cũng phải chịu, đây là chìa khóa. Nhẫn thọ được
một chút, thì qua cửa ải được một chút, qua hết cửa ải thì sẽ thành tựu. 

Pháp thân của chư Phật không thể nghĩ bàn, do đó có câu: ‘’Khẩu dục ngôn nhi
từ tán, Tâm dục duyên nhi lự vong.’’ Nghĩa là: Miệng muốn nói mà chẳng còn gì
để nói; Tâm muốn nghĩ mà ý niệm cũng chẳng còn. Pháp thân này lìa tất cả
tướng, cho nên không sắc không hình không ảnh tượng. Song, vẫn hay vì chúng
sinh thị hiện các tướng. Chúng sinh đáng dùng thân gì độ được, thì hiện thân đó
để vì họ nói pháp, tùy thuận sự ưa thích của chúng sinh, đều khiến cho họ thấy
được. 

Ðạo lý nói về Kinh Hoa Nghiêm, là đạo lý viên dung vô ngại, chẳng có dài ngắn,
chẳng có lớn nhỏ, chẳng có nhiều ít, chẳng có phân biệt đó đây. Nếu bạn chấp
trước, thì bạn chẳng minh bạch đạo lý Kinh Hoa Nghiêm. Kỳ thật, Kinh Hoa

Kinh Hoa Nghiêm Đại Phương Quảng Phật tóm lược (Quyển 05)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/kinh-hoa-nghiem-dai-phuong-quang-phat-tom-luoc-quyen-05.html



Nghiêm sự lý đều nặng như nhau, chẳng lệch về bên nào. 

Tông chỉ nghĩa lý Kinh là giảng cạn, càng cạn càng tốt, để mọi người đều minh
bạch nghĩa Kinh, hiểu thấu chân lý, muốn cho ai nghe được cũng đều hiểu. Nếu
người chẳng minh bạch, thì nói bao nhiêu cũng đều vô dụng. Nếu minh bạch,
chỉ nói một câu mà họ hiểu, vẫn có nhiều lợi ích. Kinh nói là do vọng tưởng của
chúng sinh mà tạo thành thế giới. Vọng tưởng tức là khởi hoặc, khởi hoặc tức là
tạo nghiệp, tạo nghiệp tức là thọ quả báo. Có tín tâm có trí tuệ, thì hiểu rõ tất
cả pháp của các Bồ Tát, ở trong kiếp đó sinh ra. Tùy theo tâm của họ nhiễm
hoặc tịnh, cho nên thế giới cũng có tịnh cũng có nhiễm, tạp nhiễm thanh tịnh
đều thấy được. Hết thảy vô lượng vô biên tất cả chúng sinh, hoàn toàn phát bồ
đề tâm, thì có thể chuyển mê thành ngộ, khiến cho tất cả biển cõi chuyển
nhiễm thành tịnh. Chuyển kiếp năm trược thành kiếp thanh tịnh. Ðây là trụ kiếp
luôn luôn thanh tịnh.

Chúng sinh là chính báo, cõi nước là y báo, đây là chính, y, hai báo. Trên phần
của Phật mà quán sát, thì tất cả chúng sinh và tất cả cõi nước, đều là tịch diệt,
cũng chẳng có một y báo, cũng chẳng có một chính báo, tịch nhiên không động,
chẳng có chỗ nương, cũng chẳng có phân biệt, như thế mới vào được đạo bồ đề
của Phật. Chúng sinh là hữu tình thế gian, cõi nước là khí thế gian, Phật là chính
thế gian, đây là ba thế gian. Chúng sinh là hữu tình, tức cũng là động vật có
cảm tình, có khí huyết. Khoáng thực vật là vô tình chúng sinh. Cõi nước giống
như khí huyết để chở đựng chúng sinh, tức cũng là núi sông đất đai, nhà cửa
phòng ốc. Phật là bậc giác ngộ chân chính, hay khéo quán sát, đối với một
nhiều chẳng có phân biệt. Bổn lai cũng chẳng có một, cũng chẳng có nhiều. Một
nhiều không khác, đều là bất khả đắc. Tìm chẳng được một cái một, cũng tìm
chẳng được cái nhiều. Nếu chẳng có tâm phân biệt, thì khéo quán sát diệu lý
nầy, như thế mới thấu rõ nghĩa lý của Phật pháp. 

Phật rất ưa thích quán sát chúng sinh, chiếu cứ chúng sinh, giáo hóa chúng
sinh. Trong Kinh Kim Cang có nói: ‘’Hết thảy tất cả loài chúng sinh, hoặc noãn
sinh, hoặc thai sinh, hoặc thấp sinh, hoặc hóa sinh, hoặc có sắc, hoặc không
sắc, hoặc có tưởng, hoặc không tưởng, ta đều khiến cho vào vô dư Niết Bàn tịch
diệt‘’. Tuy Phật độ thoát tất cả chúng sinh mà chẳng chấp trước độ chúng sinh.
Chẳng có chấp trước, cho nên nói chẳng sinh tưởng. Phật thấy khắp chúng sinh
trong bốn đường ác, đều nghiệp chướng nặng nề thọ đủ thứ khổ. Song, Phật
thấy chúng sinh ác nhất cũng là chư Phật vị lai, cho nên thấy các cõi mà chẳng
nghĩ tưởng. Phật luôn luôn trụ ở trong thiền định tịch tĩnh, chẳng có chấp trước,
chẳng có vọng tưởng, tất cả phiền não đều chẳng có, cho nên chẳng trói buộc
nơi tâm. Chẳng trói buộc tâm, thì cũng chẳng có chướng ngại, đắc được trí tuệ
vô ngại, đó là sức phương tiện Phật gia trì, mới có cảnh giới đó. Vạn vật trên thế

Kinh Hoa Nghiêm Đại Phương Quảng Phật tóm lược (Quyển 05)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/kinh-hoa-nghiem-dai-phuong-quang-phat-tom-luoc-quyen-05.html



gian đều đang nói pháp, hữu tình nói pháp hữu tình, vô tình nói pháp vô tình.
Hoa hương điểu ngữ đều là nói pháp. Bách điểu hót trên không, vạn loài cá bơi
lội dưới nước. Núi xanh mây trắng, hoa vàng trúc biếc, đều đang nói pháp khéo
léo. Do đó, có câu: ‘’Phương tiện khéo léo độ chúng sinh‘’, tức cũng là quán cơ
đầu giáo, vì người nói pháp, như thế mới khiến cho chúng sinh thông đạt tất cả
pháp. Muốn biết rõ tất cả pháp, phải vào sâu tạng kinh, trí tuệ mới như biển. 

Y theo pháp tu hành, tồn chính niệm, tức là hồi quang phản chiếu, không đi
đường tà, siêng tu giới định tuệ, hướng về đường Niết Bàn, tức là pháp không
sinh không diệt. Giải thoát thì đắc được tự do sinh tử, khống chế được sinh tử,
muốn sống thì sống, muốn chết thì chết, chẳng phải là kết thúc thân mạng, mà
là đến đi tự do. Do đó, có câu: ‘’Biết từ đâu đến, biết đi về đâu‘’, khi đến cũng
biết rõ, khi đi cũng biết rõ. Tu đến trình độ nầy, thì nắm lấy được sinh tử, mình
làm chủ được mình, tùy theo tâm mong muốn, chẳng bị thời gian hạn chế, đắc
được giải thoát thật sự, thì lìa khỏi các việc không bình đẳng. Ðây là sức đại
phương tiện của bậc Tịch Diệt. Chúng ta tự mình phát tâm bồ đề rồi, cũng phải
khuyên người phát tâm bồ đề, hướng về pháp giới tất cả trí tuệ tu hành, thì mới
có trí tuệ. Có trí tuệ rồi, thì quán sát được nhân duyên của chúng sinh, khéo léo
giáo hóa, khiến cho họ biết pháp thế gian là: Vô thường, khổ, không, vô ngã, mà
sinh ra pháp xuất thế gian: Thường, lạc, ngã, tịnh. Nếu ai ai cũng phát tâm bồ
đề, trên cầu Phật đạo, dưới hóa chúng sinh, thì tất cả tai nạn trên thế gian
chẳng còn nữa, chiến tranh cũng tự nhiên tiêu diệt. Phật pháp là pháp không
nhất định, gặp chúng sinh thiện hóa không được, thì phải ác hóa. 

Ác hóa là gì? 

Có chúng sinh chịu khổ đến cực độ, cảm thấy thế gian tất cả đều vô thường,
hoặc gặp phi tai hoành họa, cảm thấy khổ là tính bức bách, mới phát tâm bồ đề.
Người thiện thì nói pháp thiện, người ác thì nói pháp ác. Ðủ thứ pháp môn nầy
đều là giáo hóa chúng sinh tỉnh ngộ, giáo hóa họ đối với cảnh giới mà giác ngộ
cảnh giới, không thể mê luyến cảnh giới. Mỗi cử chỉ hành động đều giáo hóa
chúng sinh, dạy bạn minh bạch nhân quả báo ứng, tơ hào chẳng sai. Nếu minh
bạch thì đi vào chân lý‘’. Khéo giáo hóa chúng sinh vào lý thể chân thật, tức là
vận dụng Phật tâm thường trụ đại từ đại bi, đại hỉ đại xả. Ðây là sức phương tiện
tứ vô lượng tâm phát ra. 

Hết thảy tất cả chúng sinh đều có sinh có diệt. Chúng sinh có sắc, chúng sinh
không có sắc, chúng sinh có tưởng, hoặc không có tưởng, hết thảy danh từ,
Phật đều thấu rõ. Ðây là sức phương tiện trí tuệ đắc được không thể nghĩ bàn.
Chúng sinh có phân ra ba loại lớn:

Kinh Hoa Nghiêm Đại Phương Quảng Phật tóm lược (Quyển 05)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/kinh-hoa-nghiem-dai-phuong-quang-phat-tom-luoc-quyen-05.html



1. Từ sinh để phân biệt, gồm có noãn, thai, thấp, hóa, bốn loài. 2. Từ thể để
phân biệt, gồm có sắc và vô sắc hai loài. 3. Từ thức để phân biệt gồm có tưởng,
vô tưởng, và phi tưởng, phi phi tưởng, ba loại. Ðây là chín loài chúng sinh. 

Phật pháp là tuỳ theo nghiệp chướng của chúng sinh mà hưng suy. Chúng sinh
nghiệp nặng thì Phật pháp chẳng còn nữa. Chúng sinh nghiệp nhẹ thì Phật pháp
sẽ hưng thịnh lên. Có lúc Phật pháp hưng lên rất nhanh mà diệt cũng nhanh, có
lúc Phật pháp hưng lên chậm, mà diệt cũng rất chậm, đều là do nghiệp của
chúng sinh mà quyết định. Phật Thích Ca Mâu Ni xuất hiện ra thế giới Ta Bà, có
người tin Phật, cũng có người nghe Phật pháp mà chẳng tin. Thời kỳ chính pháp
cũng có tượng pháp, cũng có mạt pháp. Thời kỳ tượng pháp, cũng có chính
pháp, cũng có mạt pháp. Thời kỳ mạt pháp, cũng có chính pháp, cũng có tượng
pháp, bất quá mạt pháp thì nhiều. Phân ra mà nói thì có chính pháp, tượng
pháp, mạt pháp. Nếu hợp lại mà nói thì ở trong mỗi pháp, đều có chính tượng
mạt khác nhau. Ví như thời đại chính pháp rõ ràng là người như nhau, mà có
người tin Phật, có kẻ chẳng tin Phật. Người chẳng tin Phật, chỉ thấy tướng tốt
trang nghiêm của Phật, đây tức là thời đại tượng pháp. Thậm chí lúc Phật còn ở
đời cũng có rất nhiều chúng sinh chẳng thấy được Phật, cũng chẳng nghe Phật
pháp, đây tức là thời đại mạt pháp. Vào thời đại tượng pháp có người chân chính
tu hành, chứng quả khai ngộ, đây tức là thời đại chính pháp. Có người vốn
chẳng nghe pháp, chẳng thấy Tăng; đây tức là thời đại mạt pháp.

Chúng sinh là chúng duyên giả hòa hợp mà thành. Chúng sinh có noãn thai thấp
hóa bốn thứ khác nhau. Thai sinh như cầm thú bốn chân, noãn sinh như loài phi
cầm hai chân, thấp sinh như côn trùng nhiều chân, hóa sinh như bươm bướm...
Thai sinh thì lớn lên ở trong thai mẹ, sau đó bèn sinh ra. Noãn sinh thì trứng ở
ngoài thân mẹ được nhiệt độ mà lớn lên, sau đó sinh ra. Thấp sinh thì trứng ở
chỗ ẩm ước, được khí ấm tự nhiên mà sinh ra. Hóa sinh thì biến hóa mà sinh,
như nhộng hóa bướm... Chúng sinh trong sáu nẻo, thì chúng sinh trên trời và
chúng sinh địa ngục là hóa sinh. Chúng sinh loài người và súc sinh là thai sinh.
Loài A Tu La thì thai noãn thấp hóa bốn thứ sinh. Loài ngạ quỷ thì thai sinh hoặc
hóa sinh. Ðộng vật cấp dưới thì noãn thấp hóa ba thứ sinh, động vật cấp cao thì
thai sinh. Vì chúng sinh có ái dục, cho nên trôi nổi ở trong biển sinh tử, chẳng
dễ gì thoát khỏi biển khổ. Ở đây có năm thứ nguyên nhân: 

1. Nước sâu: Biển ái dục quá sâu, người mà rớt vào, thì bất cứ như thế nào, cuối
cùng vẫn lưu chuyển theo sóng. 2. Sóng nhanh: Trong biển ái dục có sóng rất
lớn, do đó, mà dễ mê mất phương hướng, chẳng ra khỏi biển khổ được. Người
nam nữ thế gian vô minh quá nặng, đàm tình nói ái, luyến ái chẳng thành công
thì bèn quyết định kết thúc sinh mạng. Ðây là bị biển ái dục nuốt chết. Sau đó
đi thọ khổ sinh tử trong luân hồi, hoặc vĩnh viễn làm cô hồn dã quỷ; phàm là

Kinh Hoa Nghiêm Đại Phương Quảng Phật tóm lược (Quyển 05)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/kinh-hoa-nghiem-dai-phuong-quang-phat-tom-luoc-quyen-05.html



người tự tử, thì vĩnh viễn chẳng đi đầu thai. 3. Mê tối: Tức là vô minh. Bị nước ái
dục ngập chìm mà hồ đồ. Trí tuệ quang minh chẳng hiện tiền, mê đồ đen tối
hiện ra, càng chẳng biết phương hướng, không thể đến được bờ bên kia, suốt
ngày lưu chuyển ở trong biển sinh tử, chẳng được giải thoát. 4. Trùng chấp:
Giống như con tằm, làm tơ, tự trói mình. Ở trong biển ái dục không thoát ra
khỏi được. Tại sao? Vì ngư trùng chấp trước, bị lưới tình vây khốn. Như thế nên
lưu chuyển ở trong biển ái dục, theo sóng lên xuống, lúc lên trời, lúc ở nhân
gian, lưu chuyển không ngừng. 5. Sầu lo: Bị khốn ở trong biển ái dục chẳng
thoát ra được, thì sinh lo âu, khổ thọ bức bách. Do đó, mà mất đi trí tuệ, mất đi
sức lực. Bất cứ loài chúng sinh nào vẫn bị khốn, chẳng cách gì ra được. Vì Phật
siêng tu đủ thứ đức hạnh, dũng mãnh tinh tấn, cho nên đoạn sạch hết trần lao
biển ái dục, mà biến thành trí tuệ quang minh. Chúng sinh muốn có trí tuệ, thì
thệ nguyện học tập theo Phật, đoạn sạch tất cả tâm ái dục, đây mới là hành vi
tốt đẹp.

Tất cả chúng sinh là hữu tình thế gian, sơn hà đại điạ là khí thế gian, tất cả
Thánh nhân là chính giác thế gian. Hiện tại nói thế gian là chỉ hữu tình thế gian
mà nói, vì hữu tình chúng sinh phóng dật, chẳng giữ quy cụ mà chấp trước năm
dục. 

Năm dục là gì?

Tức là tiền tài, sắc đẹp, danh vọng, ăn uống, ngủ nghỉ. 

1. Người chấp trước tài, tham mà chẳng biết chán. Vàng bạc chất đầy như núi,
cũng chẳng biết đủ, kết quả tay không mà đến, tay không mà đi, chỉ có nghiệp
đã tạo ra, theo thân mà đi, theo nghiệp mà sinh. 2. Người chấp trước sắc: Mê
sắc đẹp, tham luyến sắc đẹp, cho rằng sắc đẹp là vật quý giá nhất trên đời. Kết
quả một cũng chẳng có, hoặc thân bại danh liệt, cuối cùng chẳng còn gì hết.
Sắc nầy là chỉ nam nữ mà nói. 3. Người chấp trước danh: Vì muốn dương danh
trong thiên hạ, bèn dùng đủ thứ phương pháp để đề cao danh dự, hoặc là làm
những việc có danh, khiến cho mọi người đều biết, trở thành nhân vật danh cao
tột đỉnh, hoặc là làm chính trị gia, nhà giáo dục, nhà đại từ thiện, nhưng cuối
cùng khó tránh lỗi lầm do mê mờ danh vọng. 4. Người chấp trước ăn: Cho rằng
sơn trân hải vị là thức ăn bổ dưỡng nhất, ăn để cho cường thân sống lâu, nào ai
biết được sinh ra đủ thứ bệnh, nào là mỡ quá nhiều, tạo thành hiện tượng não
đầy ruột phì, chẳng phải bệnh máu cao, thì là bệnh tiểu đường, kết quả ngược
lại bị tàn hoại sớm. 5. Người chấp trước ngủ: Có thể buông xả được tài, sắc,
danh, ăn, bốn thứ, chẳng tham cầu, nhưng ngủ buông xả chẳng được, vẫn tham
luyến, ban ngày ngủ, ban đêm ngủ, ngủ suốt ngày, làm cho hồ đồ, chẳng đi làm
việc có ích cho xã hội. Mê hồ một đời như thế, cũng chẳng biết ra khỏi biển khổ.

Kinh Hoa Nghiêm Đại Phương Quảng Phật tóm lược (Quyển 05)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/kinh-hoa-nghiem-dai-phuong-quang-phat-tom-luoc-quyen-05.html



Trong ngũ uẩn, tham ngủ thì thành đệ tam cái, che tấp tâm tính, chẳng sinh ra
được pháp lành.

Có câu rằng: “Tài sắc danh ăn ngủ/ Địa ngục năm gian phòng”.

Song, chúng sinh đều chấp vào năm dục, chẳng minh bạch năm dục, chẳng có
thật thể mà là tướng hư vọng. Vì nhận thức chẳng rõ mà chấp trước, cho nên
tạo ra rất nhiều nghiệp chướng, tương lai chắc chắn thọ quả khổ. Do đó: Khởi
hoặc, tạo nghiệp, thọ báo, ba pháp nầy có quan hệ với nhau. Nếu phụng hành
theo Phật giáo, thường thường nhiếp tâm, quản lý tâm của mình, đừng khởi
vọng tưởng, chẳng tham năm dục. Hãy nhớ vô thường, đừng có phóng dật, phải
phát thệ nguyện, hóa độ chúng sinh, đây là hành vi phải có. 

Bất cứ loại chúng sinh nào đều có chấp trước ngã, có chấp trước ngã sở. Ðây là
ta, kia là thuộc về cuả ta. Cứu kính cái ta ở đâu? Từ trên đầu xuống dưới bàn
chân, cũng tìm chẳng được cái ta tồn tại. Tất nhiên vô ngã, tại sao còn chấp
trước cái ta? Bất quá cái ta là người đại biểu tổng gọi chung, đầu, thân, tứ chi, là
tên gọi riêng. Cái ta là giả danh hư vọng, nó làm chủ chẳng được, khống chế
các bộ phận thân thể hành động chẳng được. Khi già thì không khống chế được
mắt đừng mờ, tai đừng điếc, răng đừng rụng, tóc đừng bạc. Khi bệnh thì không
khống chế được chỗ bệnh đừng đau, thực dục đừng suy, hành động đừng trở
ngại, nói năng đừng ngại. Khi chết thì càng chẳng làm chủ được. Do đó, đủ thấy
căn bản thân thể chẳng phải thuộc về ta. Nếu thật thuộc về ta thì mới nói, mới
làm chủ được. Nếu chẳng làm chủ được thì chẳng phải là ta, cũng chẳng phải là
của ta. Thân thể của mình còn chẳng làm chủ được, hà huống là vật ngoài thân
càng chẳng làm chủ được. Cho nên tất cả đừng chấp trước. Tục ngữ có câu:
“Người sống bảy mươi xưa nay hiếm. Trước trừ niên thiếu sau trừ già. Thời gian
còn lại chẳng là bao. Lại còn một nửa ngủ nghỉ.” 

Chúng sinh chẳng có chỗ nương tựa, thì sinh vô minh phiền não đủ thứ bệnh,
luôn luôn bị chúng ràng buộc, chẳng được giải thoát. Vì vô minh phiền não mà
tạo nghiệp, tạo nghiệp phải thọ báo. Tạo nghiệp thiện thọ báo thiện, tạo nghiệp
ác thọ báo ác, chìm đắm ở trong bốn đường ác. Nếu sinh khởi tham sân si ba
độc, có ba độc ba nghiệp, thì đoạ vào A tu la, súc sinh, ngạ qủy, điạ ngục, bốn
đường ác, để chịu báo khổ. Nếu ở trong đường ác, còn chẳng biết sám hối
nghiệp chướng, ngược lại tăng thêm tham sân si, như thế thì trí tuệ sẽ bị mê
hoặc che lấp, giống như mặt trời bị mây che nên biến thành đen tối. Lửa vô
minh thiêu đốt rất mãnh liệt, rất dữ dội. Lửa cao ba ngàn trượng, thiêu đến trời
Sơ Thiền. Thứ lửa vô minh nầy càng thiêu càng nóng, thiêu hủy tất cả rừng công
đức. Dùng tâm thanh tịnh, trí tuệ quang minh để độ thoát chúng sinh trong bốn
đường ác, đó là hành vi tốt phải làm. Vì chúng sinh vô minh mà mê hoặc, dạy

Kinh Hoa Nghiêm Đại Phương Quảng Phật tóm lược (Quyển 05)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/kinh-hoa-nghiem-dai-phuong-quang-phat-tom-luoc-quyen-05.html



họ đi con đường chính, mà họ lại đi con đường tà. Do đó, có câu: Thiên đường có
lối chẳng ai đi. Địa ngục không cửa tự tìm đến. 

Hoặc là: Thích ăn, thích uống, thích nhảy đầm/ Ham đánh bạc, ham gái đẹp,
ham hút độc. Ðây là đường tà. Hành vi như thế không thầy dạy mà biết hết,
chẳng cần học. Tu hành như thế nào? Trì giới như thế nào? Niệm Phật như thế
nào? Ngồi thiền như thế nào? Thì họ không muốn y theo pháp tu hành, hoặc là
miễn cưỡng, hoặc là phô diễn. Tóm lại, chẳng nhận chân làm thì làm chẳng triệt
để, ngược lại luôn luôn đi làm đường tà, làm việc chẳng chính đáng. Loại chúng
sinh nầy sẽ đi vào nhà tối ngu si, tức cũng là điạ ngục. Vì lọai chúng sinh nầy
điên đảo, giống như tằm làm tơ, tự trói thân mình, chẳng thấy quang minh. Vì
loại chúng sinh nầy mà đốt lên ngọn đèn chính pháp, chiếu sáng tâm chúng
sinh, khiến cho họ lìa khổ được vui, liễu sinh thoát tử. Ðèn pháp đăng nầy, vĩnh
viễn chiếu sáng nhà tối của chúng sinh. Ðây là hành vi của người hành Bồ Tát
đạo phải nên làm. 

Tại sao Phật tu đạo? Vì thấy tất cả chúng sinh đang ở trong đường hiểm, gặp
rắn độc thú dữ xâm hại. Chúng sinh trong sáu nẻo luân hồi, có sinh già bệnh
chết bốn khổ lớn. Sự khổ nầy có tính bức bách, chẳng cách chi thoát khỏi được.
Cho nên Phật bèn tu tất cả pháp môn phương tiện, phát nguyện cứu độ tất cả
chúng sinh thoát khỏi đường hiểm ba cõi, đắc được đại an lạc. Ðây là hành vi
người tu đạo phải làm. Tại sao Phật phải nói pháp? Vì thương xót chúng sinh.
Chúng sinh giống như ruồi, bay lọan xạ khắp nơi, tìm chẳng được lối ra, chẳng
biết cách ra khỏi ba cõi. Cho nên Phật bèn tạo lập cầu pháp lớn, khiến cho
chúng sinh từ bờ sinh tử bên nầy, đi qua cầu pháp lớn, đạt đến bờ Niết Bàn bên
kia. Ðây là hành vi người tu đạo nên làm. Người có căn lành lớn thì nghe pháp
rồi, tuyệt đối tin chân lý của pháp, chẳng sinh nghi hoặc. Họ thấu rõ tự tính vốn
không tịch mà chẳng sinh sợ hãi. Phật tùy các loài chúng sinh mà ở trong sáu
nẻo, hóa hiện mười phương chúng sinh khắp hết thảy mọi nơi, giáo hóa chúng
sinh mê hoặc cang cường, lìa khỏi ba cõi đen tối, đắc được tịnh độ quang minh.
Ðây là hành vi người tu đạo phải làm. 

Chúng ta, chúng sinh quán sát một việc gì, cũng rất khổ tâm suy nghĩ, phí rất
nhiều thời gian để tính toán, dụng rất nhiều não lực để nghĩ ý đồ cá nhân! Song,
Chỉ trong một niệm, Phật có thể quán sát hết thảy sự việc trong mười phương
ba đời vô lượng kiếp. Một niệm đó, cũng chẳng đến, cũng chẳng đi, cũng chẳng
ở. Một niệm đó, chiếu thời gian và không gian, thấu rõ sự việc ba đời. Phật vượt
qua tất cả pháp môn phương tiện, thành tựu mười lực của Phật. Phật trong vô
lượng kiếp siêng tu giới định tuệ, tức diệt tham sân si, mới chứng được ba thân,
bốn trí, năm nhãn, sáu thông, mười lực .v.v… 

Kinh Hoa Nghiêm Đại Phương Quảng Phật tóm lược (Quyển 05)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/kinh-hoa-nghiem-dai-phuong-quang-phat-tom-luoc-quyen-05.html



Danh xưng của hết thảy chúng sinh trong mười phương thế giới, đều chẳng
sánh bằng danh xưng của Phật. Thiện danh xưng là vĩnh viễn xa lìa tất cả tai
nạn bất như ý, thường sinh hoan hỉ cát tường. Khắp đến mười phương tất cả cõi
nước chư Phật, vì chư Phật tuyên dương diệu pháp, giáo hóa chúng sinh, khiến
cho họ phát bồ đề tâm, tu vô thượng đạo, sớm thành giác quả. Vì lợi ích chúng
sinh lìa khổ được vui, do đó, mà cúng dường mười phương ba đời tất cả chư
Phật. Cúng dường chư Phật tựa như đắc được qủa vị Phật. Trong tám vạn bốn
nghìn pháp môn, môn nào cũng đều thấu suốt thì sẽ đắc được trí tuệ vô thỉ. Ðối
với tất cả đạo lý đều nghinh nhận mà giải, chẳng có khó khăn. Tất cả trí tuệ nầy
hay biết rõ các pháp thật tướng, khắp đến các cõi nước chư Phật trong mười
phương, hiện ra đại uy đức thần thông lực. Ai được như thế? Phật Thích Ca Mâu
Ni mới được như thế. Vì Phật Thích Ca Mâu Ni, thuở xưa tại nhân địa thì tu hành
đủ thứ pháp môn, cho nên mới đắc được thần thông diệu dụng như thế. Từ khi
ban đầu phát bồ đề tâm, cúng dường Tam Bảo, tâm ý đó rất nhu hòa và nhẫn
nại. Chẳng cang cường mà nhu hoà, chẳng bạo động mà nhẫn nại, như vậy mới
có thể vào sâu thiền định, đắc được chính định chính thọ chân chính. Thiền định
nông cạn thì chẳng kiên cố, có lúc sẽ sinh tâm thối chuyển. Thiền định thâm sâu
thì luôn luôn ở trong định, thường thường quán sát các pháp thật tướng. Phật
giáo là tông giáo chẳng ích kỷ, tự mình phát bồ đề tâm, cũng khắp khuyến
người khác phát bồ đề tâm. Tự mình giác ngộ rồi cũng dạy người khác giác ngộ.
Tự mình chứng được diệu quả vô thượng cũng khiến cho người khác chứng được
diệu quả vô thượng. Nhu hòa nhẫn nại là mỹ đức của người tu đạo, nếu nhận
chân tu hành, thì nhất định sẽ thành tựu đạo nghiệp. Nói một cách dễ hiểu tức
là chẳng có nóng giận. Do đó, nhu hay khắc cang, nhu hay thắng cường. Nên
nhớ! Ðừng để tâm báo thù, tức là nhẫn. Gặp việc chẳng như ý thì phải nhẫn,
gặp người phỉ báng thì phải nhẫn, gặp chuyện thị phi thì phải nhẫn. 

Người tu đạo phải có chính hạnh và trợ hạnh. Chính hạnh là tự mình thời khắc tu
hành, trợ hạnh là trợ giúp người khác để tu hành, khiến cho họ phát bồ đề tâm,
phát tâm vô thượng đạo. Nếu chẳng có tâm phân biệt để trợ hạnh, chẳng có
tâm tuyển chọn để trợ hạnh. Không màng là thân sơ đều xem như nhau, không
màng là gần xa, đều bình đẳng. Bạn tin tôi thì tôi cũng khuyên bạn phát đạo
tâm, bạn chẳng tin tôi, thì tôi cũng khuyên bạn phát đạo tâm. Ðây là trợ duyên
trực tiếp khuyên người phát đạo tâm tu hành, cũng là gián tiếp trợ giúp cho
chính mình tu hành đạo nghiệp, tức cũng là lập công, lập đức, lập ngôn. Mình
tốt cũng muốn cho họ tốt; mình đắc được thọ dụng cũng muốn người khác đắc
được thọ dụng. Mình đắc được diệu quả cũng muốn người khác đắc được diệu
qủa. Ðây là tinh thần từ bi hỷ xả của Phật Giáo. 

Lời kết

Kinh Hoa Nghiêm Đại Phương Quảng Phật tóm lược (Quyển 05)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/kinh-hoa-nghiem-dai-phuong-quang-phat-tom-luoc-quyen-05.html



Bộ Luận Kinh Hoa Nghiêm Đại Phương Quảng Phật được giảng giải bởi Hòa
thượng Tuyên Hóa, Việt dịch Tỳ Kheo Thích Minh Định, gồm có 25 quyển. Bài
viết này là những ý chính, cô đọng nhất của quyển 05.

Phạm Tuấn Minh

Tài liệu: Kinh Hoa Nghiêm Đại Phương Quảng Phật, Hòa thượng Tuyên Hóa, Hán
dịch: Sa môn Thật Xoa Nan Đà, Việt dịch Tỳ Kheo Thích Minh Định, Chùa Kim
Quang. 

Kinh Hoa Nghiêm Đại Phương Quảng Phật tóm lược (Quyển 05)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/kinh-hoa-nghiem-dai-phuong-quang-phat-tom-luoc-quyen-05.html


