
Kinh Hoa Nghiêm Đại Phương Quảng Phật tóm
lược (Quyển 07)

ISSN: 2734-9195   08:05 05/02/2026

Bộ Luận Kinh Hoa Nghiêm Đại Phương Quảng Phật được giảng giải bởi Hòa
thượng Tuyên Hóa, Việt dịch Tỳ Kheo Thích Minh Định, gồm có 25 quyển. Bài
viết này là những ý chính, cô đọng nhất của quyển 07.

1. Danh hiệu Phật 

Mười phương ba đời tất cả chư Phật, mỗi vị Phật đều có một vạn danh hiệu.
Nhưng vì sức trí nhớ của chúng sinh yếu kém, cho nên chư Phật từ bi mới quyết
định từ một vạn danh hiệu mà giảm xuống còn một ngàn danh hiệu. Trải qua
bao nhiêu kiếp thì trí nhớ của chúng sinh càng ngày càng giảm. Một ngàn danh
hiệu cũng nhớ chẳng rõ ràng. Chư Phật lại thương xót chúng sinh mới giảm từ
một ngàn danh hiệu xuống còn một trăm. Lại qua thời gian lâu dài, chúng sinh
vẫn cảm thấy quá nhiều, về sau lại giảm xuống còn mười. Từ đó về sau, mỗi vị
Phật đều có mười danh hiệu. 

Những gì là mười? 

1). Như Lai: Như là thừa, đạo như thật, Lai là lai thành chính giác, nghĩa là thừa
đạo như thật, Lai thành Chính giác. Trong kinh Kim Cang có nói: ‘Như Lai giả. Vô
sở tùng lai. Diệc vô sở khứ.’’
Nghĩa là: ‘’Bậc Như Lai, Chẳng từ đâu đến. Cũng chẳng đi về đâu.’’ Và nữa, Như
là bổn thể của lý; Lai là danh tướng của sự. Nghĩa là lý sự chẳng hai. Về tông chỉ
căn bản thì lý sự hòa hợp, lý sự vô ngại, đó là Như Lai. 

2). Ứng Cúng: Phật xứng đáng thọ nhận trời người cúng dường, xứng đáng thọ
nhận sự cung kính của người thế gian, cho nên gọi là Ứng Cúng.

3). Chính Biến Tri: Phật, chẳng có gì mà chẳng biết, vô sở bất tri, chẳng có gì
mà không thấy, vô sở bất kiến. Lý của Phật nói pháp là chính quyết, trí tuệ
quang minh khắp hết thảy, cho nên gọi là Chính Biến Tri.

Kinh Hoa Nghiêm Đại Phương Quảng Phật tóm lược (Quyển 07)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/kinh-hoa-nghiem-dai-phuong-quang-phat-tom-luoc-quyen-07.html

https://tapchinghiencuuphathoc.vn/danh-hieu-nhu-lai-trong-phat-giao.html


4). Minh Hạnh Túc: Phật chẳng sinh đủ thứ tâm phiền não, đây là minh túc,
nghĩa là thiên nhãn minh, biết tất cả pháp đời hiện tại; túc mạng minh biết tất
cả pháp đời quá khứ; lậu tận minh biết tất cả đời vị lai. Phật tu lục độ vạn hạnh
là hạnh túc. Cho nên hợp lại gọi là Minh Hạnh Túc.

5). Thiện Thệ Thế Gian Giải: Thiện Thệ tức là đi đến nơi chân thiện mỹ, tức cũng
là bên kia Niết Bàn chẳng sinh chẳng diệt. Thế Gian Giải là Phật hoàn toàn thấu
hiểu trí huệ của hữu tình và vô tình thế gian.

6). Vô Thượng Sĩ: Trí tuệ của Phật cao hơn hết, chẳng có gì sánh bằng. Phật đã
tu chứng địa vì tột cùng chẳng còn địa vì gì có thể chứng nữa, cho nên gọi là Vô
Thượng Sĩ.

7). Ðiều Ngự Trượng Phu: Phật dùng đức để hóa độ là điều, dùng uy để chế
phục là ngự. Phật là đại trượng phu điều ngự chúng sinh ba cõi.

8). Thiên Nhân Sư: Phật là đại Ðạo Sư của trời người. Sư là phép tắc mô phạm,
nói năm thừa giáo lý, lợi ích chúng sinh, khai đạo chúng sinh.

9). Phật: Ðây là nửa chữ Phạn, nói đầy đủ là Phật đà gia, cũng có thể nói là cũng
chẳng lớn, cũng chẳng nhỏ. Do đó: ‘’Chẳng lớn chẳng nhỏ, Không đến không đi,
Hạt bụi thế giới, Ðài sen chiếu nhau.’’ Phật cũng chẳng lớn, có thể: ‘’Nơi đầu sợi
lông, Hiện cõi bảo vương. Ngồi trong hạt bụi, Chuyển bánh xe pháp.’’ Có thể ở
đầu một sợi lông, hiện ra một đại thế giới, đây là cảnh giới trong nhỏ hiện lớn.
Phật cũng chẳng nhỏ, có thể ở trong một hạt bụi, dung nạp ba ngàn đại thiên
thế giới. Ðem mười phương thế giới vào trong một hạt bụi, đây là cảnh giới
trong lớn hiện nhỏ. Phật có thể trong nhỏ hiện lớn, trong lớn hiện nhỏ, nhỏ lớn
vô ngại, cho nên nói là không lớn không nhỏ. Phật đi về đâu? Phật chẳng có đi
về đâu? Phật từ đâu đến? Phật cũng chẳng từ đâu đến. Tại sao chẳng đến
chẳng đi? Vì pháp thân của Phật tận hư không, biến pháp giới, vô tại vô bất tại.
Trong thế giới quang minh của chư Phật, nhiều như số hạt bụi. Quang minh của
Phật nầy chiếu soi thế giới kia, quang minh của Phật kia chiếu soi thế giới nầy,
phóng quang với nhau, chiếu khắp pháp giới, cho nên gọi là đài sen chiếu nhau.
Cũng có thể nói là nhiều, cũng có thể nói là một, một nhiều không hai, một
nhiều vô ngại, lớn nhỏ vô ngại, đó đây vô ngại, đủ thứ vô ngại. Ðây là cảnh giới
của Phật, có tác dụng không thể nghĩ bàn.

Phật có ba ý nghĩa 

Phật dịch là giác: 1). Tự giác. 2). Giác tha. 3). Giác mãn.

Phàm phu thì chẳng giác. Hàng nhị thừa thì tự giác. Bồ tác thì giác tha. Phật là
giác mãn. Tự giác: Bất cứ làm việc gì, đều hồi quang phản chiếu, cầu nơi chính

Kinh Hoa Nghiêm Đại Phương Quảng Phật tóm lược (Quyển 07)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/kinh-hoa-nghiem-dai-phuong-quang-phat-tom-luoc-quyen-07.html



mình, có tinh thần phản tỉnh. Nói cách khác nghĩa là mình chẳng hồ đồ, chẳng
hồ đồ tức là minh bạch thật sự. Minh bạch thật sự thì lợi ích chúng sinh. Giác
tha: Nghĩa là có ích lợi cho mình, và có ích lợi cho kẻ khác. Ðó là tư tưởng tự lợi
lợi tha. Giác mãn: Trong quá khứ Phật đã từng làm nai chúa. Tuy làm nai chúa,
nhưng cảm hóa được ông vua cải ác hướng thiện, phát bồ đề tâm. Khi Phật ở tại
nhân địa, thì phát nguyện đời đời kiếp kiếp đều muốn lợi ích chúng sinh, tự giác
viên mãn, đó là giác hạnh viên mãn. Do đó, có câu: ‘’Ba giác viên, vạn đức đầy’’
, nên gọi là Phật. 

10) Thế Tôn: Phật là bậc tôn kính của thế gian và xuất thế gian, xuất là ra khỏi
ba cõi. Phật là người được chư Thiên và nhân loại tôn kính nhất. Chúng ta muốn
học Phật, thì trước hết phải lợi ích chúng sinh, không thể chỉ có lợi ích chính
mình. Hiện nay người thế gian điên điên đảo đảo. Trách nhiệm của chúng ta
người tu đạo là phải khai đạo họ, lãnh đạo họ, giúp cho họ đi trên con đường
chân chính, đừng rơi vào đường tà, đó là công việc tự giác giác tha. Tu nhiều rồi
thì sẽ viên mãn. Do đó, có câu: ‘’Mài sắc thành kim. Công đáo tự nhiên thành.’’ 

Những gì ở các phần trước là sinh tín phần, dạy người minh bạch nhân quả. Bây
giờ phẩm này nói về tu nhân khế quả sinh giải phần. Tại nhân địa tu hành nhất
định sẽ đắc được quả vị viên mãn, tức cũng là trồng nhân gì thì được quả đó.
Trồng nhân bồ đề thì sẽ kết quả Phật, cho nên gọi là tu nhân khế quả sinh giải
phần. 

2. Duyên khởi phẩm kinh

Lúc đó, Ðức Thế Tôn ở nước Ma Kiệt Ðà, trong A Lan Nhã, tịch tĩnh xứ, dưới cội
bồ đề, trên tòa kim cang, ban đầu thành chính giác. Lúc Phật ở tại núi Tuyết,
núi Hy Mã Lạp Sơn, tu khổ hạnh, thì mỗi ngày chỉ ăn một hạt mè. Năm anh em
Kiều Trần Như cùng tu với Ngài, trong đó có ba người cho rằng sự tu khổ hạnh
như thế chịu chẳng được, bèn bỏ đi đến vườn Lộc Uyển tu đạo. Phật tu khổ hạnh
sáu năm ở tại núi Tuyết, nhưng vẫn không khai ngộ. Bèn bỏ lối tu khổ hạnh, đến
sông Ni Liên Thiền tắm rửa những cấu bẩn tích tụ trên thân nhiều năm, lại tiếp
nhận bát sữa bò của nữ thí chủ cúng dường, mới khôi phục lại sức lực. Lúc đó,
hai người trong năm anh em Kiều Trần Như thấy Phật làm như vậy, cho rằng
Phật sinh tâm thối chuyển, Do đó, cũng bỏ Phật đi đến vườn Lộc Uyển để tu
đạo. Phật một mình đến dưới cội bồ đề, trên tòa kim cang, ngồi kiết già phát thệ
nguyện rằng: "Nếu không thành Phật thì không rời khỏi chỗ này"! 

Ngồi như vậy đến ngày thứ bốn mươi chín. Vào ngày 8 tháng 12 thấy sao mai
mọc mà ngộ đạo, mới thốt ra rằng: ‘’Lành thay, lành thay ! Tất cả chúng sinh
đều có đủ trí tuệ đức tướng của Như Lai, nhưng vì vọng tưởng chấp trước nên

Kinh Hoa Nghiêm Đại Phương Quảng Phật tóm lược (Quyển 07)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/kinh-hoa-nghiem-dai-phuong-quang-phat-tom-luoc-quyen-07.html

https://tapchinghiencuuphathoc.vn/tim-hieu-ve-giao-ly-duyen-khoi.html


không thể chứng đắc". Khai ngộ rồi, trong hai mươi mốt ngày nói xong bộ Kinh
Hoa Nghiêm Ðại Phương Quảng Phật. 

Phật ở tại điện Phổ Quang Minh, ở hướng đông nam cây bồ đề, nước Ma Kiệt Ðà
khoảng ba dặm, eo sông Ni Liên Thiền. Truyền rằng Long Vương thấy Phật ban
đầu thành chính giác, ngồi ở dưới cội bồ đề, cho nên vì Phật mà tạo cung điện
đó, bèn dùng bảy báu tạo thành, khắp phóng quang minh, cho nên gọi là Ðiện
Phổ Quang Minh. Ngồi trên tòa hoa sen tạng sư tử, mà vì các pháp thân Đại Sĩ
diễn nói diệu pháp. 

Nói lược 10 thứ công đức của Phật dưới đây:

1). Diệu ngộ đều viên mãn: Diệu là không thể nghĩ bàn, ngộ là giác ngộ. Tại sao
nói diệu ngộ? Vì sự giác ngộ nầy siêu hơn đạo lý giác ngộ của một số người, là
tối cao vô thượng, cho nên gọi là Vô thượng chính đẳng chính giác. Vì giác ngộ
đến cực điểm, cho nên gọi là mãn. Tóm lại, chẳng còn gì có thể giác ngộ nữa,
cho nên Phật còn gọi là Vô thượng sĩ, đã đạt được trình độ tự giác viên mãn,
giác tha cũng viên mãn, giác hạnh cũng viên mãn, tức cũng là chẳng có gì mà
không thấy, cho nên gọi là diệu ngộ đều mãn. Diệu ngộ có thể nói là diệu giác,
cũng có thể nói là thiện giác, còn có thể nói là chính giác. Vì ‘’diệu’’ ở trong
phạm văn gọi là tô: Có ba ý nghĩa: Có thể dịch là diệu, cũng có thể dịch là thiện,
còn có thể dịch là chính. Tóm lại, danh từ nầy nói về đức của Phật đầy đủ, trí
tuệ viên mãn, phước tròn đầy. Ðức tướng, trí tuệ và phước báu của Phật đều
viên mãn, cho nên gọi là diệu giác viên mãn. 

2). Hai hạnh đã vĩnh viễn đoạn tuyệt: Hai hạnh là phiền não hạnh và sở tri hạnh.
Phiền não hạnh: Là phàm phu hiện tiền chỉ có phiền não. Bất cứ việc gì mà
không như ý, thì lập tức nổi giận, nổi giận liền có phiền não. Phiền não từ đâu
đến? Là từ trong sự ích kỷ lợi mình mà đến. Phàm việc gì đối với mình chẳng ích
lợi thì nổi giận. Nếu có việc mà chướng ngại lợi ích của mình, hoặc tổn hại danh
dự của mình, thì đều sinh phiền não. Nếu đối với tất cả mọi việc đều buông xả,
chẳng chấp trước, tất cả đều tha thứ, khoan dung cho người, thì còn có phiền
não gì? Cho nên phiền não nhẹ nhất cũng phải vĩnh viễn đọan tuyệt, vì phiền
não chướng ngại sự phát tâm bồ đề. Sở tri hạnh: Tức là sở tri chướng. Sở tri
chướng, chướng sở tri. Vì có sở tri chướng, nên bị sở tri sở chướng. Tức là tự làm
mình kém đi vì chấp vào cái sự hiểu biết nông cạn của mình.

3). Ðạt được pháp vô tướng: Ðạt là thông đạt. Thông đạt tức là minh bạch. Minh
bạch cái gì? Minh bạch pháp vô tướng. Pháp vô tướng là gì? Tức là thanh tịnh
bổn nhiên, diệu chân như tính. Thanh tịnh bổn nhiên tức là thanh tịnh, không
cần tăng hoặc giảm, tức là không tăng không giảm. Pháp vô tướng là chẳng
chấp trước tất cả tướng. Làm thế nào không chấp trước tất cả tướng? Làm thế

Kinh Hoa Nghiêm Đại Phương Quảng Phật tóm lược (Quyển 07)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/kinh-hoa-nghiem-dai-phuong-quang-phat-tom-luoc-quyen-07.html



nào để hai hạnh vĩnh tuyệt? Thì phải diệu ngộ đều mãn. Nếu diệu ngộ đều mãn,
thì hai hạnh đều dứt hẳn, cũng đạt được pháp vô tướng. Ðó đều có quan hệ với
nhau.

4). Trụ ở Phật trụ: Phật trụ ở từ bi, tùy thời lợi ích cho chúng sinh. Phật lại
thường ở Thánh trụ, thiên trụ, phạm trụ. Thánh trụ là gì? Thánh tức là bậc
Thanh Văn, Duyên giác, Bồ Tát. Các Ngài trụ ở trong tất cả tam muội. Thiên trụ
là gì? Người trời trụ ở trời lục dục. Có bố thí, trì giới, thiện tâm, ba việc tức là
thiên trụ. Phạm trụ là gì? Trụ ở sắc giới, hoặc vô sắc giới. Có vô lượng tâm là
phạm trụ. Phật trụ là gì? Tức là dùng bình đẳng đại bi, luôn luôn lợi ích cho tất
cả chúng sinh, tức là Phật trụ.

5). Ðược Phật bình đẳng: Chứng được thanh tịnh bổn nhiên, diệu chân như tính,
chứng được Vô thượng chính đẳng chính giác, đều là diệu hóa vô ngại, không
thể nghĩ bàn, cho nên đắc được Phật bình đẳng.

6). Ðến nơi chẳng có chướng ngại? Tức là chứng được cảnh giới vô chướng ngại.
Làm thế nào đạt được cảnh giới đó? Phải tu hành, tu lục độ vạn hạnh, dùng giới
định huệ để đối trị tham sân si. Nếu chẳng có tham sân si, thì chẳng có chướng
ngại. Chúng ta từ vô thỉ đến bây giờ, tại sao chẳng thành Phật? Vì chẳng tiêu
diệt sạch tham sân si ba độc. Hằng ngày chúng ta nói siêng tu giới định tuệ,
tiêu diệt tham sân si. Nhưng lại là tự mình lừa gạt mình, toàn lời suông: ‘Hôm
nay giải đãi một ngày, ngày mai nhất định siêng tu giới định tuệ’. Ðến ngày mai
lại thiếu ngủ, tinh thần chẳng đủ, lại hẹn ngày mai nữa, nhất định sẽ siêng tu
giới định tuệ. Ngày mai, ngày mai, ngày mai! Một đời ngày mai đều trôi qua, kết
quả chẳng siêng tu giới định tuệ. Bất cứ gì cũng đều tham, vĩnh viễn chẳng
nhàm chán. Tham sắc đẹp, tham danh lợi, tham hưởng thụ. Tham nhưng không
thỏa mãn thì sinh tâm sân, có tâm sân thì khởi oán hận. Tư tưởng nầy sinh ra rồi
thì sinh tâm ngu si. Có tâm ngu si thì phạm giới sát sinh, trộm cắp, tà dâm. Như
thế thì chẳng thể nào được giải thoát. Nếu siêng tu giới định tuệ, thì diệt được
tham sân si. Như vậy thì chẳng có chấp trước, bèn được giải thoát. Chẳng có
chướng ngại mới là chân chính đắc được tự tại.

7). Không thể bị chuyển pháp: Tức là giáo nghĩa nói ở trong hết thảy kinh điển,
ngoại đạo phá hoại chẳng được. Tóm lại, chẳng bị tà tri tà kiến ngoại đạo luận
bậy làm giao động. Người có tín ngưỡng tôn giáo thì đều hướng thượng, nhưng
phải tin giáo lý bằng trí tuệ có chân lý. Nhất định phải có trạch pháp nhãn, phải
lựa chọn pháp để tu hành liễu sinh thoát tử, như thế mới không chịu khổ trong
sáu nẻo luân hồi nữa. Nên nhớ, nên nhớ! Ðừng bị cảnh giới lay chuyển, mà phải
chuyển được cảnh giới.

Kinh Hoa Nghiêm Đại Phương Quảng Phật tóm lược (Quyển 07)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/kinh-hoa-nghiem-dai-phuong-quang-phat-tom-luoc-quyen-07.html



8). Sở hành vô ngại: Tức là hết thảy hành vi, chẳng có chướng ngại, những việc
làm, những điều mình thấy, bất cứ cảnh giới gì đến, đều không bị lay chuyển.
Gặp cảnh giới nghịch thì phải chuyển cảnh giới. Gặp cảnh giới thuận cũng phải
chuyển cảnh giới, như thế mới có thể quay lưng trần lao, mà hợp với giác ngộ.
Bằng không, sẽ chuyển theo cảnh giới, cùng trôi chảy với ô hợp, thì quay lưng
giác ngộ mà hợp với trần lao.

9). Lập bất tư nghì: Giáo lý của Phật nói đều bất khả tư nghì. Do đó, có câu:
‘’Ngôn ngữ đạo đoạn, Tâm hành xứ diệt”. Nghĩa là: Lời lẽ đã dứt bặt. Chỗ tâm
niệm không còn nữa. Muốn dùng lời để nói cũng nói chẳng ra, muốn dùng tâm
để niệm suy tư, cũng chẳng cách chi suy tư. Con đường lời nói đã đoạn rồi, nơi
tâm muốn hành cũng chẳng còn nữa. Ðó là bất khả tư nghì. Do đó, có câu:
‘Miệng muốn nói mà từ ngữ đã mất, Tâm muốn duyên mà tư lự chẳng còn nữa.’’
Miệng muốn nói mà nói chẳng nói ra lời, lời lẽ đã chẳng còn. Tâm muốn phan
duyên mà niệm lự đã chết rồi. Ðó tức là bất khả tư nghì.

10). Thấy khắp ba đời: Tức là thấy khắp cảnh giới đời quá khứ, đời hiện tại, đời
vị lai, như ở trước mắt. Bất cứ sự tướng, hoặc lý luận, đều nhớ rất rõ ràng, tuyệt
đối chẳng sai lầm. Thấy khắp là trên thấy vô thủy, dưới thấy vô chung. Vô thủy
vô chung, không trong, không ngoài, chẳng lớn, chẳng nhỏ, chẳng đến, chẳng
đi. Ðó tức là cảnh giới thấy khắp.

Hết thảy tất cả nghiệp báo, tất cả nghiệp thiện nghiệp ác, thọ nhân quả thiện,
nhân quả ác, có đủ thứ sự khác nhau. Trong tâm muốn làm nghiệp chướng đều
có thứ lớp. Cái nầy trước, cái nầy sau, trước thọ quả báo, sau thọ quả báo. Tóm
lại, trước làm nghiệp gì thì trước thọ quả báo đó. Sau làm nghiệp gì thì sau thọ
quả báo đó. Như vậy mê đi mê lại, mê đến chẳng giải thoát được. Nếu như một
ngày nọ, có chúng sinh gặp tất cả kinh điển, trong kinh bao hàm tất cả vô
thượng diệu pháp, tức là tất cả văn nghĩa, Do đó, bèn đắc được pháp môn xuất
thế. Ở trong thế giới nầy vượt ra khỏi thế giới, chẳng phải lìa khỏi thế giới nầy
mới ra được thế giới. Tóm lại, ở trong thế gian nầy mà ra khỏi thế gian. Lục Tổ
Huệ Năng có nói rằng: ‘Phật pháp ở tại thế gian. Chẳng lìa thế gian giác. Lìa đời
cầu bồ đề. Ví như tìm sừng thỏ.’’ 

Bạn muốn ra khỏi thế gian, bạn muốn thành Phật, thì phải giác ngộ ở trong
pháp thế gian. Nếu giác ngộ rồi, thì sẽ ra khỏi được thế gian. Chẳng phải lìa khỏi
pháp thế gian, để đi tìm cầu pháp xuất thế bên ngoài, lìa khỏi thế gian tìm bồ
đề, thì giống như tìm sừng trên đầu con thỏ, như tìm lông trên lưng con rùa,
cũng như vậy không thể nào được, vĩnh viễn tìm chẳng được. Cho nên pháp
xuất thế bao quát ở trong pháp thế gian, bồ đề bao quát ở trong phiền não,
không lìa khỏi phiền não mà đi tìm bồ đề bên ngoài. Nếu lìa khỏi phiền não,

Kinh Hoa Nghiêm Đại Phương Quảng Phật tóm lược (Quyển 07)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/kinh-hoa-nghiem-dai-phuong-quang-phat-tom-luoc-quyen-07.html



cũng chẳng có bồ đề. Do đó: ‘’Phiền não tức bồ đề.’’ 

Dùng được tức là bồ đề, chẳng dùng được tức là phiền não. Bồ đề là nước, phiền
não là băng. Song, nước chẳng phải băng, băng chẳng phải nước. Nước đông lại
kết thành băng, băng tan ra thành nước; băng nước một thể, mà tác dụng khác
nhau. Phiền não và bồ đề cũng cùng một đạo lý đó. Băng là do nước thành
băng, nước là băng tan mà thành nước. Nếu chúng sinh giác ngộ tức là Phật.
Nếu mê hoặc tức là chúng sinh. Do đó, có câu: “Tuy tên gọi của chúng sinh và
Phật khác nhau, nhưng tự tính giống nhau. Bổn lai là một, đều có tính Phật.
Pháp hữu vi thì có hình có tướng, có sở tác. Pháp vô vi là pháp chẳng có hình,
chẳng có tướng, vô sở tác”. Song, hữu vi hữu tận, vô vi vô tận. Những vị đại Bồ
Tát đó, đắc được đại trí tuệ, quá khứ tất cả Phật pháp cũng biết, hiện tại tất cả
Phật pháp cũng biết, vị lai tất cả Phật pháp cũng biết. Có người nghe được câu:
"Phật tức là chúng sinh, chúng sinh tức là Phật’’, rồi thì họ cảm thấy rất cao
hứng, nói: "Tôi tức là Phật! Bèn đi kêu mọi người gọi họ là Phật, đừng gọi tên
của họ. Tin nầy loan ra rồi, có người gọi họ là Phật, cũng có người chẳng gọi họ
là Phật. Họ bèn nổi giận hỏi rằng: Tại sao ông không gọi tôi là Phật? Người đó
nói: Ông không hiểu nghĩa lý câu dạy trên, chẳng đủ tư cách làm Phật, cho nên
tôi không gọi ông là Phật. Ðối với tất cả chúng sinh đều có tâm từ bi, đừng có
nóng giận. Ông muốn làm Phật thì trước hết đừng có nóng giận, đừng có phiền
não. Bây giờ ông còn nóng giận, còn phiền não, cho nên ông vẫn là chúng
sinh.’’  Từ đó về sau, ông ta nhận chân tu hành, tuyệt đối chẳng nóng giận nữa,
quả nhiên chứng được Phật vị. Phật là bậc Thánh nhân có đạo đức chân chính,
chẳng có tâm ích kỷ, tâm cầu danh lợi, chẳng có tâm chấp trước. Tuy nhiên nói
chúng sinh là Phật, nhưng phải đoạn tuyệt chấp trước mới có thể thành Phật.
Cho nên mới nói: Tất cả chúng sinh, đều có Phật tính. Đều có thể thành Phật.
Nhưng vì vọng tưởng chấp trước, Nên không thể chứng đắc.

Chúng ta nên nhớ đừng hiểu lầm chúng sinh là Phật. Phật thì từng bước, từng
bước, tu hành mà thành. Nếu chẳng tu hành, thì dù đến lúc nào cũng vẫn là
chúng sinh. Nếu tu hành trở về cội nguồn, thì sẽ chân chính khai ngộ chứng
quả, liễu sinh thoát tử. Ðến được trình độ “ba giác tròn, vạn đức đầy‘’, thì mới là
Phật thiệt. Chúng sinh tức là nước đông lại thành băng, Phật tức là băng tan
thành nước. Bổn lai nước băng là một thể tính, nhưng hình tướng khác nhau,
một là thể lỏng, một là thể cứng, đây là nói ví dụ. Người chẳng tu hành mà nói
mình là Phật, thì không thể được. 

Kinh Hoa Nghiêm Đại Phương Quảng Phật tóm lược (Quyển 07)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/kinh-hoa-nghiem-dai-phuong-quang-phat-tom-luoc-quyen-07.html



Ảnh minh họa thiết kế bởi AI - Tạp chí Nghiên cứu Phật học

3. Thập đại của Bồ tát

10 thứ đại trụ: 1). Phát tâm trụ. 2). Trị địa trụ. 3). Tu hành trụ. 4). Sinh quý trụ.
5). Tàm quý trụ. 6). Chính tâm trụ. 7). Bất thoái trụ. 8). Ðồng chân trụ. 9). Pháp
vương trụ. 10). Quán đảnh trụ.

10 thứ hạnh tu: 1). Hoan hỉ hạnh. 2). Nhiêu ích hạnh. 3). Vô sân hạnh. 4). Vô tận
hạnh. 5). Ly si loạn hạnh. 6). Thiện hiện hạnh. 7). Vô trước hạnh. 8). Tôn trọng
hạnh. 9). Thiện pháp hạnh. 10). Chân thật hạnh.

10 thứ hồi hướng: 1). Bất hoại hồi hướng. 2). Cứu hộ chúng sinh lìa tướng chúng
sinh hồi hướng. 3). Ðồng tất cả Phật hồi hướng. 4). Ðến nhất thiết xứ hồi hướng.
5). Vô tận công đức tạng hồi hướng. 6). Tùy thuận bình đẳng thiện căn hồi
hướng. 7). Tùy thuận đồng quán tất cả chúng sinh hồi hướng. 8). Chân như
tướng hồi hướng. 9). Vô phược giải thoát hồi hướng. 10). Pháp giới vô lượng hồi
hướng.

10 thứ tạng: 1). Tín tạng. 2). Giới tạng. 3). Tàm tạng. 4). Quý tạng. 5). Văn tạng.
6). Phí tạng. 7). Tuệ tạng. 8). Niệm tạng. 9). Trì tạng. 10). Biện tạng.

10 thứ địa Bồ tát đắc: 1). Hoan hỉ địa. 2). Ly cấu địa. 3). Phát quang địa. 4).
Diệm huệ địa. 5). Nan thắng địa. 6). Hiện tiền địa. 7). Viễn hành địa. 8). Bất
động địa. 9). Thiện huệ địa. 10). Pháp vân địa.

Kinh Hoa Nghiêm Đại Phương Quảng Phật tóm lược (Quyển 07)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/kinh-hoa-nghiem-dai-phuong-quang-phat-tom-luoc-quyen-07.html

https://tapchinghiencuuphathoc.vn/ly-tuong-bo-tat-dao-trong-kinh-thap-dia.html


10 thứ nguyện Bồ tát phát: 1). Lễ kính chư Phật. 2). Xưng tán Như Lai. 3).
Quảng tu cúng dường. 4). Sám hối nghiệp chướng. 5). Tùy hỉ công đức. 6). Thỉnh
chuyển pháp luân. 7). Thỉnh Phật trụ thế. 8). Thường tùy Phật học. 9). Hằng
thuận chúng sinh. 10). Phổ giai hồi hướng.

10 thứ định Bồ tát tu: 1). Phổ quang định. 2). Diệu quang định. 3). Thứ lớp biến
trụ các cõi Phật thần thông định. 4). Thanh tịnh thâm tâm hạnh định. 5). Biết
quá khứ trang nghiêm tạng định. 6). Trí quang minh tạng định. 7). Biết rõ tất cả
thế giới Phật trang nghiêm định. 8). Tất cả chúng sinh sai biệt thân định. 9).
Pháp giới tự tại định. 10). Vô ngại luân định.

10 thứ thần thông Bồ tát đắc: 1). Khéo biết tha tâm trí thông. 2). Vô ngại thanh
tịnh thiên nhãn trí thông. 3). Biết kiếp quá khứ túc trụ trí thông. 4). Biết kiếp
thuở vị lai trí thông. 5). Vô ngại thanh tịnh thiên nhãn trí thông. 6). Trụ vô thể
tính vô động tác tất cả cõi Phật trí thông. 7). Khéo phân biệt tất cả lời lẽ trí
thông. 8). Vô lượng sắc thân trang nghiêm trí thông. 9). Tất cả pháp trí thông.
10). Vào tất cả pháp diệt tận tam muội trí thông.

Tất cả Bồ Tát tu mười thứ ‘’quả vị’’ vô thượng; đẳng giác nhân vị cùng cực,
thường gọi là ‘’đảnh’’. 

Phật có năm nhãn. 1) Nhục nhãn. 2). Thiên nhãn. 3). Tuệ nhãn. 4). Pháp Nhãn.
5). Phật nhãn. 

Phật có Sáu thông: 1). Thiên nhãn thông. 2). Thiên nhĩ thông. 3). Tha tâm
thông. 4). Túc mạng thông. 5). Thần túc thông. 6). Lậu tận thông 

Phật vì muốn khiến cho tất cả chúng sinh lìa khổ được vui, chấm dứt sinh tử, bỏ
mê về giác, tìm về nguồn cội, cho nên mới hiện thần thông. Chúng ta tu đạo tức
là tu tâm. Khi tâm sinh thì đủ thứ pháp sinh. Khi tâm diệt thì đủ thứ pháp diệt.
Nếu một pháp không sinh, thì hợp với pháp giới mà làm một. Tại sao chúng ta
chẳng hợp với pháp giới mà làm một? Vì chúng ta có tâm phân biệt, còn ý niệm.
Tại sao chúng ta chẳng có trí tuệ? Vì sáu căn của chúng ta bị sáu trần chuyển
lay. Nếu sáu căn không bị cảnh giới sáu trần chuyển lay, mà chuyển được sáu
trần thì có biện pháp. Lúc đó, sáu căn không động, thường ở trong định thì trí
tuệ sớm sẽ hiện tiền. 

Giống như Phật Thích Ca Mâu Ni, thuở xưa làm Bồ Tát, hành Bồ Tát đạo, thì
dùng đủ thứ đàm luận, đủ thứ lời nói, đủ thứ âm thanh, đủ thứ nghiệp, đủ thứ
báo, đủ thứ nơi chốn, đủ thứ phương tiện, đủ thứ căn, đủ thứ tin hiểu, đủ thứ địa
vị, đều nói diệu pháp, giáo hóa chúng sinh. Vì làm việc lợi ích cho chúng sinh,
cho nên hiện tại đã thành Phật rồi, cũng hy vọng chúng sinh thành Phật, khiến

Kinh Hoa Nghiêm Đại Phương Quảng Phật tóm lược (Quyển 07)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/kinh-hoa-nghiem-dai-phuong-quang-phat-tom-luoc-quyen-07.html



cho chúng sinh đắc được trí tuệ như thế, tri kiến như thế, cho nên Phật vì chúng
sinh mà nói diệu pháp. Phật vì chúng sinh nói pháp, nhưng chúng sinh phải
chân thật tu hành, thì mới đắc được lợi ích.  

4. Phẩm Bốn thánh đế

Bốn Thánh Ðế là gì? 
Tức là khổ, tập, diệt, đạo. Nếu y theo bốn Thánh đế mà tu hành, thì sẽ chứng
quả nhập vào dòng Thánh. Ðế nghĩa là khảo sát chân lý. Phẩm nầy là phẩm thứ
tám trong Kinh Hoa Nghiêm, cho nên gọi là Phẩm Bốn Thánh Ðế Thứ Tám. Sau
khi Ðức Phật Thích Ca Mâu Ni ngồi trên tòa kim cang, dưới cội bồ đề thành Phật
rồi, thì ứng pháp thân Đại Sĩ thỉnh cầu Ngài diễn nói Kinh Hoa Nghiêm Ðại
Phương Quảng Phật. Ðức Phật ở trong hai mươi mốt ngày, diễn nói kinh này rồi,
mới đến vườn Lộc Uyển, vì năm anh em Kiều Trần Như mà ba lần chuyển pháp
luân: thị chuyển, khuyến chuyển, chứng chuyển. Người thượng căn thì thị
chuyển liền ứng ngộ. Người trung căn thì khuyến chuyển bèn ngộ đạo. Người hạ
căn thì chứng chuyển mới khai ngộ. Tôn giả Kiều Trần Như khai ngộ trước nhất,
sau đó bốn vị kia cũng khai ngộ. Phật nói với năm vị Tỳ Kheo rằng: 

"Ðây là khổ, tính bức bách. Ðây là tập, tính chiêu cảm. Ðây là đạo, tính khả tu.
Ðây là diệt, tính khả chứng.’’ 

Ðây là thị chuyển pháp luân. Lại nói: "Ðây là khổ, ông nên biết. Ðây là tập, ông
nên đoạn. Ðây là đạo, ông nên tu. Ðây là diệt, ông nên chứng.’’ Ðây là khuyến
chuyển pháp luân. Lại nói: "Ðây là khổ, ta đã biết. Ðây là tập, ta đã đoạn. Ðây
là đạo, ta đã tu. Ðây là diệt, ta đã chứng.’’ Ðây là chứng chuyển pháp luân". 

Do đó: Biết khổ, dứt tập, mộ diệt, tu đạo. Nghĩa là: Phải biết khổ, phải đoạn trừ
tập, phải hâm mộ cảnh giới tịch tĩnh, phải tu hành con đường của bậc Thánh
nhân. Ðây là ý nghĩa đại khái về bốn Thánh Ðế. 

1. Khổ Thánh Ðế: Chúng ta ở thế giới Ta Bà có rất nhiều sự khổ. Người ở thế
giới Ta Bà nầy, một niệm vô minh liền mê hoặc, Do đó, mà đời đời kiếp kiếp
luân chuyển trong ba cõi, luân hồi trong sáu nẽo, chuyển đi chuyển lại, lúc chìm
lúc nổi, sinh rồi lại chết, chết rồi lại sinh, tuần hoàn không ngừng. Cho nên nói
chúng sinh ở thế giới Ta Bà kham chịu đựng những thứ khổ. Khổ có vô lượng,
trong Du Già Sư Ðịa Luận có nói, có một trăm mười thứ khổ, sẽ phân tích dưới
đây:

- Có một thứ khổ: Là khổ về nương tựa nghiệp khác biệt lưu chuyển. Hết thảy
tất cả hữu tình chúng sinh, tùy theo nghiệp lực mà lưu chuyển, tự mình chẳng
làm chủ được, trôi nổi ở trong biển nghiệp. Nghiệp thiện nhiều thì sinh về ba

Kinh Hoa Nghiêm Đại Phương Quảng Phật tóm lược (Quyển 07)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/kinh-hoa-nghiem-dai-phuong-quang-phat-tom-luoc-quyen-07.html



đường lành, nghiệp ác nhiều thì sinh về ba đường ác. Bất cứ là ba đường lành,
hoặc ba đường ác đều là khổ. Làm thế nào để dứt khổ? Thì phải tu hành, mới có
thể liễu sinh thoát tử, ra khỏi ba cõi, đắc được sự an vui chân thật.

- Lại có hai thứ khổ: Một là dục khổ, hai là si khổ.

Dục khổ: Là các sự khổ về căn bản, ví như tham tiền tài, thì có tài dục, tham sắc
thì có sắc dục, tham danh thì có danh dục, tham ăn thì có ăn dục, tham ngủ thì
có ngủ dục, đó là năm dục. Do đó, có câu: "Tài sắc danh thực thùy. Ðịa ngục
ngũ điều căn.’’ Những thứ dục đó chi phối, làm cho bạn điên đảo, hồ đồ, chẳng
lúc nào tỉnh táo. Có dục thì có ái, ví như ái về vật chất, ái về nam nữ. Vì dục này
mà làm cho thiên hạ đại loạn. Nếu không đoạn dục, thì sẽ muốn uống rượu,
muốn ăn thịt, muốn xe hơi, muốn nhà rộng, đều muốn tất cả vật chất hưởng
thụ. Suốt ngày khởi vọng tưởng nằm mộng ban ngày; trong đầu óc luôn luôn
nghĩ làm thế nào để thăng quan phát tài, làm thế nào để được vợ đẹp thiếp
xinh? Ðó đều là dục tác quái, vĩnh viễn chẳng ngừng nghĩ. Một khi người mà
mình thương yêu, vật chất mà mình mến tiếc mất đi, thì trở thành sự khổ khó tả
được. Cho nên Phật giáo đề xướng đoạn dục khử ái, một bình bát, ba tấm y,
ngày ăn một bữa, chẳng có tài sản của cải. Ðời sống thanh tâm quả dục như
thế, thì thật là thanh cao! Thật là tự tại! Do đó, người có trí tuệ, có căn lành,
mới có thể xuất gia tu đạo.

Si khổ: Tức là khổ vì ngu si. Người ngu si thì chẳng rõ thị phi, chẳng màng thiện
ác. Người ngu si chấp trước tất cả đều thuộc về sở hữu của mình, trong hoàn
cảnh chẳng phân biệt trắng đen, thì có hành vi oán trời trách người. 
Lại có ba thứ khổ đó là: Khổ khổ, hoại khổ và hành khổ, và tám thứ khổ: Khổ về
sinh, khổ về già, khổ về bệnh, khổ về chết, khổ về ái biệt ly, khổ về oán tắng
hội, khổ về cầu bất đắc, khổ về ngũ ấm xí thạnh. Ngoài ra còn có vô lượng thứ
khổ. 

2. Tập Thánh Ðế: Tập nghĩa là tập tụ, tức là tập tụ phiền não lại với nhau,
khiến cho bạn khởi hoặc, tạo nghiệp, thọ quả báo. Tuy phiền não là do tập tụ
mà thành, song, chủ yếu là do tự tính chiêu lại. Ví như thân thể chẳng kiện
toàn, mới sinh bệnh. Chỗ chẳng sạch mới sinh vi trùng. Do đó, có câu: Thịt thối
sinh trùng. Nếu rác rến trong tâm mà quét trừ sạch sẽ, thì chẳng khởi vọng
tưởng, chẳng sinh phiền não. Khi tâm sáng như gương thì trí tuệ sẽ hiện tiền,
chẳng làm việc điên đảo mộng tưởng.

3. Diệt Thánh Ðế: Diệt tức là tịch diệt, đến được cảnh giới này thì: "Ngôn ngữ
đạo đoạn, Tâm hành xứ diệt’’. Do đó: Miệng muốn nói mà lời chẳng còn, Tâm
muốn duyên mà suy nghĩ đã bặt. Tất cả đều chẳng còn nữa. 

Kinh Hoa Nghiêm Đại Phương Quảng Phật tóm lược (Quyển 07)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/kinh-hoa-nghiem-dai-phuong-quang-phat-tom-luoc-quyen-07.html



4. Ðạo Thánh Ðế: Ðạo tức là con đường, con đường của bậc Thánh đi. Chúng
ta phải tu đạo, tu đạo gì? Tu bát chính đạo, tu lục độ vạn hạnh, tu tám vạn bốn
ngàn pháp môn. Bất cứ tu con đường nào, cuối cùng đều là bồ đề đại đạo.

Tại sao hiện tại thế giới bạo loạn? Vì ai ai cũng tranh mà chẳng nhường, mọi
người đều có tư tưởng bạn tranh, tôi giành, chẳng nhượng bộ. Bạn muốn làm đệ
nhất, tôi thì muốn làm lãnh tụ, cùng nhau đoạt quyền. Do đó, mà dẫn đến thiên
hạ đại loạn. Càng loạn càng muốn đoạt, càng đoạt càng loạn, đó là tướng điên
đảo của chúng sinh. Chúng ta người tu đạo, phải có tư tưởng nhường mà chẳng
tranh, đừng giống như người thế tục tranh dành lợi, tranh địa vị, tranh quyền
thế, tranh tài sản. 

Khổ Thánh Ðế ở thế giới Ta Bà, có đủ thứ tên khác nhau. Bây giờ tóm tắt nói ra
mười tên

1). Hoặc tên là tội: Có tội thì có khổ, chẳng có tội thì chẳng có khổ. Khổ đó giống
như sự khổ thọ tội hình.

2). Hoặc tên là bức bách: Bức bách thân, bức bách tâm, khiến cho thân tâm
phiền não, chẳng được giải thoát.

3). Hoặc tên là biến dị: Tức là biến hóa, từ tốt biến thành xấu, đó là khổ.

4). Hoặc tên là phan duyên: Tức là truy cầu khổ.

5). Hoặc tên là tụ: Tức là tụ tập tội nghiệp lại với nhau.

6). Hoặc tên là trái: Thống khổ giống như thân bị dao đâm.

7). Hoặc tên là y căn: Khổ vì y chiếu tội căn mà sinh.

8). Hoặc tên là hư dối: Vì khổ mà tạo nghiệp hư dối, vì hư dối mà chịu khổ báo.

9). Hoặc tên là ung thư xứ: Ví như thân bị ung thư, sinh ghẻ lở loét chảy máu
mủ, đó là khổ.

10). Hoặc tên là ngu phu hành: Phàm phu ngu si làm gì cũng đều là tội nghiệp,
có tội thì có khổ. Ðó là tên khác của mười thứ khổ, tuy tên khác nhau nhưng
nghĩa lý giống nhau.

Khổ Tập Thánh Ðế, ở thế giới Ta Bà cũng có đủ thứ tên khác nhau, nói tóm tắt
cũng có mười tên

1). Hoặc tên là trói buộc: Phàm là bị tình trói, bị ái buộc đều là tập.

Kinh Hoa Nghiêm Đại Phương Quảng Phật tóm lược (Quyển 07)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/kinh-hoa-nghiem-dai-phuong-quang-phat-tom-luoc-quyen-07.html



2). Hoặc tên là diệt hoại: Sự an vui mà tiêu diệt hết, sự khoái lạc mà phá hoại
hết thì đương nhiên là khổ.

3). Hoặc tên là ái trước nghĩa: Ái mà chẳng xả bỏ, lại chấp trước nó, cho rằng là
tốt.

4). Hoặc tên là vọng giác niệm: Tức là giác niệm lầm lẫn, giác ngộ sai lầm.

5). Hoặc tên là thú nhập: Nơi thú hướng phiền não, giống như hãm ở trong bùn,
chẳng rút hai chân ra được.

6). Hoặc tên là quyết định: Quyết định có phiền não, mà mình vẫn chẳng biết,
chẳng giác ngộ.

7). Hoặc tên là võng: Bị lưới bao vây chẳng được tự do. Ðó giống như cá ở trong
ao hồ sông biển, tiêu dao tự tại, bất hạnh bị mắc lưới, rất nguy hiểm cho tính
mạng.

8). Hoặc tên là hí luận: Chẳng phải lời chân thật mà là lời tiếu.

9). Hoặc tên là tùy hành: Tức là tùy theo phiền não mà hành.

10). Hoặc tên là điên đảo căn: Tập là căn bản của điên đảo.

Khổ diệt Thánh Ðế, ở thế giới Ta Bà nầy, có đủ thứ tên khác nhau, đại khái cử ra
mười tên

1). Hoặc tên là vô tính: Tức là chẳng có tranh luận.

2). Hoặc tên là ly trần: Xa lìa tất cả trần lao.

3). Hoặc tên là tịch tĩnh: Lìa phiền não là tịch, hết khổ hoạn là tĩnh.

4). Hoặc tên là vô tướng: Chẳng có tất cả tướng, do đó: Quét sạch tất cả pháp
lìa khỏi tất cả tướng’.

5). Hoặc tên là vô một: Chẳng có đọa lạc.

6). Hoặc tên là vô tự tính, tức là chẳng có tự tính.

7). Hoặc tên là vô chướng ngại: Chẳng có tất cả chướng ngại gì, chẳng có phiền
não chướng, chẳng có sở tri chướng.

8). Hoặc tên là diệt: Diệt sạch tất cả phiền não.

9). Hoặc tên là thể chân thật: Tức là bổn thể chân thật.

Kinh Hoa Nghiêm Đại Phương Quảng Phật tóm lược (Quyển 07)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/kinh-hoa-nghiem-dai-phuong-quang-phat-tom-luoc-quyen-07.html



10). Hoặc tên là trụ tự tính: Trụ nơi tự tính, vì bổn lai diệt.

Đạo Thánh Ðế, ở thế giới Ta Bà nầy, có đủ thứ tên khác nhau, nói sơ lược thì có
mười tên

1). Hoặc tên là nhất thừa: Tức là một thừa pháp, trong Kinh Pháp Hoa có nói:
Duy nhất một Phật thừa. Chẳng có thừa nào khác.’’ Chỉ có Phật đạo, chứ chẳng
có đạo tu hành nào khác.

2). Hoặc tên là thú tịch: Thú hướng cảnh giới tịch tĩnh.

3). Hoặc tên là đạo dẫn: Lãnh đạo dẫn chúng sinh đi đến vô phân biệt. Nếu đến
được nơi cứu kính, thì chẳng còn phân biệt.

4). Hoặc tên là cứu kính vô phân biệt: Rốt ráo chẳng còn sự phân biệt.

5). Hoặc tên là bình đẳng: Chẳng có phân biệt cao thấp cạn sâu.

6). Hoặc tên là xả đảm: Xả bỏ tất cả mọi vật.

7). Hoặc tên là vô sở thú: Phải đi trên con đường chính đại quang minh.

8). Hoặc tên là tùy thánh ý: Phải tùy theo con đường của bậc Thánh nhân đi mà
đi theo

9). Hoặc tên là tiên nhân hành: Con đường Tiên nhân hành tức là đạo Bồ Ðề.

10). Hoặc tên là thập dạng: Tức là tín, giới, tàm, qúy, văn, thí, tuệ, niệm, trì,
biện, mười tạng.

5. Phẩm Quang Minh Giác 

Tại sao lại có quang minh? Vì tu Bát Nhã, cho nên hiện ra quang minh. Giác là
gì? Tức là giác ngộ. Chúng sinh thấy được quang minh bèn sinh tâm giác ngộ.
Phẩm nầy là phẩm thứ chín trong Kinh Hoa Nghiêm, cho nên gọi là Phẩm Quang
Minh Thứ Chín. Một núi Tu Di, một mặt trời, một mặt trăng, bốn đại châu, đó là
một thế giới. Tích tụ một ngàn thế giới làm một tiểu thiên thế giới, tích tụ một
ngàn tiểu thiên thế giới làm một trung thiên thế giới, tích tụ một ngàn trung
thiên thế giới làm một đại thiên thế giới. Vì có ba ngàn cho nên gọi là ba ngàn
đại thiên thế giới. 

Giải thoát là gì? Tức là đắc được tự do thật sự, vô câu vô thúc, đến đi tự tại.
Chúng ta tại sao chẳng tự do? Vì bị dây thừng vọng tưởng chấp trước trói chặt,
cho nên hành động chẳng tự tại, chẳng được giải thoát. 

Kinh Hoa Nghiêm Đại Phương Quảng Phật tóm lược (Quyển 07)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/kinh-hoa-nghiem-dai-phuong-quang-phat-tom-luoc-quyen-07.html



Các lậu là gì? Tức là tập khí mao bệnh từ vô thỉ đến nay. Ví như tham tiền tài
tức là lậu tiền tài, tham sắc thì có lậu về sắc. Tham danh thì có lậu về danh,
tham lợi thì có lậu về lợi. Lậu tức là chẳng viên mãn. Phàm là không hợp với quy
cụ tức là các lậu. Có người trong tâm khởi vọng tưởng: “Ăn cơm cũng là lậu,
mặc áo cũng là lậu, ngủ cũng là lậu. Vậy là gì không lậu? Ăn cơm là lậu, song, ai
ai cũng phải ăn cơm, chẳng có người nào không ăn cơm. Ai ai cũng phải mặc
quần áo, chẳng có người nào không mặc quần áo. Ai ai cũng phải ngủ, chẳng có
người nào mà không ngủ. Những sự cơm, quần áo, ngủ, đều có lậu. Chúng ta
phải nên vô lậu. Song, không ăn cơm thì sẽ chết đói. Không mặc quần áo thì sẽ
chết lạnh. Không ngủ thì sẽ chết vì mất ngủ. Nếu nói ba thứ đó là lậu, thì tôi
kiên quyết phản đối, không tán thành lời nói pháp nầy. Ai có thể không ăn cơm?
Ai có thể không mặc quần áo? Ai có thể không ngủ? Song, đừng quá nhiều,
cũng đừng quá ít, phải giữ trung đạo. Ví như ăn cơm, ăn no thì được, đừng khởi
vọng tưởng, đừng đòi hỏi, đừng ăn hết phần người khác, đừng bỏ mứa. Mặc áo
quần là để che lạnh, đủ ấm thì được, đừng có ngày nào cũng mặc quần áo mới,
để cho người chú ý, làm cho người sinh tâm ghen tỵ, đừng ăn mặc để khoe
khoang. Có tư tưởng như thế thì là lậu. Ngủ là để tiêu trừ bệnh mệt nhọc, ngủ
nhiều cũng là lậu, ngủ ít cũng là lậu. Vừa đủ không nhiều không ít thì chẳng có
lậu. Tóm lại, vui mừng cũng là lậu, nổi giận cũng là lậu, thương cũng là lậu, ghét
cũng là lậu, thất tình cũng là lậu, lục dục cũng là lậu. 
Pháp thế gian là gì? Là pháp có hình có tướng.

Trong Kinh Kim Cang có nói: ‘Tất cả pháp hữu vi. Như mộng huyễn bọt nước.
Như sương cũng như điện. Hãy quán sát như thế.’’ 

Pháp hữu vi tức là pháp thế gian, cũng giống như sương buổi sáng, mặt trời mọc
lên thì tan mất. Nếu như có người đối với Phật và pháp, minh bạch bình đẳng,
chẳng có sự khác biệt, Phật và pháp là một thể, thì người đó sẽ đạt được cảnh
giới của Phật. Phật mà vô Phật, bổn lai tức là Phật. Ðã thành Phật, thì không cần
nương tựa pháp. Lúc đó, đến được trình độ: ‘Tu vô khả tu, chứng vô khả chứng’’.
Nghĩa là: Tu mà không tu, chứng mà không chứng. Trên quả vị vô tu vô chứng,
có thể nói tức là chẳng có Phật, cũng chẳng có pháp. Nhưng khi phàm phu đang
tu hành thì tuyệt đối không thể nói chẳng có Phật, chẳng có pháp. Cho nên,
chưa đạt được trình độ tương đương, thì tuyệt đối không được nói chẳng có
Phật, chẳng có pháp. Vì đã minh bạch Phật và pháp là bình đẳng, là một. Ðến
được trình độ đó, thì mới có thể nói chẳng cần gì hết. Nếu như Phật và pháp đều
chẳng có, thì biến thành kẻ ngoại đạo không biết gì, ngoại đạo là chủ trương
chẳng có gì hết. Hai niệm Phật và pháp không hiện tiền, chẳng có tâm phân
biệt Phật và pháp, đạt được cảnh giới đó, thì sẽ bước lên quả vị không thể nghĩ
bàn, tức cũng là Phật vị. 

Kinh Hoa Nghiêm Đại Phương Quảng Phật tóm lược (Quyển 07)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/kinh-hoa-nghiem-dai-phuong-quang-phat-tom-luoc-quyen-07.html



Năm uẩn

Năm uẩn tức là sắc, thọ, tưởng, hành, thức. Sắc tức là tất cả nhan sắc. Thọ tức
là sự cảm thọ. Tưởng tức là vọng tưởng. Hành tức là hành động. Thức tức là tất
cả sự phân biệt, phân biệt thiện ác, thị phi, trắng đen. Nếu chuyển được thức
thành trí, thì sẽ thành tựu. Nếu không chuyển thức được, dùng tâm phân biệt để
phân biệt tất cả pháp, đó vẫn là thức đang tác quái! Sắc uẩn và thọ uẩn chẳng
có tướng sai biệt, tưởng uẩn, hành uẩn, thức uẩn, cũng giống nhau, chẳng có
tướng sai biệt. Nếu có người chính tri chính kiến, thì họ chẳng bị năm uẩn trói
buộc, ngược lại chiếu soi năm uẩn đều không, sớm sẽ thành Phật. Nguyên nhân
chúng ta không thành Phật, tức là không chiếu soi được năm uẩn đều không,
ngày ngày chuyển ở trong năm uẩn. 

Thấy thế gian và thấy xuất thế gian, tất cả đều siêu việt nhập xuất. Nếu khéo
biết tất cả pháp, hành trì tất cả pháp, thì sẽ thành bật Ðại Quang Diệu, tức cũng
là Phật. Lục Tổ Huệ Năng nói: ‘’Phật pháp tại thế gian/ Chẳng lìa thế gian giác/
Lìa thế cầu bồ đề/ Ví như tìm sừng thỏ.’’ Phật pháp bao quát pháp thế gian,
chẳng lìa khỏi thế gian mà giác ngộ. Nếu lìa khỏi pháp thế gian, riêng ngoài đi
tìm pháp giác ngộ, thì là sai lầm. Giống như tìm sừng trên đầu con thỏ, chẳng
bao giờ có. 

Hồi hướng

1. Hồi tự hướng tha. 2. Hồi nhân hướng quả. 3. Hồi sự hướng lý. 4. Hồi tiểu
hướng đại.

Giải thích sơ lược như sau: 

1. Hồi tự hướng tha: Hồi công đức của mình bố thí cho pháp giới chúng sinh, vì
chúng sinh mà hồi hướng. Như có trí tuệ thì phát nguyện đem trí tuệ của mình
bố thí cho chúng sinh, khiến cho tất cả chúng sinh đắc được tất cả trí tuệ.

2. Hồi nhân hướng quả: Chúng ta tu hành tại nhân địa, thì tương lai mọi người
đều đắc được quả vị Phật, hy vọng pháp giới chúng sinh đồng thành Phật đạo.

3. Hồi sự hướng lý: Hiện tại chúng ta tu hành tất cả các hạnh, nguyện ý, hồi
hướng lý thể của chư Phật vô thượng tịch tĩnh.

4. Hồi tiểu hướng đại: Hiện tại tâm lượng của chúng ta rất nhỏ, tư tưởng nông
cạn. Phải phát nguyện, phóng tâm lượng rộng lớn như pháp giới, khắp như hư
không, bao la vạn trượng, chẳng có gì mà chẳng dung chứa được.

Kinh Hoa Nghiêm Đại Phương Quảng Phật tóm lược (Quyển 07)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/kinh-hoa-nghiem-dai-phuong-quang-phat-tom-luoc-quyen-07.html



Hết thảy tất cả phiền não đều từ ái mà sinh ra. Chúng sinh vì chẳng có trí tuệ,
cho nên bị ái độc làm hại. Bồ Tát Văn Thù Sư Lợi đại bi tâm thiết chảy ra diệu vị
cam lồ và đề hồ vô thượng, dùng trực tâm trí tuệ để khai thị tất cả chúng sinh.
Tại sao chúng ta điên đảo? Tại sao lại hồ đồ? Vì vô minh quá nặng. Có vô minh
thì sinh hành, có hành thì có thức, có thức thì có danh sắc, có danh sắc thì có
lục nhập, có lục nhập thì có xúc, có xúc thì có thọ, có thọ thì có ái, có ái thì có
thủ, có thủ thì phải vì sở hữu của mình, chuyển mà có sinh, có già, có chết. Ðây
là đạo lý mười hai nhân duyên cùng nhau sinh khởi. Vì chúng sinh chẳng có trí
tuệ, nên bị ái độc làm thương hại. 

Mười phương ba đời tất cả chư Phật, đều thấu rõ các pháp như huyễn như hóa,
chẳng có thật thể. Tất cả các pháp là đối trị các bệnh của chúng sinh. Nếu
chúng sinh chẳng có bệnh, thì pháp cũng chẳng cần. Pháp ví như thuốc, vì
chúng sinh có bệnh phiền não tham sân si, cho nên phải uống thuốc giới định
tuệ, khi bệnh hết rồi thì chẳng cần uống thuốc nữa. Chư Phật minh bạch đạo lý
các pháp chẳng không chẳng có, cho nên mới thông đạt được chẳng có chướng
ngại. Người có trí tuệ mới thông đạt được, người ngu si mới chướng ngại. Người
có trí tuệ, nếu chẳng minh bạch các pháp như huyễn, thì có sự chấp trước, tức
cũng là pháp chấp. Nếu chẳng minh bạch đạo lý vô chướng ngại, thì cũng có
chướng ngại về chấp trước, tức cũng là mê hoặc chấp trước. Trí tuệ chấp trước
là minh bạch chấp trước; mê hoặc chấp trước là hồ đồ chấp trước. Người minh
bạch có minh bạch chấp trước, người hồ đồ có hồ đồ chấp trước. Tóm lại, đều có
sự chấp trước. Nếu chẳng có chấp trước thì sẽ có biện pháp. Biện pháp gì? Có
thể hồi quang phản chiếu, cầu trở lại chính mình, chuyển cảnh giới bỏ giác hợp
trần, thành cảnh giới bỏ trần hợp giác. Trong tâm thanh tịnh thì lìa khỏi được
chấp trước, cũng lìa khỏi được mê chấp trước, cũng chẳng có pháp chấp, cũng
chẳng có ngã chấp, lìa khỏi mọi chấp trước. Phật có nói: ‘’Tất cả chúng sinh đều
có trí tuệ đức tướng của Như Lai, nhưng vì vọng tưởng chấp trước, nên không
chứng đắc.’’ 

Ba đức - Ba lượng

Nếu trong tâm chẳng còn vô minh, thì sẽ thanh tịnh chẳng có ô nhiễm. Thanh
tịnh rồi thì tự nhiên sẽ lìa khỏi tất cả vọng tưởng chấp trước. Phật đầy đủ ba
đức: 

1. Trí đức: Phá trừ được vô minh, đắc được Bát Nhã.

2. Ðoạn đức: Ðoạn trừ được phiền não, đắc được Niết Bàn.

Kinh Hoa Nghiêm Đại Phương Quảng Phật tóm lược (Quyển 07)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/kinh-hoa-nghiem-dai-phuong-quang-phat-tom-luoc-quyen-07.html



3. Ân đức: Hay cứu độ chúng sinh mà được an lạc. Ba đức nầy viên mãn rồi, cho
nên Phật mới điều phục được tất cả chúng sinh trong pháp giới.

Lượng ở trong nhân minh học có ba thứ: 

1. Hiện lượng, tức là sự hiểu biết hiện tại để cân lường nó.

2. Tỉ lượng, dùng đạo lý để so sánh thì tự nhiên sẽ minh bạch. Ví như cách núi
có khói thì biết là có lửa; cách tường có sừng thì biết là có bò.

3. Thánh ngôn lượng: Kinh luật luận có ngôn luận của Thánh nhân, dùng để suy
lường đạo lý của ngoại đạo nói, thì biết là tà tri tà kiến.

6. "Sáu tức Phật"

Nếu muốn tìm chỗ không đúng trong ba lượng thì không thể được, cũng chẳng
cách chi tìm được. Trong Kinh Hoa Nghiêm nói, có 52 hạnh vị của Bồ Tát, tức là
Thập Tín, Thập Trụ, Thập Hạnh, Thập Hồi Hướng, Thập Địa, Ðẳng Giác, Diệu
Giác. Song, tông Thiên Thai cho rằng là hạnh vị của biệt giáo Bồ Tát, chứ không
phải là hạnh vị của viên giáo Bồ Tát. Các Ngài lập ra hạnh vị của Bồ Tát, tức là
sáu tức vị, tức cũng là sáu tức Phật. 

1. Lý tức Phật: Nói theo lý thì ai ai cũng đều là Phật. Tại sao chúng ta chẳng
thành Phật? Vì chấp trước trên sự tướng, có ngã chấp, có pháp chấp, cho nên
chưa thành Phật. Có bài kệ nói rằng:

"Ðộng tĩnh lý toàn thị
Hành tạng sự cách phi
Minh minh tuỳ vật khứ

Miểu miểu bất tri quy.’’ 

Động tĩnh tức là đi đứng nằm ngồi. Nếu minh bạch đạo lý động tĩnh thì đều là
đúng. Nếu chẳng minh bạch đạo lý thì đều là sai, Lúc đó, động cũng chẳng
đúng, tĩnh cũng chẳng đúng. Hành là đi lại, tạng là thu vào, nghĩa cũng là động
tĩnh. Nói theo sự tướng thì không đúng. Vì lý thì đúng, cho nên sự là sai. Minh
minh nghĩa là chẳng biết chẳng hiểu, sai là ở trong sự không biết không hiểu,
chạy loạn theo vật dục, chẳng giữ bổn phận. Miểu miểu là hồ đồ. Sai ở trong sự
hồ đồ, chẳng biết trở về, trôi nổi quên về. Nghĩa là nói tự tính của chúng ta vốn
giống như Phật, nhưng rơi vào pháp hữu vi, cho nên hiện là chúng sinh. Pháp
hữu vi là sự, pháp vô vi là lý, nên hồi sự hướng lý. 

2. Danh từ tức Phật: Hiện tại nghe được danh từ của Phật, biết chúng sinh và
Phật đều là bình đẳng, bất quá Phật là Phật đã thành, chúng sinh là Phật chưa

Kinh Hoa Nghiêm Đại Phương Quảng Phật tóm lược (Quyển 07)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/kinh-hoa-nghiem-dai-phuong-quang-phat-tom-luoc-quyen-07.html



thành. Nhưng có danh từ Phật, chúng ta nghe được danh từ mười phương chư
Phật, mới nói bài kệ dưới đây:

"Phương thính vô thanh khúc
Thử văn bất tử ca

Kim tri đương thể sự
Phản hận tự tha đà.’’ 

Nghĩa là vừa mới nghe được ca khúc chẳng có tiếng, bây giờ lại nghe được bài
ca bất tử, đến hôm nay mới biết tu hành, thì tương lai có thể sẽ thành Phật. Lập
tức bỏ mê về giác, phát bồ đề tâm, đây là con đường thành Phật. Phải hồi
quang phản chiếu, mình đã để thời gian trôi qua lãng phí, thật là đáng tiếc. 

3. Quán hành tức Phật: Quán hành tức là quán sát sở tu hành tất cả các pháp
thật tướng. Dùng sức quán chiếu để tu hành, thì mới có thể thành Phật. Có bài
kệ rằng: ‘’Niệm niệm chiếu thường lý/ Tâm tâm tứ huyễn trần/ Biến quán các
pháp tính/ Vô tích diệt vô chân.’’
Nghĩa là niệm niệm luôn luôn chuyên nhất, dùng niệm để quán chiếu. Chuyên
nhất là gì? Chuyên nhất quán chiếu lý chân thường. Tâm tâm niệm niệm đều trừ
sạch vọng tưởng, tiêu trừ hư huyễn trần cấu. Lúc đó, chân tâm sẽ hiện ra. Tại
sao chúng ta chẳng khế hợp với chân tâm vốn có? Vì cứ khởi vọng tưởng, vọng
tưởng nhiều cho nên mộng, huyễn, bọt, ảnh, sương, điện, sáu thứ đó đều hiện
ra. Cho nên phải dứt huyễn trần, khắp quán sát các pháp thật tướng, lìa khỏi
những thứ giả dối đó. Có chân thì có giả, có giả thì có chân. Vô giả vô chân thì
đến được cảnh giới không tịch, cho nên thấy tất cả các pháp đều là không tịch. 

4. Tương tự tức Phật: Tương tự tức là có chút tin tức muốn thành Phật, nhưng
chưa thành Phật, chỉ là tương tự. Tương tự lại giống như đập sắt, tuy chưa thành
đồ dùng, nhưng bổn thân nó là nóng, có độ nóng thì sẽ có cơ hội thành đồ dùng.
Có bài kệ rằng:

"Bốn trụ tuy ngã trước
Sáu trần chưa sạch không

Trong mắt vì có màng
Trông không thấy hoa hồng.’’

Bốn trụ tức là dục giới, sắc giới, vô sắc giới, kiến tư hoặc, trụ ở tại mê hoặc. Ngã
tức là chẳng có chướng ngại. Tuy nhiên phá cửa ải mà thông qua, nhưng sáu
trần chưa có sạch không. Giống như con mắt có mao bệnh, thấy không có hoa
vàng, hoặc hoa đỏ. Cảnh giới nầy vẫn chưa cứu kính, bất quá là đắc được chút
tin tức tốt mà thôi, vẫn chưa đạt đến chỗ cùng cực. 

Kinh Hoa Nghiêm Đại Phương Quảng Phật tóm lược (Quyển 07)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/kinh-hoa-nghiem-dai-phuong-quang-phat-tom-luoc-quyen-07.html



5. Phần chứng tức Phật: Phần chứng tức là phá phần vô minh, thì chứng phần
pháp thân. Tức cũng là phá phần vô minh 41 phẩm, mà thấy phần pháp tính,
chứng được 41 quả vị Bồ Tát.

6. Cứu kính tức Phật: Tức là chân chính thành Phật, tức cũng là phá được bốn
mươi hai phẩm vô minh, đến được địa vị Diệu Giác, chứng được trí tuệ viên mãn
cứu kính. Có bài kệ rằng:

‘’Xưa nay thật là vọng
Hôm nay vọng là thật.’’ 

Từ vô thỉ đến bây giờ, bỏ thật theo giả, bỏ giác hợp trần, từ thật khởi vọng. Do
đó: ‘Một niệm không giác sinh tam tế, Trước trụ cảnh giới lớn lục thô.’’ Hiện tại
mới biết vọng là thật, trở về nguồn cội, biết mê về với giác ngộ, bỏ trần hợp
giác, trở về địa vị vốn có. Cho nên vọng cũng là thật, trở về với Phật tính tự có.
Chẳng có pháp đặc biệt xảo diệu, tự tính vốn đầy đủ Phật tính, tất cả thành tựu
Phật vốn có của mình, chứ chẳng phải Phật từ bên ngoài đến. Kiến hoặc là đối
cảnh khởi tham ái. Thấy cảnh giới liền sinh tâm tham và tâm ái. Một khi thấy
cảnh giới thì chẳng minh bạch, bị sở thấy mê hoặc. Thấy tức là mắt thấy, đều là
cảnh giới bên ngoài. 

Tư hoặc tức là mê lý khởi phân biệt, tức cũng là hoặc trong tư tưởng. Trong tâm
suy nghĩ tỉ mỉ, suy nghĩ gì? Suy nghĩ đạo lý, càng nghĩ càng không minh bạch,
càng không minh bạch, càng suy nghĩ, nghĩ đến đầu hôn não mê, cơm không
ăn, trà không uống, quên hết tất cả. Mê nơi đạo lý thì sinh phân biệt. Ðây là
đúng hay không đúng? Ðây là đen hay trắng? Thị phi chẳng rõ, thiện ác chẳng
biết mà nhập vào tam muội mê hoặc. Ðây chẳng phải là chính định. Dùng tâm
vọng để suy nghĩ, cho nên bị mê. Người tu đạo nếu đoạn được tam giới 88 phẩm
khiến hoặc, thì chứng được sơ quả A La Hán. Nếu đoạn được dục giới 6 phẩm tư
hoặc trước, thì chứng được nhị quả A La Hán. Nếu đoạn được dục giới 3 phẩm tư
hoặc sau, thì chứng được tam quả A La Hán. Nếu đoạn sạch tam giới 81 phẩm
tư hoặc, thì chứng được tứ quả A La Hán. 

Phật luôn luôn quán sát tướng tịch diệt. Tướng này chỉ có một, tuyệt đối chẳng
có hai. Tâm của Phật không tăng không giảm. Tuy không tăng không giảm,
nhưng ở trong cảnh giới tịch diệt, Phật vẫn hiện ra vô lượng thần lực để giáo
hóa chúng sinh, khiến cho họ phát tâm bồ đề. Người học Phật tu đạo, nếu
không phát tâm bồ đề, thì không thể đắc được quả vị vô thượng. Giống như cây
nở hoa mà chẳng kết trái thật, chẳng có ích lợi gì cả. Chúng sinh có đủ thứ nhân
duyên, có đủ thứ hành vi, tạo nghiệp thọ báo. Hết thảy tất cả chúng sinh ở
trong luân hồi, sinh rồi lại chết, chết rồi lại sinh, trôi đi trôi lại, mới trôi đến mười
phương thế giới. Phật chẳng có phân biệt, chẳng phải nói chúng sinh ở phương

Kinh Hoa Nghiêm Đại Phương Quảng Phật tóm lược (Quyển 07)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/kinh-hoa-nghiem-dai-phuong-quang-phat-tom-luoc-quyen-07.html



này ta giáo hóa, còn chúng sinh phương khác ta chẳng độ. Phật chẳng có tâm
phân biệt như vậy, bất cứ là chúng sinh có duyên hay vô duyên, Phật đều xem
như nhau, chẳng phân biệt đó đây, đều dùng pháp môn phương tiện để độ vô
biên loài chúng sinh, khiến cho họ lìa khổ được vui. 

Chỉ cần có chí nguyện, thì tương lai nhất định sẽ thành tựu. Công đức Phật là gì?
Tức là tự giác giác tha, tự lợi lợi tha, tự độ độ tha. Tự giác viên mãn thì có trí
tuệ. Giác tha viên mãn thì có công đức. Mình đắc được lợi ích của pháp, thì cũng
dạy người đắc được lợi ích của pháp, tức cũng là giảng kinh thuyết pháp. Mình
đắc được giải thoát, thì cũng dạy người đắc được giải thoát, đây là công đức
Phật. Chí của chúng ta tại công đức tu hành của Phật Bồ Tát, thì phải y chiếu
hạnh môn tu hành của Phật Bồ Tát tu trong quá khứ, mới có thể thành tựu công
đức của Phật Bồ Tát. Ðiều kiện căn bản học Phật pháp tức là, tâm vĩnh viễn
không thối chuyển, phải có tinh thần kiên nhẫn, dũng mãnh hướng về trước, dù
bất cứ giá nào cũng không lùi bước. Như thế thì mới trụ ở tuệ thanh lương,
chẳng có nhiệt phiền não. Do đó, có câu: 

"Phi lễ vật thị 
Phi lễ vật thính 
Phi lễ vật ngôn 

Phi lễ vật động.’’ 

Việc chẳng hợp với lễ nghĩa thì đừng phan duyên, thiện nghiệp như vậy, hãy
nên làm. Bốn đại oai nghi đi đứng nằm ngồi, đều phải giữ quy cụ, không thể
mất oai nghi. Do đó, có câu: 

"Hành như phong
Tọa như chung
Lập như tùng

Ngọa như cung.’’ 

Trong bốn đại oai nghi thường nhớ công đức Phật, ngày đêm sáu thời không thể
gián đoạn, hạnh nghiệp như vậy, hãy nên làm. Công đức của Phật phải tin lâu
dài, phải ưa thích lâu dài. Nếu muốn biết công đức Phật thì chẳng phải là việc
dễ dàng. Trong kinh này có nói: ‘’Tâm niệm nhiều như hạt bụi. Cõi nước có thể
đếm biết được. Nước trong biển cả uống hết được. Hư không lường được, gió
buộc được. Không thể nói hết công đức Phật.’’  Việc không thể, đều có thể làm
được, nhưng không thể biết được công đức của Phật có bao nhiêu.

Lời kết

Kinh Hoa Nghiêm Đại Phương Quảng Phật tóm lược (Quyển 07)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/kinh-hoa-nghiem-dai-phuong-quang-phat-tom-luoc-quyen-07.html



Bộ Luận Kinh Hoa Nghiêm Đại Phương Quảng Phật được giảng giải bởi Hòa
thượng Tuyên Hóa, Việt dịch Tỳ Kheo Thích Minh Định, gồm có 25 quyển. Bài
viết này là những ý chính, cô đọng nhất của quyển 07.

Phạm Tuấn Minh

Tài liệu: Kinh Hoa Nghiêm Đại Phương Quảng Phật, Hòa thượng Tuyên Hóa, Hán
dịch: Sa môn Thật Xoa Nan Đà, Việt dịch Tỳ Kheo Thích Minh Định, Chùa Kim
Quang. 

Kinh Hoa Nghiêm Đại Phương Quảng Phật tóm lược (Quyển 07)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/kinh-hoa-nghiem-dai-phuong-quang-phat-tom-luoc-quyen-07.html


