
Lê Thần Tông, Phật giáo Đàng ngoài, An Đông
Nội Đạo Tràng và Tam Tứ phủ

ISSN: 2734-9195   05:21 05/02/2021

Lê Thần Tông lên ngôi khi cơ bản nhà Mạc đã được dẹp yên, nhà nước Đàng
ngoài dưới tay của hai Chúa Trịnh nổi danh bậc nhất là Trịnh Tùng

Những phức hợp của Phật giáo Bắc bộ hiện nay không đến từ quan niệm do từ
ngoài truyền vào nên phải hòa quyện với tín ngưỡng bản địa ngay từ đầu mà
mọi chỉ dấu đều hướng về triều đại của Lê Thần Tông (1607 - 1662). Giai đoạn
này, Phật giáo trên đà phục hưng do dòng Lâm Tế Chuyết Công truyền vào tiếp
sức, có Nội Đạo Tràng An Đông nổi danh Thượng Sư pháp thuật cao cường, có
cả Tín ngưỡng Mẫu vùng Thiên Bản, Tín ngưỡng mẫu vùng Thanh Hoa bị Nội
Đạo ra tay tiễu phạt, sự manh nha của Thiên Chúa giáo truyền vào đã mấy
mươi năm thậm chí cả tín ngưỡng của các dân tộc Mường, Thái… qua các sắc
dân lẻn vào cung phủ qua các cung nhân…

Tất cả các biến động chính trị, xã hội và văn hóa đó đã tạo nên cho tôn giáo tín
ngưỡng dần thành thế chân vạc Phật giáo, Nội Đạo và Tam Tứ phủ. Các nhánh
tín ngưỡng kia cũng thờ Phật nhưng vẫn khác biệt về hành sự, thế chân vạc này
còn kéo dài đến tận cuối đời Nguyễn.

Lê Thần Tông, Phật giáo Đàng ngoài, An Đông Nội Đạo Tràng và Tam Tứ phủ
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/le-than-tong-phat-giao-dang-ngoai-an-dong-noi-dao-trang-va-tam-tu-phu.html



1. Lê Thần Tông, Phật giáo

Chỉ riêng bộ tượng truyền thần của Vua và cung Phi tại chùa Mật Thanh Hóa đã
cho thấy sức phức tạp của xã hội đương thời, một vì vua áo mão ngự tòa sen với
xung quanh là bà Hậu đeo tràng hạt đội mũ Bảo Quan, một bà Thái, một bà
Mường, một bà Tây… tất cả những gì Đạo giáo, Phật giáo, Tây, Ta, Mường Mán
như hội tụ về cả gia đình nhà vua. Đến ngay tên hiệu Thần Tông cũng cho thấy
sự khác người của vua, nó là một sự ghi nhận về cuộc đời đậm chất huyền hoặc,
xu hướng tinh thần tôn giáo mạnh mẽ mà ngoài ông ra chỉ có duy nhất Lý Thần
Tông (1116 – 1138) vị vua nửa thánh nửa vua và cả 2 đều mọc lông…Cọp phải
nhờ pháp sư chữa lành?

Lê Thần Tông lên ngôi khi cơ bản nhà Mạc đã được dẹp yên, nhà nước Đàng
ngoài dưới tay của hai Chúa Trịnh nổi danh bậc nhất là Trịnh Tùng (1550 –
1623) và Trịnh Tráng (1577-1657), cả hai đều là ông ngoại và cậu ruột của Vua.

Chúa Trịnh bấy giờ giao tranh ác liệt với chúa Nguyễn nhưng vẫn tranh thủ giao
thương với phương tây để tạo thế mạnh, Vua Thần Tông thậm chí còn lấy cả
con gái của viên Phó toàn quyền Fomosa khi đó là người Hà Lan. Các công trình

Lê Thần Tông, Phật giáo Đàng ngoài, An Đông Nội Đạo Tràng và Tam Tứ phủ
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/le-than-tong-phat-giao-dang-ngoai-an-dong-noi-dao-trang-va-tam-tu-phu.html



chùa chiền lớn của thời này còn lại đến hiện nay chứng tỏ đây là thời kỳ kinh tế
phát triển.

Nhưng đời sống tinh thần thì lại không phản ánh như vậy, nó rất bất ổn!

Câu chuyện đáng kể ra khi đó là chuyện bất an khiến chúa Trịnh phải thỉnh cầu
Đại Sư Chuyết Chuyết Viên Văn (1590 -1644, đời 34 tông Lâm Tế) lập đàn Thủy
Lục trong 21 ngày để cầu an và cầu siêu, cũng chính nhờ sự thành công này mà
PG lại được hưng thịnh với sự truyền bá của dòng Lâm Tế.

Ủng hộ chính cho Phái Phật giáo này là Mợ của Vua – Bà chúa Mụa Trần Thị
Ngọc Am (1580- 1647, vợ chúa Trịnh Tráng), Hoàng Hậu Trịnh Thị Ngọc Trúc
(1595-1660, vợ vua và là hành giả kiệt xuất của phái này), Thái Uý Trịnh Khải.

Nhưng bất ổn về tinh thần này đến từ đâu? đó chính là sự thiệt mạng của các
cuộc chiến Lê - Mạc, Trịnh - Nguyễn, những cuộc tàn sát đảo chính thời Trịnh
Tùng, tất cả tang thương này như bầu u ám lên cả nhân dân và quý tộc đương
thời nên ở đó pháp cầu siêu như một phương tiện khiến Vua Chúa phát tín tâm
ủng hộ Phật giáo.

Chuyết Công Hòa Thượng sau đó được ban tặng Đông Đô Thủy Tổ, Phật giáo
đàng ngoài phát triển đến độ sau này Lê Hy Tông (1663-1718) đã ra lệnh hạn
chế nhưng sau đó lại được nhị tổ Tông Diễn (chùa Hòe Nhai) hóa giải.

Qua ghi chép về đám tang vua lê của các học giả nước ngoài thì chất Phật giáo
rất đậm như việc bố thí thức ăn cho chư tăng trong đám ma hay việc linh cữu
vua từ Hoàng cung ra bến đò sông Hồng về Lăng cả đoạn đường dùng lụa tím
để che, lụa này sau khi có tân quân phải đem hết cho sư may áo thì thấy Phật
giáo rất có chỗ đứng thời đó chứ không hẳn bị hạn chế hay phải nương nhờ tín
ngưỡng bản địa. Phật giáo đã trở lại trên nền một xã hội nhiều trăm năm dùng
làm quốc giáo và thu phục ở tầm quốc gia với các nghĩ quỹ đàn tràng của riêng
họ, ở mức độ hoàng gia là các bà chúa phát tâm tu hành thực sự chứ không
phải là dạng tín chủ xây chùa hay bỏ tiền mua hậu…

2. Tín ngưỡng Mẫu Phủ Nấp, Phủ Dày

Hệ phái này khi đó còn chưa hợp nhất với phái Sùng Sơn Thanh Hóa, người bảo
trợ phái này là chính là một cô thôn nữ vùng đó, cũng chính là Mợ của vua Thần
Tông, Bà Chúa Thông Khê Trần Thị Ngọc Đài (1577, vợ chính phi của Trịnh
Tráng). Bà Thông Khê này rất tín ngưỡng Mẫu phủ dày và tin rằng bà được phú
quý chính là do mẫu, bà chính là người sáng tác nên lễ Hoa Côn dùng cuốc xẻng
xếp chữ để tạ mẫu.

Lê Thần Tông, Phật giáo Đàng ngoài, An Đông Nội Đạo Tràng và Tam Tứ phủ
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/le-than-tong-phat-giao-dang-ngoai-an-dong-noi-dao-trang-va-tam-tu-phu.html



Nhìn chung phái này khi đó chưa rõ ràng và không nặng về đạo thuật vì vị mẫu
này hành trạng chủ yếu xây chùa, đắp đê, giúp dân, tu Phật… Bà Mẫu ở đây là
dạng phúc thần, hậu Phật được thờ ở nhiều chùa địa phương do công đức tu tạo
lúc còn sống. Sự phân tách ra tương đối với phe Thanh Hoa chỉ nhằm cho thấy
sự ly hợp biến đổi diện mạo sau trận Sùng Sơn.

Khái niệm mẫu của phái này thực ra không phải Tam Tòa Thánh Mẫu mà là Tam
Tòa Quốc Mẫu hay Quốc Chúa hoặc Vân Hương tam thánh Mẫu gồm toàn nhân
thần.

Bà Chúa Ngọc Đài lấy đến ba đời chồng mà vẫn là chính cung và cả bà Chúa
Kim Cương Hoàng Hậu Ngọc Trúc lấy đến 2 chồng vẫn làm hậu cho thấy thời đại
này khá cởi mở trong khái niệm về Mẫu Nghi và Quốc Mẫu.

3. Nội Đạo Tràng ở An Đông

Ba chữ “Nội Đạo Tràng” chính là thủ bút của Thần Tông viết biển tặng cho phái
này, một dòng phù thủy chuyên trừ tà chữa bệnh do Trần Lộc đứng đầu. Địa
phương phát tích là An Đông nên còn gọi nội đạo An Đông. Hiện nay vẫn còn cơ
sở thờ tự của dòng tại Mẫu Xương, Quảng Xương Thanh Hóa. Thời đỉnh cao phái
này rải rộng khắp xứ Thang Mộc Thanh Nghệ và tràn ra cả miền bắc, được ghi
chép trong lịch sử và cả sách Tang Thương Ngẫu Lục, đến đầu thế kỷ XX vẫn
còn hàng vạn tín đồ tập chung ở giảng Võ để hành pháp.

Lê Thần Tông, Phật giáo Đàng ngoài, An Đông Nội Đạo Tràng và Tam Tứ phủ
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/le-than-tong-phat-giao-dang-ngoai-an-dong-noi-dao-trang-va-tam-tu-phu.html



Phe phái chính trị bảo trợ cho phái này là cả Vua Lê và Chúa Trịnh, ở cấp độ cá
nhân thì đạo sĩ phái này chữa bệnh mọc lông cọp cho Thần Tông và cứu sống
con của chúa Trịnh đã chết cả 2 ngày…

Ở cấp độ nhà nước thì Trần Ngọc Lành (Trần Lộc, Trần Toàn) quê Thanh Hóa đất
thang mộc của bản triều, lại nổi danh Phù Lê chống Mạc không ra làm quan về
nhà làm phép chữa bệnh hộ quốc, giúp triều đình làm công tác tư tưởng vùng
biên địa với Đàng Trong.

Được biệt đãi đến mức Nội Đạo qua truyện dân gian và ghi chép thì có một đội
tín đồ đông đảo và dường như “bán vũ trang” như một thứ quân đội không
chính quy bản bộ của họ có thể kéo đi đánh dẹp các phái bất đồng.

Ông Trần Ngọc Lành có 3 con trai là Tả quân thánh, Tiền Quân Thánh, Hữu
Quân Thánh tựa như chia làm 3 đạo quân (mặc dù họ có lẽ nói là quân âm)
nhưng nó có vẻ của kết cấu của các tôn giáo ở trung quốc gần đó như Minh
giáo, Bạch Liên giáo nơi mà tôn giáo tín ngưỡng hòa trộn, tín đồ và quân lính vũ
trang hòa trộn, nơi lãnh tụ tôn giáo và lãnh tụ chính trị cũng hòa trộn…

Lê Thần Tông, Phật giáo Đàng ngoài, An Đông Nội Đạo Tràng và Tam Tứ phủ
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/le-than-tong-phat-giao-dang-ngoai-an-dong-noi-dao-trang-va-tam-tu-phu.html



Tuy là nội đạo nhưng phái này vẫn thờ đức Dược Sư làm thầy của pháp sư Trần
Ngọc Lành, nó cho thấy tầm ảnh hưởng của Phật giáo sau hàng trăm năm làm
quốc giáo Đại Việt, dù sau này không được chính quyền nhà lê biệt đãi như
trước nhưng các tín ngưỡng về sau vẫn lấy làm chỗ dựa. Chuyện ông Trần Ngọc
Lành xưng học được phép từ Phật cũng cho thấy phái này có ảnh hưởng bên
trong của đạo giáo qua motip truyện đời Hán ông Trương Đạo Lăng thiên sư
nhận mình đã gặp Lão Tử và được truyền dạy. Nhà Lê Trịnh về sau cũng hạn
chế đạo giáo, đạo sĩ vô tình hay hữu ý đã giúp phái này có thêm một khoảng
trống quần chúng nhân dân để phát triển. Tuy nhiên qua thực tế về các đạo
quán bị cải sang chùa chứ không biến thành phủ hay đền nội đạo cho thấy tin
ngưỡng Phật giáo vẫn chiếm ưu thế. Nếu nói có tín ngưỡng mang màu sắc bản
địa nào ảnh hưởng và được ghi nhận ở tầm quốc gia trong thời Lê Trung Hưng
thì đó phải là Nội Đạo An Đông.

4. Tín Ngưỡng Mẫu Sòng

Cũng tại Thanh Hoa, xuất hiện muộn hơn phái Nội Đạo là phái của Chúa Liễu
Hạnh ở sòng sơn, cũng là một phái theo hướng đạo giáo phù thủy, khi đó phái
này không hề có nhân vật chính trị nào bảo trợ. Thực tế khi đó chuyện 3 lần
giáng sinh của Chúa Liễu chưa xuất hiện, hình thái này là Mẫu Tam Phủ của
người dân tộc ở vùng đó (chỉ sau này mới phát triển lên Tứ Phủ). Phái này ban
đầu cũng phát triển mạnh nên gây ra sự chú ý đối với Nội Đạo và Triều đình vì
đất thanh nghệ có vai trò an ninh quốc phòng rất lớn với Đàng Ngoài khi đó.
Câu chuyện Hoàng tử con vua bị trêu ghẹo khiến triều đình phải phái Tam
Thánh Nội Đạo vào sòng sơn đánh dẹp cho thấy có ai đó đã tấu lên triều đình về
sự uy hiếp của phái này với tiền đồ của nhà Vua.
Dù sau này chuyện được viết thành chúa Liễu ngang tài ngang sức với Tam
thánh và chỉ thua vì sơ ý nhưng thực tế là phái này đã thua khi đó. Sự thất bại
này không hẳn ở sự lôi kéo quần chúng mà nằm ở sự thiếu vắng chính danh.
Cũng chính sau thất bại này họ đã chuyển hóa thành một phái khác như hiện
nay. Để tiến nhập sâu vào trung thổ họ đã gắn kết với Tín ngưỡng mẫu Phủ dày
thông qua chuyện 3 lần sinh hóa của chúa Liễu, mặc dù chuyện thì có rồi nhưng
vẫn còn đó hai hình ảnh, một vị nữ ở Thiên bản phúc hậu nết na như hình ảnh
phụ nữ đồng bằng bắc bộ, còn một vị tại Thanh Hoa thì mang nhiều tính chất
của nhiên thần ban phúc giáng họa khó lường.

Phái ở phủ Nấp, Dày đã gắn kết với Phật giáo từ trc đó do tín ngưỡng của Mẫu
phủ dày lúc còn sống nên mới có chuyện bà được thờ ở chùa, hàng năm lên
chùa thỉnh kinh… Chi tiết được Quan Âm cứu và cho áo cà sa tu hành của mẫu
sau sùng sơn đại chiến chính là sự được cứu bởi 1 tín ngưỡng đồng dạng giới nữ

Lê Thần Tông, Phật giáo Đàng ngoài, An Đông Nội Đạo Tràng và Tam Tứ phủ
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/le-than-tong-phat-giao-dang-ngoai-an-dong-noi-dao-trang-va-tam-tu-phu.html



và liên quan đến Phật giáo này.

Học hỏi kinh nghiêm phát triển của Nội Đạo, phái Mẫu cũng dùng hình ảnh Phật
cho họ, bên nội đạo dùng Phật Dược Sư như sự gần gũi về công việc chữa bệnh,
trừ tà thì phái Mẫu lại chọn đức Quan Âm như một vị gần gũi với Thánh Mẫu của
họ. Quan Âm thậm chí được tạo hình rất lớn ở trên tranh thờ Tứ Phủ, Tam Phủ
Hàng Trống, theo quan niệm chính phụ khi vẽ tranh thần thánh thì Ngài được vẽ
nhất và ngồi trên cùng, Ngài cũng được tôn là Đô Đàn giáo chủ trong các khoa
cúng của bên Mẫu.

Từ việc Nội Đạo vững như bàn thạch trong mắt nhà Lê Trịnh vì việc người lập
phái là cựu thần không theo nhà Mạc quyết bỏ về quê, thì tín ngưỡng Mẫu cũng
tạo nên sự chính danh với triều đình bằng cách quy nạp một loạt nhân vật Phù
Lê, Lê Triều Thái Tổ Trung Hưng… dù chả rõ nhân vật nào trong sử sách nhưng
vẫn xì xào kháo nhau ông này là Vua Lê ông kia là tướng Vua Lê,… hệ thống
nhân thần tham gia vào tín ngưỡng khiến nó hình thành thêm một phủ thành Tứ
Phủ khác với tín ngưỡng Tam phủ của người miền ngược trước đó. Các nhân vật
từ thời Hai Bà Trưng cũng được gắn kết cho thêm phần bề dày lịch sử.

Qua hệ thống tượng pháp (các tượng hoàng đội khăn xếp…) các bản văn chầu
đầy những yếu tố hiện đại đủ các loại như: Tam Thiên Đại Thiên, Sắc Giới, Vô
Sắc, Đế Thích, Ga kép, Bến nghé, Thủ Thiêm… tìn tín ngưỡng này được hoàn
thiện về bộ thuộc đình thần vào cuối đời Nguyễn, Pháp thuộc, sự kém ảnh
hưởng của tín ngưỡng này trong đời sống nam trung bộ cũng cho thấy những
dân di cư khai khẩn đàng trong ko có nhiều ý niệm về loại hình này vì đơn giản
nó ko phát triển hoặc chưa xuất hiện ở thời điểm đó.

Và tín ngưỡng này không phải là nhân tố để các tôn giáo khi truyền vào miền
Bắc phải vay mượn vì đơn giản nó còn chưa hoàn thiện trong cấu trúc thờ tự
cũng như chưa có ảnh hưởng đến đời sống nhân dân, thậm tất cả Đạo giáo hay
Phật giáo còn được tín ngưỡng này vay mượn về.

Một minh chứng khác đó là Thiên Chúa giáo truyền thẳng vào Nam Định từ năm
1533 (thậm chí còn sớm hơn sự xuất hiện của mẫu) các đợt tiếp theo và đời
Nguyễn, Pháp thuộc khi tín ngưỡng Mẫu đã phát triển mà họ cũng chẳng cần
vay mượn gì từ đó, chỉ đến gần đây sau 400- 500 năm họ mới cho dân được
phép thờ cúng gia tiên.

Kết luận

Những tín ngưỡng nội sinh trong lòng Việt Nam chủ yếu được hình thành muộn
ở thời hậu Lê khi mà Phật và Đạo bị nhà nước hạn chế tạo nên khoảng trống

Lê Thần Tông, Phật giáo Đàng ngoài, An Đông Nội Đạo Tràng và Tam Tứ phủ
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/le-than-tong-phat-giao-dang-ngoai-an-dong-noi-dao-trang-va-tam-tu-phu.html



tinh thần trong dân chúng và các tín ngưỡng này đều có xu hướng “Quy Phật”
để tạo chính danh và thu hút quần chúng, điều này khác với một số nhận thức
về việc Phật giáo kết hợp với tín ngưỡng dân gian để thu hút tín đồ.

Tác giả: Vô Uý Đà La Tạp chí Nghiên cứu Phật học số tháng 1/2021
-------------------------------

TÀI LIỆU THAM KHẢO: - Việt Nam qua tư liệu của người phương Tây: Tang lễ của
vua Lê, Samuel Baron “Description du Tonquin” (Mô tả xứ Bắc Kỳ) in năm 1685.
- Mối quan hệ giữa mẫu Liễu Hạnh và Nội Đạo tràng (TS. Đỗ Lan Phương). - Nội
đạo tràng của Tiến sĩ Bùi Quang Thanh đăng trên tạp chí Nghiên cứu tôn giáo. -
Hành trình truyền bá tông Lâm Tế của Chuyết Chuyết ra Đàng Ngoài, NNC
Nguyễn Đại Đồng. - Khái quát về lịch sử truyền giáo và phát triển đạo Công giáo
ở Việt Nam Btgcp.gov.vn.

Lê Thần Tông, Phật giáo Đàng ngoài, An Đông Nội Đạo Tràng và Tam Tứ phủ
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/le-than-tong-phat-giao-dang-ngoai-an-dong-noi-dao-trang-va-tam-tu-phu.html


