
Lịch sử Phật giáo Trung Quốc - Phần 7
ISSN: 2734-9195   22:41 17/02/2024

Lịch sử Phật giáo Trung Quốc - Những ví dụ trên cho chúng ta biết sự thịnh hành
của phong trào kết xã niệm Phật trong Phật giáo giới Trung Quốc

Lịch sử Phật giáo Trung Quốc - Những ví dụ trên
cho chúng ta biết sự thịnh hành của phong trào
kết xã niệm Phật trong Phật giáo giới Trung Quốc
từ thời Bắc Tống đến thời Nam Tống. Do vì có sự
ngoại hộ kiền thành của tầng lớp tri thức Phật tử,
hoặc dùng sách bút hoặc tài thí để trợ giúp sự
nghiệp kết xã niệm Phật...

Chương IX PHẬT GIÁO THỜI TỐNG

I. Phật giáo thời Bắc Tống

Quy Đức Quân Tiết Độ Sứ Triệu Khuông Dận nhận ấn tín nhà Chu lập nên nhà
Tống, đóng đô ở đất Khai Phong, trở thành Tống Thái Tổ. Nhà Tống truyền đến
đời Huy Tông và Khâm Tông thì (Bắc Tống) bị nhà Kim xâm lược, hoàng thất
nhà Tống là Cao Tông chạy về Hàng Châu lập nên nhà Nam Tống (1127) để tiếp
tục chống Kim, cả thảy tồn tại được 323 năm, đến sau cùng đều bị Thành Cát
Tư Hãn tiêu diệt để lập nên nhà Nguyên.

Phật giáo từ thời Đường qua thời Ngũ Đại thì suy kém, đến thời Tống do được
các đời vua bảo hộ nên được phục hưng nhưng cũng không được như thời Tùy,
Đường. Về mặt kinh tế chùa viện thì lớn mạnh hơn, nhưng cốt khí tinh thần
không được bằng. Hơn nữa các tông phái mất hẳn đi tính chất độc lập mà
hướng tới điều hòa, nên Phật giáo thời kỳ này có thể nói là thời đại dung hợp
các tông phái.

Lịch sử Phật giáo Trung Quốc - Phần 7
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/lich-su-phat-giao-trung-quoc-phan-7.html

https://tapchinghiencuuphathoc.vn/tag/lich-su-phat-giao-trung-quoc


Thiên Thai tông được truyền đến Cao Ly, sau đó có hai phái Sơn Gia và Sơn
Ngoại cùng tuyên truyền tông nghĩa, mỗi mỗi truyền học thuyết của mình; giáo
nghĩa Thiên Thai tuy sâu sắc thâm thúy, nhưng nhờ phụ trợ thêm hành trì luật,
lễ sám, niệm Phật, nên được phổ cập rộng rãi.

Hoa Nghiêm Tông, do giáo nghĩa cùng với Thiền tông cùng là một hệ chân
thường duy tâm, nên cũng được phục hưng theo Thiền tông, biểu hiện phong
cách “Thiền giáo nhất như”, dưới sự nỗ lực hoằng dương của 2 vị đại sư Tử
Tuyền và Tịnh Nguyên. Luật tông có pháp sư Doãn Kham, Nguyên Chiếu tận lực
biên soạn Luật học, lại do các vị cao tăng của Thiên Thai tông phần nhiều kiêm
hoằng dương giới pháp, Luật học cũng được phục hưng.

Tịnh Độ Tông trong khoảng 300 năm thời Tống tiếp tục hưng thịnh, đặc điểm
thời kỳ này là hình thức kết hội niệm Phật thâm nhập rộng rãi, không kém Thiền
tông. Tổ sư các tông Thiên Thai, Hiền Thủ, Thiền, Luật, cũng nắm bắt giáo học
này, nghiêm ở hành Luật, nhưng chí hướng đối với Tịnh Độ, do đó mà Thiên Thai
và Tịnh Độ dung hòa, thịnh hành trào lưu tư tưởng Thiền Tịnh song tu, tín
ngưỡng Tịnh Độ do đó ăn sâu vào dân gian.

Mãi đến thời đại Tống Huy Tông, vì sùng tín Đạo giáo mà phá hoại Phật giáo,
như thiêu hủy kinh tượng, chiếu lệnh các tự viện bày trí tượng Khổng Tử và Lão
Tử, và sắp xếp thư tự của các Đạo sĩ trên Tăng Ni…. khiến Phật giáo chịu sự áp
đặt nặng nề. Ngoài hai tông Thiền và Tịnh Độ vẫn còn thịnh hành ra, các tông
khác dần dần suy yếu.

1. Chính sách phục hưng Phật giáo

Sau khi Triệu Khuông Dận lên ngôi năm 960 hiệu là Tống Thái Tổ, vì để ổn định
nhân tâm mà cho thi hành chính sách phục hưng Phật giáo vốn bị Chu Vũ Tông
phá từ năm 955.

Đầu tiên, cho ban sắc lệnh ngừng lại tất cả những cuộc phá Phật còn dang dở,
bảo lưu nguyên trạng, nhưng cũng cho hạn chế xây chùa mới, dùng chính sách
chỉnh lý lại diện mạo đạo Phật. Sau đó cho tổ chức thi cử kinh nghĩa mới được
xuất gia, lại phải thông qua Ty bộ của thượng thư tỉnh cấp độ điệp. Chỉ khác
thời Đường ở chỗ cơ quan quản lý chia nhỏ về Ty bộ Thượng thư tỉnh.

Vào tháng Hai năm 960 nhân ngày sinh nhật mình, Tống Thái Tổ tổ chức lễ thiết
yến bá quan tại chùa Tướng Quốc ở Khai Phong. Tể tướng Phạm Chất dâng tấu
chúc thánh trai sớ để mừng thánh ân rồi cho độ tám ngàn đồng tử và hành giả.
Từ đó về sau cũng tổ chức các lễ, sám, trai đàn cầu mưa rồi nhân đó mà độ
tăng, đồng thời khuyến khích tăng sĩ nghiên cứu học tập và chỉnh đốn giáo

Lịch sử Phật giáo Trung Quốc - Phần 7
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/lich-su-phat-giao-trung-quoc-phan-7.html



đoàn, thúc đẩy tinh thần hướng thượng.

Năm Khai Bảo thứ 4, lệnh cho Cao Phẩm Trương Tùng Tín đến Ích Châu (Tứ
Xuyên) để khắc ấn “Đại Tạng Kinh”, sau đó lại lệnh cho Tả Nhai Ứng Chế Sa-
môn Văn Thắng chỉnh sửa 760 quyển “Đại Tạng Kinh Tùy Hàm Tố Ẩn” cũng đều
những chính sách do Tống Thái Tổ hộ đạo.

[caption id="attachment_26270" align="aligncenter" width="800"]

Hình ảnh chỉ mang tính chất minh họa. Nguồn: St[/caption]

2. Sự nghiệp phiên dịch kinh điển thời Tống

Tống Thái Tông vào năm đầu Thái Bình Hưng Quốc (năm 976), cho triệu tập tất
cả các đồng tử trong nước lên đến 170.000 người rồi đổi chùa Long Hưng ở
Đông Kinh thành chùa Thái Bình Hưng Quốc, lập điện khai tiên để thờ Thái Tổ,
trở thành chùa lớn để hương hỏa tiên đế.

Lúc bấy giờ dải phía Tây của tỉnh Thiểm Tây và Cam Túc đã trở thành cương vực
của nước Tống, giao thông với Tây Tạng cũng được khai thông. Do đó, các vị Sa-
môn ở nước Vu Điền và Cao Xương đều đến nước Tống. Lại có Sa-môn Đạo Viên

Lịch sử Phật giáo Trung Quốc - Phần 7
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/lich-su-phat-giao-trung-quoc-phan-7.html

https://thuvienhoasen.org/a27217/so-luoc-qua-trinh-phien-dich-soan-thuat-va-hinh-thanh-dai-tang-kinh-han-van


ở Thương Châu đi khắp Ấn Độ suốt 18 năm, lúc trở về nước dâng lên hoàng đế
Xá lợi Phật và Phạn kinh chép trên lá Bối.

Do đó, vì sự nghiệp đi Tây Trúc cầu pháp, hoàng đế hạ chiếu triệu tập 157 vị Sa-
môn cấp cho lộ phí để lên đường, lại gửi thư đến Tây Tạng và các nước để thỉnh
cầu hiệp trợ để sự nghiệp cầu pháp được thuận lợi hoàn thành.

Nhân cơ duyên đó, ba vị Sa-môn từ Tây Ấn Độ là pháp sư Khả Trí, Pháp Kiến,
Chân Lý đến Trung Quốc, tiếp đó lại có các vị Sa-môn Di La cùng 14 người khác
từ Tây Ấn Độ đến, lại có pháp sư Pháp Thiên Tam Tạng từ miền trung Ấn Độ
dịch bộ “Thánh Vô Lượng Thọ Kinh Thất Phật Tán”, Sa-môn Pháp Tiến ở phủ Hà
Trung chấp bút, Vương Quy Tùng nhuận văn. Căn cứ vào tờ biểu của Vương Quy
Tùng, Thái Tông thỉnh pháp sư Pháp Thiên vào cung tặng áo cà sa tím.

Pháp sư Pháp Tiến mở lời mời pháp sư Pháp Thiên Tam Tạng tiến hành sự
nghiệp phiên dịch Phật kinh cũng được hứa khả. Cùng lúc đó, có hai vị Thiên
Tức Tai và Thí Hộ đến Trung Quốc cùng tham gia công tác phiên dịch. Thái Tông
hạ chiếu cho xây viện dịch kinh ở phía Tây chùa Thái Bình Hưng Quốc tại Đông
Kinh, ở giữa là dịch kinh đường, phía Đông là nhuận văn đường (sửa câu từ văn
hoa), phía Tây là chứng nghĩa đường (kiểm tra nghĩa lý).

Tháng 6 năm Thái Bình Hưng Quốc thứ 7, viện dịch kinh xây xong, triệu mời Sa-
môn Thiên Tức Tai và cùng các vị khác đến ở rồi để mỗi vị tự dịch kinh điển
Phạn văn mà mình mang sang. Các vị Sa-môn tinh thông vạn học như pháp sư
Pháp Tiến, Thường Cẩn, Thanh Trị cho đến các quan trong triều cũng đều tham
gia công tác phiên dịch, nhuận văn, giám sát.

Pháp sư Thiên Tức Tai soạn ra “Dịch Kinh Nghi Thức” để quy định một số quy
tắc khi dịch, sự nghiệp phiên dịch được coi như một sự nghiệp của quốc gia,
kinh phí lấy từ ngân khố, khôi phục lại công tác phiên dịch đã bị gián đoạn 200
năm từ thời Đường đến đó.

Một số tác phẩm tiêu biểu dịch từ tiếng Phạn như: “Thánh Phật Mẫu Kinh” của
pháp sư Thiên Tức Tai, “Cát Tường Trì Thế Kinh” của pháp sư Pháp Thiên, “Như
Lai Trang Nghiêm kinh” của pháp sư Thí Hộ đều được nhập vào Đại Tạng Kinh
và cho xuất bản lưu hành. Những năm sau đó, mỗi lần có lễ tiết thì đều mang
những Phật điển mới dịch trình lên hoàng đế, tất cả đều được biên nhập vào Đại
Tạng Kinh và cho lưu hành. Sự nghiệp phiên dịch thời Tống bắt đầu từ thời Thái
Tông và Chân Tông đến Nhân Tông.

Năm Đại Trung Tường Phù thứ 8 đời Tống Chân Tông (1015), hai vị Dương Ức và
Duy Tịnh làm 21 quyển “Đại Trung Tường Phù Pháp Bảo Lục” tức là mục lục các

Lịch sử Phật giáo Trung Quốc - Phần 7
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/lich-su-phat-giao-trung-quoc-phan-7.html



kinh điểm mới dịch, lại có 21 quyển “Cảnh Hựu Tân Tu Pháp Bảo Lục”, “Thiên
Trúc Tự Nguyên”, 17 quyển “Tân Dịch Kinh Âm Nghĩa” cùng các thư từ khác.

Năm Thiên Thánh thứ 5 đời Tống Nhân Tông 1027 có 3 quyển “Thiên Thánh
Thích Giáo Tổng Lục” bao hàm 2 bộ “Khai Nguyên Lục” và “Trinh Nguyên Lục”,
và bổ sung thêm những kinh điển mới dịch đời Tống rồi khâm định thành tổng
mục lục Đại Tạng Kinh.

Sự nghiệp phiên dịch thời Tống vô cùng quy mô, những vị cao tăng từ Ấn Độ,
Tây Vực mang theo kinh điển Phạn bản đến Trung Quốc có đến 80 vị; đi Ấn Độ
để lấy kinh có 138 người; những vị tăng nhân Phạn học tham dự đạo tràng dịch
kinh, chỉnh sửa lên đến 719 người; những kinh điển mới dịch tổng cộng hơn 600
quyển. Những nguyên bản Phạn văn đa số là những kinh điển Mật giáo cũng
chính là những kinh điển thuộc mạt kỳ Phật giáo tại Ấn Độ.

3. Sự nghiệp in ấn kinh điển

Từ thời kỳ Phật giáo nguyên thủy cho đến thời kỳ Phật giáo bộ phái thì giáo
thuyết một đời của đức Phật được cao tăng các đời truyền khẩu nối tiếp, đó
cũng chính là sứ mệnh quan trọng truyền trì Chính pháp đến hậu thế. Cho đến
khoảng đầu công nguyên, mới bắt đầu dùng văn tự ghi chép kinh điển thành
văn, trừ việc khuyến khích pháp trì tụng như xưa, nay nhấn mạnh đến công đức
biên chép phân phát kinh điển, mà từ đó dần dần hưng thịnh.

Phật giáo lúc mới truyền vào Trung Quốc, trước là mang theo những Phạn bản
trên lá Bối, sau đó dịch thành chữ Hán. Kinh điển chữ Hán từ thời Lục triều tới
thời Đường đều dùng bút mực chép tay thành quyển để lưu truyền. Tam Tạng
Phật điển Kinh, Luật, Luận Hán dịch được chỉnh lý khâm định thành “Đại Tạng
Kinh” vào niên đại Khai Nguyên thời thịnh Đường, tổng gồm 5.048 quyển. Để
sao chép toàn bộ Đại Tạng Kinh này là một việc rất khó khăn.

Do vì số lượng chùa và tăng ni tăng mạnh nên nhu cầu Phật điển cũng theo đó
mà tăng, do đó, ngoài việc biên chép tay thì xuất hiện một hình thức khắc
thành bản gỗ rồi dùng bản gỗ đó in ấn thành nhiều bộ. Đó là cách chép kinh từ
thời vãn Đường đến thời Ngũ Đại chuyển biến thành thời kỳ in ấn Đại Tạng Kinh
vào khoảng thế kỷ thứ X thời Bắc Tống.

Năm Khai Bảo thứ 4 (971), Tống Thái Tổ phái Trương Tùng Tín đến Ích Châu để
khắc bản Đại Tạng Kinh, bởi ở vùng này từ thời vãn Đường đến tiền Thục và hậu
Thục đều là trung tâm văn hóa in ấn nổi tiếng. Công trình in khắc này kéo dài
suốt 12 năm đến năm Thái Bình Hưng Quốc thứ 8 đời Thái Tông (983) mới hoàn
thành.

Lịch sử Phật giáo Trung Quốc - Phần 7
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/lich-su-phat-giao-trung-quoc-phan-7.html



Nội dung là Kinh, Luật, Luận trong “Khai Nguyên Lục” bộ hơn 5.000 quyển, tổng
cộng hơn 130.000 bản gỗ. Nhân vì địa danh sở tại mà đặt tên là Thục bản còn
gọi khác là sắc bản Đại Tạng Kinh. Năm Thái Bình Hưng Quốc thứ 8, cho chuyển
bản khắc gỗ từ Ích Châu đến kinh đô Khai Phong, vua Thái Tông bèn xây dựng
viện ấn kinh ở phía Tây viện dịch kinh chùa Thái Bình Thiên Quốc và bắt đầu
cho in ấn.

Vào năm Thái Bình Hưng Quốc thứ 8, có vị lưu học tăng người Nhật Bản là Điều
Nhiên (Chonen) đi đến Khai Phong yết kiến Tống Thái Tông để nói rõ tình hình
phong thổ và văn hóa truyền thống của Nhật Bản, năm thứ hai khi về nước được
tặng một lễ vật là sắc bản Đại Tạng Kinh vừa in mới nhất, tổng cộng có 481
hòm, 5.048 quyển lại thêm 40 quyển kinh mới dịch thời Tống nay đều được lưu
trữ ở chùa Tha Nga Thanh Lương.

Ngoài ra, pháp sư Điều Nhiên còn mang về một pho tượng Thích Ca bằng Chiên
Đàn. Do vì sắc bản Đại Tạng Kinh là sự nghiệp công đức của vương thất nhà
Tống, nên đối tượng được tặng đều là các danh sơn cổ sát và chùa lớn quan lập
trong nước, ngoài ra cũng có tặng cho các nước như Nữ Chân, Tây Hạ, Nhật
Bản, Cao Ly, Giao Chỉ.

Viện in kinh ở chùa Thái Bình Hưng Quốc không chỉ cho in bản kinh điêu khắc ở
đất Thục vào lưu thông, mà đồng thời dưới sự ủng hộ của thị tỉnh còn cho in tiếp
những cuốn trong “Trinh Nguyên Lục” và kinh điển nhà Tống mới dịch. Nhưng
đến năm Hy Ninh thứ 4 Tống Thần Tông (1071), nhân vì quốc khố khánh kiệt
nên viện dịch kinh bị ngừng bỏ, tất cả những mộc bản đều được chuyển đến
Thiền viện Thọ Thánh chùa Hiển Thánh phủ Khai Phong để bảo quản.

Thời Tống mang sắc bản Đại Tạng Kinh truyền đến các nước lân cận, như ở Cao
Ly vào thời vua Hiển Tông (1010-1031), ở Khiết Đan là thời Hưng Tông nhà Liêu
(1031-1052) đều cho xuất bản Đại Tạng Kinh gọi là Cao Ly bản và Khiết Đan
bản. Trong nước, tuy khai bản Tạng Kinh có sớm nhưng sắc bản của nhà Tống
có tính uy quyền mạnh nên những bản của dân gian chưa thấy xuất hiện.

Cho đến sau khi triều Tống dừng lại hoạt động của viện dịch kinh thì công tác in
ấn mới dần chuyển về dân gian lúc đó là khoảng cuối thời Bắc Tống thì xuất
hiện Sùng Ninh Vạn Đại Tạng của Đông Thiền Đảng Giác ở Phúc Châu và Tỳ Lô
Tạng của Khai Nguyên Thiền tự đều lần lượt được xuất bản và lưu thông. Thiền
viện Thánh Thọ ở phủ Khai Phong Đông Kinh sau nhân vì loạn Tĩnh Khang mà
bản khắc gỗ Đại Tạng Kinh bị hủy trong binh lửa hoặc bị quân Kim cướp mất,
kết quả cũng giống như vận mệnh vương triều nhà Bắc Tống.

Lịch sử Phật giáo Trung Quốc - Phần 7
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/lich-su-phat-giao-trung-quoc-phan-7.html



Thời kỳ Nam Tống, ở vùng Thích Sa của phủ Bình Giang và Tư Khê của Hồ Châu
cũng có xuất bản Đại Tạng Kinh. Tư Khê Tạng chia làm hai loại “Viên Giác Thiền
Viện Đại Tạng Kinh Mục Lục” và “Pháp Bảo Tư Phúc Thiền Viện Đại Tạng Kinh
Mục Lục” nên cũng giống như bản Phúc Châu đều có hiện tượng hai Tạng cùng
tồn tại, nhưng Thiền Viện Viên Giác ở Hồ Châu là tên đổi của Pháp Bảo Tư Phúc
Thiền Tự nên bản sau chỉ là bổ sung thêm của bản trước, gọi là Tiền Tư Khê
Tạng và Hậu Tư Khê Tạng.

Lại có bộ Đại Tạng Kinh của Thiền Viện Thích Sa Diên Khánh ở phủ Bình Giang
mô phỏng bản ấn kinh của Thiền Viện Viên Giác ở Hồ Châu rồi muốn in lại
nhưng việc chưa xong thì nhà Nam Tống đã bị diệt, phải đến đầu thời Nguyên
mới hoàn thành. Bộ Hậu Tư Khê Tạng của chùa Pháp Bảo Tư Phúc vì gặp binh
loạn của quân Nguyên mà cũng bị đốt sạch. Bộ Đại Tạng Kinh chùa Phổ Ninh
của Bạch Vân Tông ở Nam Sơn thời Nguyên chính là bản in lại của Hậu Tư Khê
Tạng.

Về sắc bản Đại Tạng Kinh Bắc Tống và bản Cao Ly sao chép đều là bản in mỗi
hàng 14 chữ nhưng ở vùng Giang Nam vào cuối thời Bắc Tống thì các bản Đại
Tạng Kinh Tiền - Hậu Tư Khê bản và Thích Sa bản đều là bản in mỗi hàng 17
chữ. Những bản Đại Tạng Kinh do tư nhân làm thời Bắc – Nam Tống vẫn tiếp tục
hoạt động và được truyền sang nước ngoài.

Đặc biệt, dưới sự phát triển thương mại giữa nhà Tống và Nhật Bản, tàu thuyền
thương nhân chở những bộ Đại Tạng Kinh về Nhật Bản, đến nay ở những chùa
nổi tiếng vẫn còn lưu giữ những bảo vật quý giá đó. Trong giới Phật giáo Trung
Quốc tuy ngay từ thời Đường đã có Khâm Định Đại Tạng Kinh, nhưng phương
thức truyền bá Đại Tạng Kinh phải đến thời Tống mới phát triển kỹ thuật ấn loát
mộc bản để phổ cập văn hóa Phật giáo, điều đó có cống hiến to lớn với Phật
giáo cận đại Trung Quốc.

4. Sự thiết lập giới đàn và chế độ thọ giới

Đời Tống kế thừa chế độ luật lệnh từ thời Đường và Ngũ Đại và có thêm bổ sung
chỉnh sửa. Đối với hộ tịch tăng nhân thì ba năm làm lại một lần hoàn chỉnh, một
năm chỉnh sửa một lần nhỏ, Làm như vậy không phải để hạn chế số lượng tăng
ni mà để cập nhật kịp thời lượng đồng tử và hành giả xuất gia cho chính xác.

Một lần hoàn chỉnh bao gồm các thông tin chi tiết về pháp danh, tuổi, y chỉ vị
thầy nào xuất gia, đắc độ, năm thọ giới; một lần nhỏ một năm là để biết được
tình hình biến động mỗi năm như thế nào để báo cáo về số lượng tăng ni, đồng
tử, hành giả mỗi năm.

Lịch sử Phật giáo Trung Quốc - Phần 7
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/lich-su-phat-giao-trung-quoc-phan-7.html



Thời Tống, người muốn xuất gia trước phải vào chùa làm đồng tử và hành giả,
sau mới được cạo tóc làm Sa-di, sau khi các vị Sa-di thọ cụ túc giới mới thành
đại tăng, tất cả quá trình đều y theo quy định của quốc gia trong Lệnh, Cách,
Thức để tiến hành. Ty bộ thượng thư tỉnh phát số độ điệp là căn cứ vào số liệu
thống kê hằng năm và hàng ba năm để cấp, cũng căn cứ theo tỷ lệ ở từng địa
phương mà làm, tuy đôi khi có ngoại lệ, nhưng cũng không nhiều (không quá
1%).

Phương thức đắc độ thời Tống thông qua ba loại gồm thi cử, đặc ân hoặc tiến
nạp. Nhưng thường dùng phương pháp thi cử do Chu Thế Tông từng thi hành để
quyết định đắc độ, còn đặc ân miễn thi hoặc tiến nạp là dùng tiền mua độ điệp
không tên thì rất ít. Căn cứ vào chiếu lệnh năm Ung Hy thứ 3 đời Tống Thái
Tông (986), có thể thấy đồng tử và hành giả về sau muốn đắc độ cạo đầu nhập
vào sổ bộ tăng tịch thì phải đọc 300 trang kinh và phải có lòng chí thành Ty bộ
mới cấp độ điệp.

Về giới đàn thời Tống, do có pháp sư Hữu Nhai Phó Tăng Lục là Quảng Hóa Đại
sư Chân Thiệu thấy sự phục hưng của chùa Thái Bình Hưng Quốc ở Đông Kinh
mà phát nguyện lập giới đàn ở chùa đó, rồi quyên tiền và căn cứ theo “Quan
Trung Sáng Lập Giới Đàn Đồ Kinh” của pháp sư Nam Sơn Đạo Tuyên mà xây
thạch giới đàn;

Năm Tường Phù thứ 3 (1010) Tống Chân Tông tặng danh Phụng Tiên Cam Lộ
Giới Đàn rồi lệnh xuống cho các nơi cũng bày giới đàn, do đó mà khắp Trung
Quốc lập 72 giới đàn, từ trung ương đến địa phương thống nhất thực hành chế
độ giới đàn truyền giới.

Tăng ni đắc độ và thọ giới thời Tống đều được cử hành vào ngày sinh của Hoàng
đế hoặc Thánh tiết. Những vị Sa-di đến khi trưởng thành liền theo chí nguyện
của mình để làm thủ tục thọ giới, vào ngày Thánh tiết đến giới đàn cầu giới, thọ
giới do các vị quan lại lâm đàn giám sát, tam sư thất chứng thọ cụ túc giới mới
đủ tư cách đại đức.

Giới điệp của Ty bộ đương thời thông qua quan sở địa phương của các châu mà
chuyển cho người thọ giới, ở giới đàn cũng có các vị đại đức ký vào văn thư sáu
nhớ (lục niệm văn thư) giao cho người đắc giới. Rồi sau đó tất cả những thông
tin đều được ghi lại để làm thống kê ba năm một lần và một năm một lần, tăng
ni thời Tống cũng có được vinh dự tặng áo tím, pháp hiệu và tăng quan.

Tống Chân Tông thiết lập chế độ giới đàn truyền giới đồng thời cũng ban lệnh
xuống cho tất cả tăng ni trong nước đều phải mang bên mình độ điệp, giới điệp,
văn thư sáu nhớ để chứng minh thân phận xuất gia, và lệnh xuống cho các châu

Lịch sử Phật giáo Trung Quốc - Phần 7
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/lich-su-phat-giao-trung-quoc-phan-7.html



trong cả nước sửa đổi các điều luật liên quan đến tăng đạo, tăng cường kiểm
soát việc trá ngụy tư độ tăng ni, và cấm chỉ việc quan lại hủy nhục tăng đạo.

Năm Thiên Hy thứ 5 đời Tống Chân Tông (1021), tăng số trong cả nước có
397.615 người, ni số là 61.240 người; so sánh với thời thịnh Đường thì tăng số là
75.524 người và ni số là 50.576 người; có thể thấy rõ số lượng đã tăng lên gần
ba lần. Đời Tống đem việc quản lý tự viện, tăng ni, đồng tử, hành giả đều thuộc
quốc gia quản lý.

Từ thời Thần Tông về sau, quốc khố cạn kiệt, tài chính khó khăn nên không thể
duy trì giống như đầu thời Tống, bắt đầu xuất hiện tình trạng mua bán độ điệp,
áo tím và pháp hiệu. Đến thời Nam Tống lại chia tăng đạo làm chín bậc, bắt đầu
thu thuế đinh hoặc thuế thanh nhàn, khiến Phật giáo dần đi vào suy vi.

5. Sự phát triển của sử học Phật giáo

Phật giáo Trung Quốc từ thời Tống về sau đều nằm dưới quyền chỉ đạo của Phật
giáo giới vùng Giang Nam, trung tâm ở Hàng Châu là kinh đô của nước Ngô, Việt
thời Ngũ Đại.

Cũng giống như trung tâm chính trị từ Trường An và Lạc Dương chuyển về các
đô thị thương nghiệp độc lập thời cận đại; các phần tử tín ngưỡng và quy y Phật
giáo cũng dần dần chuyển từ vương hầu, quan lớn, quý tộc ở kinh đô mà mở
rộng đến các hào phú và quần chúng công thương nghiệp, cho thấy rõ văn hóa
Phật giáo đi vào hướng phổ cập đại chúng hóa.

Tại vùng Lưỡng Chiết, có thể thấy các loại quan hệ và sự tiếp xúc qua lại trong
các hoạt động của Thiên Thai Tông và Thiền Tông. Sau khi pháp sư Khế Tung ở
chùa Linh Ẩn (Hàng Châu) xuất bản “Lục Tổ Đàn Kinh”, viết các bộ “Truyền
Pháp Chính Thống Ký”, “Thiền Môn Định Tổ Đồ”, “Truyền Pháp Chính Tông
Luận”, “Phụ Giáo Biên”, khi dâng biểu lên được tặng hiệu Minh Giáo Đại Sư,
những tác phẩm trên đều được nhập vào trong Đại Tạng Kinh.

Nhưng cũng chính việc nhập tạng và xuất bản những tác phẩm Thiền học đó đã
làm dấy lên những làn sóng tranh luận trong giới Phật giáo giữa Thiên Thai Tông
và Thiền Tông lúc bấy giờ. Bắt đầu từ pháp sư Tứ Minh Tri Lễ và Thiên Đồng Tử
Ngưng vì tranh luận ba người đắc pháp sau tổ Đạt Ma mà phê phán lẫn nhau.
Đầu tiên là thuyết 28 tổ truyền đăng Thiền môn của pháp sư Khế Tung, sau đó
Ngô Hưng Thiên Thai tông Tăng Tử Phưởng viết “Tổ Thuyết” để phê phán; Khế
Tung lại viết “Giải Vu”, Tử Phưởng viết “Chỉ Ngoa” để phản bác.

Lịch sử Phật giáo Trung Quốc - Phần 7
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/lich-su-phat-giao-trung-quoc-phan-7.html



Thiền tông độc bộ từ thời vãn Đường đến Ngũ Đại và Thiên Thai tông mới phục
hưng ngày càng đối lập nhau về ý thức tông môn, sản sinh ra những bộ sử tịch
trước thuật truyền đăng tông môn rồi phát triển thành những bộ thông sử Phật
giáo từ thời Phật Thích Ca đến sau đó, vô hình trung mà thúc đẩy sự phát triển
của sử học Phật giáo.

Trên phương diện Tổ sư Thiền theo tinh thần trực chỉ nhân tâm, kiến tính thành
Phật khác biệt với nghĩa học các tông thời Tùy Đường, nhưng đến thời này chủ
trương bất lập văn tự, giáo ngoại biệt truyền cũng bị thay đổi. Từ Đường đến
Ngũ Đại, Thiền tông cho ra đời các tác phẩm sử tịch như “Lịch Đại Pháp Bảo
Ký”, “Lăng Già Sư Tư Ký”, “Truyền Pháp Bảo Ký”, “Bảo Lâm Truyện”, “Tục Bảo
Lâm Truyện”, “Tổ Đường Tập”.

Pháp sư Đạo Nguyên thời Tống viết “Thiền Tông Truyền Đăng Lục” dâng biểu
lên hoàng đế được sắc đổi tên thành “Cảnh Đức Truyền Đăng Lục” và nhập vào
Đại Tạng Kinh rồi phát hành. Đồng thời, Thiền tông Giang Nam cũng tiến vào
vùng Khai Phong, lập Thiền viện Thập Phương Tịnh Nhân, mang sắc lệnh của
hoàng đế để xác lập tính uy quyền về truyền đăng nối mạch trong bộ “Cảnh
Đức Truyền Đăng Lục”.

Sau đó lại có thêm bộ “Thiên Thánh Truyền Đăng Lục” của Lý Tôn Úc, “Kiến
Trung Tĩnh Quốc Tục Đăng Lục” của Phật Quốc Duy Bạch, “Thiền Tông Liên
Đăng Lục” của Hối Ông Ngộ Minh và “Gia Thái Phổ Đăng Lục” của Chính Thọ
hình thành nên Thiền tông ngũ đăng lục (năm bộ đăng lục của Thiền tông).

Còn có một số bộ đăng lục khác đứng trên các góc độ khác nhau của sử tịch
Thiền tông như Thiền Lâm Tăng Bảo Truyện phát triển trở thành sử tịch Phật
giáo.

Thời Bắc Tống còn có “Ngũ Gia Truyện” của Đạt Quán Vân Dĩnh, “Thiền Lâm
Tăng Bảo Truyện” của Huệ Hồng, “Bổ Thiền Lâm Tăng Bảo Truyện” của Khánh
Lão, “Tăng Bảo Chính Tục Truyện” của Tổ Tú. Long Môn Tổ Tú thời Nam Tống
còn có “Phật Liên Thống Ký” (đã mất), và “Long Hưng Phật giáo Biên Niên
Thông Luận” đều là căn cứ trên lập trường Thiền tông mà biên soạn thông sử
Phật giáo. Sau đó có Kim Hoa Đức Tu viết “Thích Thị Thông Ký” (đã mất), Khoát
Sơn Bản Giác tập đại thành “Lịch Đại Biên Niên Thích Thị Thông Giám”.

Nhưng theo thể biên niên để dùng Thiền gia viết sử Phật giáo không chỉ riêng
thời Nam Tống; đến đầu thời Nguyên, lại có “Thích Thị Tư Giám” của Ỷ Phong Hi
Trọng, “Phật Tổ Lịch Đại Thông Tải” của Hoa Đình Niệm Thường, “Thích Thị Khể
Cổ Lược” của Giác Ngạn Bảo Châu cùng các tác phẩm khác.

Lịch sử Phật giáo Trung Quốc - Phần 7
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/lich-su-phat-giao-trung-quoc-phan-7.html



Các học giả Thiền gia học lối chép sử của Tư Mã Quang thời Bắc Tống trong “Tư
Trị Thông Giám” để viết sử Phật giáo theo lối biên niên. Thiên Thai tông thì mô
phỏng y theo sử thư chính thống trong “Sử Ký” của Tư Mã Thiên thời Hán, dùng
các chương mục bản kỷ, thế gia, liệt truyện, chí, biểu. Như thời Bắc Tống có Ngô
Hưng Nguyên Dĩnh viết “Thiên Thai Tông Nguyên Lục” (đã mất) ghi chép lại
nguồn gốc tông phái, đồng thời làm mục lục thời gian và giáo tạng rồi tập hợp
thành sách.

Nam Tống có Khải Am Cư sỹ Ngô Khắc Kỉ dùng thể truyện Sử kỷ chia làm ba
phần: Kỷ truyện, liệt truyện, tổng luận, trước thuật lại tính chính thống của việc
truyền đăng, đặc biệt là nhấn mạnh sự chính thống của Thiên Thai tông trong
giới Phật giáo, nhưng sách chưa xong thì người đã mất. Sau đó, có Kính Am
Cảnh Thiên dùng “Thiên Thai Tông Nguyên Lục” của Nguyên Dĩnh và “Thích
Môn Chính Thống” của Ngô Khắc Kỉ, lại thêm vào truyện ký của hơn 90 người
làm thành bộ “Thiên Thai Tông Nguyên Lục”;

Lại có Lương Chử Tông Giám cũng dùng lối viết chia làm năm loại gồm bản kỉ,
thế gia, liệt truyện, chí, tải thành sách “Thích Môn Chính Thống”. Những vị tập
đại thành nên Sử tịch Thiên Thai Tông còn có pháp sư Đại Thạch Chí Bàn viết 54
quyển “Phật Tổ Thống Kí”, trình bày theo kiểu bản kỷ, thế gia, liệt truyện của
các vị từ Phật Tổ đến tông môn Thiên Thai; trong chí lại có “Tịnh Độ Lập Giáo
Chí” và “Chư Tông Lập Giáo Kí”;

Lại dùng “Pháp Vận Thông Tắc Chí” làm biên niên thể thông sử Phật giáo; dùng
“Lịch Đại Hội Yếu Chí” để làm một phần nói về kỷ sự Phật giáo.

Đây là một bộ hoàn toàn sử dụng phương pháp chép sử mới, được phát triển và
hoàn thành, trở thành một bộ sử vĩ đại thời Tống. Sự đối lập về ý thức tông phái
giữa Thiền Tông và Thiên Thai Tông thời Bắc Tống về vấn đề sự chính thống của
việc truyền đăng, đến thời Nam Tống được biến đổi khác đi, vô hình chung góp
phần thúc đẩy sự phát triển của sử học Phật giáo.

II. Phật giáo thời Nam Tống

1. Sự phát triển của Thiền Tông

Sự phát triển của Thiền Tông đứng trên lập trường khác biệt đối với nghĩa lý học
của các tông khác, Thiền Tông y cứ vào Thiền định theo tông chỉ chư Phật tâm
ấn bất lập văn tự, giáo ngoại biệt truyền, đó chính là chủ trương của “Thiếu
Thất Lục môn”. Thiền môn chia giáo pháp một đời của đức Phật đại khái thành
hai môn là Thiền và Giáo để biểu thị đặc điểm riêng biệt của mình.

Lịch sử Phật giáo Trung Quốc - Phần 7
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/lich-su-phat-giao-trung-quoc-phan-7.html



Nhưng tư tưởng Thiền Giáo nhất trí từ thời Trung Đường về sau đến thời Tống đã
có sự thay đổi, Thiền và các tông phái khác dung hợp, hình thành Thiên Thai
Thiền, Hoa Nghiêm Thiền, Niệm Phật Thiền. Nhưng trong quá trình truyền thừa
và phát triển, tuy có phát sinh quan hệ giao thiệp với trào lưu tư tưởng của giáo
học các tông khác, nhưng không vì thế mà mất đi tinh thần độc đắc của mình.

Tất nhiên là có tông đồ của Thiên Thai và Hoa Nghiêm tham Thiền, cũng có
tông đồ của Thiền tông tham học giáo nghĩa của Thiên Thai và Hoa Nghiêm,
ngoài ra thời kỳ này cũng có sự giao thiệp của cả tư tưởng Nho học và tư tưởng
Lão – Trang, nhưng không vì vậy mà làm biến đổi tư tưởng vốn có của Thiền
tông, mà chỉ là những tư tưởng đó đóng vai trò hoạt dụng cho Thiền.

Đối với Thiền tăng mà nói, những hơn thua về mặt giáo tướng căn bản không
thành vấn đề, mà điều quan trọng là cầu một pháp đốn ngộ để chân nhập Như
Lai. Do đó, vì để nối tiếp Thiền đăng mà dùng một số Thiền cơ như đấm, đá, gậy
gộc, quát mắng, chỉ tay để khởi thị tâm truyền tâm.

Do bởi xã hội động loạn từ cuối thời Đường đến thời Ngũ Đại, lại gặp phải mấy
lần pháp nạn triệt để tiêu diệt Phật giáo mà đa số kinh – luận – chương – sớ
nghĩa học Phật giáo đều bị hủy trong binh lửa hoặc tán lạc thất truyền làm Phật
giáo suy vi.

Nhưng Thiền tông coi trọng Phật tâm, dùng thái độ tự do để xử lý những giáo
điển, kinh luận, nên vẫn hưng thịnh độc bộ đương thời. Sau cuộc pháp nạn Hội
Xương, Thiền Tông bước vào thời kỳ cực thịnh đã chứng minh lý lẽ trên; lại thêm
vào sức ảnh hưởng của cuộc phế Phật Hội Xương, lấy trung tâm ở vùng Trường
An – Lạc Dương, nhưng đối với trung tâm Phật giáo Ngô Việt, nơi mà sự phát
triển và truyền bá Phật giáo Giang Nam đã đi vào thứ dân đại chúng thì mức độ
ảnh hưởng đã nhẹ đi rất nhiều.

Huống hồ, căn cứ theo quy định của bộ “Bách Trượng Thanh Quy”, tự viện
không tiếp xúc với vương hầu quý tộc, không hưởng chế độ trang viên làm cơ sở
kinh tế của nhà chùa mà duy trì cuộc sống tự cấp tự túc; thông qua những hoạt
động lao động thực tiễn mà duy trì được sự ổn định của giáo đoàn Thiền tông.

2. Ngữ lục và công án

Chủ lưu Phật giáo từ thời Đường về sau gần như xoay quanh Thiền tông, đến
thời Tống, tuy các tông Thiên Thai, Hoa Nghiêm, Luật có khôi phục, nhưng
không được hưng thịnh bằng Thiền. Thiền Tông chia ra làm năm nhà, mỗi mỗi
đều có nét đặc sắc riêng trong việc tiếp ứng đệ tử, chỉ dẫn tu học, mà thành
vấn đáp, do đó mà có công án, hoặc gọi là ngữ lục, được lưu truyền đến nay.

Lịch sử Phật giáo Trung Quốc - Phần 7
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/lich-su-phat-giao-trung-quoc-phan-7.html



Công án vốn để chỉ thẻ án ở nơi quan phủ, để chỉ những sự vụ chưa từng có tiền
lệ quy phạm.

Đó là để dẫn dụ đệ tử có một phương hướng tu hành mà thành một phương tiện
khai ngộ, có điều nó tương phản với ý hướng đốn ngộ trực chứng bản lai của
Thiền. Tổng số các công án lên tới hơn 1.700, mỗi công án đều là nhằm vào vấn
đề riêng của một vị đệ tử mà có tính riêng biệt triệt để; một vị tổ sư vĩ đại, sau
khi tạo thành công án, phải đến khi qua đời thì mới được dẫn dụ, như vậy sẽ
hình thành nên sự cố định hóa các công án.

Khiến các đệ tử xem những công án đã bị cố định hóa làm phương pháp dẫn dụ
liền hình thành nên “khán thoại đầu”.

Người đầu tiên dùng kệ tụng để xưng tán những cổ tác (thoại của cổ nhân) là
pháp sư Phần Dương Thiện Thiều (947 – 1024), bởi đương thời khi xem thoại
gặp phải vấn đề rất khó, pháp sư Phần Dương mang những lời dạy của cổ nhân
sắp xếp thành hệ thống, càng thấy rõ tính cố định của các công án. Đến thời
pháp sư Hoàng Long Huệ Nam và pháp sư Dương Kỳ Phương Hội thì phong trào
dùng kệ tụng để cử tán các cổ tắc càng thịnh hành, đặc biệt là chỉnh lý lại
những công án thành thư tịch.

Trong thời pháp sư Phần Dương, các môn phái Thiền Tông lên đến 15 phái, đến
thời Ngũ Tổ Pháp Diễn, đệ tử của pháp sư Bạch Vân Thủ Đoan là môn hạ dưới
pháp sư Dương Kỳ thì tông phong của năm nhà đã được xác lập, những công án
được dùng cũng ngày một nhiều thêm. Đó cũng chính là từ trong công án của
cổ nhân để lại, chọn một cái đặc sắc nhất, trở thành đối tượng tham cứu triệt
để.

Ngoài ra, cùng thời với pháp sư Hoàng Long và Dương Kỳ còn có pháp sư Tuyết
Động Trùng Hiển (980 – 1052) chọn ra 100 công án của cổ nhân thành bộ “Tụng
Cổ Bách Tắc”; đệ tử của Ngũ Tổ là pháp sư Hoàn Ngộ Khắc Cần (1063 - 1135)
lại thêm chú thích, lời bình, khai triển, bộ “Tuyết Đậu Tụng Cổ Bách Tắc” soạn
thành bộ “Bích Nham Lục” là bộ sách quan trọng chỉ hướng cho người tu đạo.

3. Khán Thoại Thiền và Mặc Chiếu Thiền

Đến thời pháp sư Đại Huệ Tông Cảo là đệ tử của pháp sư Hoàn Ngộ thì đồ chúng
nhà Thiền bởi chấp trước quá vào ngôn cú trong “Bích Nham Lục” mà rơi vào
vòng tri giải quấn quíu, pháp sư Đại Huệ vì vậy mà mang sách này đốt đi, có thể
thấy khuynh hướng dùng cổ tắc của đồ chúng Thiền môn đương thời còn khá rõ
nét.

Lịch sử Phật giáo Trung Quốc - Phần 7
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/lich-su-phat-giao-trung-quoc-phan-7.html



Tuy pháp sư Hoàn Ngộ dùng rất nhiều công án nhưng phản đối tạp dụng, mà
chủ trương chỉ nên tham cứu triệt để một công án, tức có thể quy kết giá trị
phán đoán của tất cả các công án, đó cũng là điểm đáng chú ý.

Thái độ của pháp sư Hoàn Ngộ đối với việc tu trì các công án cũng có liên quan
đến việc xuất hiện hai pháp tu của Thiền môn xuất hiện vào thời Nam Tống, đó
là pháp sư Đại Huệ của tông Lâm Tế đề xướng Khán Thoại Thiền và pháp sư
Hoằng Trí (1091 - 1157) của tông Tào Động đề xướng Mặc Chiếu Thiền, mà căn
nguồn sâu xa và quan trọng nhất của hai tư tưởng đó chính là chỗ kiến địa của
pháp sư Hoàn Ngộ.

Bởi vì, pháp sư Hoàn Ngộ phản đối việc giải thích, làm hội thoại và duy chấp
những cách giải thích đối với câu từ của tiền nhân; từ quan điểm đó có thể thấy
pháp sư phủ định công án, nên phát sinh ra Mặc Chiếu Thiền. Nhưng đồng thời,
pháp sư cũng lại dùng câu từ của cổ nhân, lại thêm tuyển chọn biên làm những
công án hiện thành, từ điểm đó có thể thấy pháp sư lại khẳng định các công án,
nên hình thành Khán Thoại Thiền.

Nhưng nếu như nói tư tưởng Thiền của pháp sư Đại Huệ và pháp sư Hoằng Trí là
hai luồng đối lập thì đó chỉ là những kiến giải ngoài bề mặt mà thôi, thực chất
thì hai tư tưởng không có bất cứ sự cố chấp khả cầu nào. Vì vậy, khi pháp sư
Hoằng Trí nhập tịch ở núi Thiên Đồng liền giao phó hậu sự cho pháp sư Đại Huệ
ở núi Dục Vương, có thể thấy tình bạn đạo thân thiết giữa hai pháp sư.

Pháp sư Đại Huệ phê phán Thiền Mặc Chiếu là tà Thiền và tà sư là để cảnh sách
những người tu thiền Tào Động đừng rơi vào chỗ bế tắc chứ không phải là phủ
nhận chủ trương Mặc Chiếu của pháp sư Hoằng Trí. Từ quan điểm khác nhau
của Lâm Tế và Tào Động mà xem xét và quan điểm mọi người nói pháp sư Đại
Huệ phủ định, không bằng thực tâm suy xét mục đích của việc khuyên răn vậy.

Lập trường “Nhất liễu nhất thiết liễu, nhất ngộ nhất thiết ngộ” (hiểu một hiểu
tất cả, ngộ một ngộ tất cả) của pháp sư Đại Huệ không phải là dạy đệ tử phải đi
xem xét thật nhiều công án của cả một hệ thống mà chỉ chọn duy nhất một
công án và tham cứu đến triệt để. Bản thân pháp sư từ đầu đến cuối đều chỉ
tham cứu một “vô tự Triệu Châu” mà nói chỉ xem cái vô tự đó, thấu được nó rồi
tức khắc sẽ thấu những công án khác.

Pháp sư Hoằng Trí đề xướng Mặc Chiếu Thiền nhưng cũng không phải là tịch
mặc như chết, cũng chính như “Mặc duy chí ngôn, chiếu duy phổ ứng” (chỗ tận
cùng của ngôn từ là mặc lặng, chiếu ứng khắp nơi). Cần ở trong tịch mặc mà
khởi lời dạy chính lệnh của Phật Tổ, trong tịch mặc mà tàng chứa nội dung vô
hạn. Pháp sư Hoằng Trí phản đối Khán Thoại Thiền là để chỉ loại Thiền đợi ngộ

Lịch sử Phật giáo Trung Quốc - Phần 7
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/lich-su-phat-giao-trung-quoc-phan-7.html



và Thiền thang nấc nhưng bản thân pháp sư cũng không phải hoàn toàn không
sử dụng công án của cổ nhân.

Thực tế thì hai bộ “Tụng Cổ Bách Tắc” và “Niêm Cổ Bách Tắc” đã xác minh rất
rõ ràng rằng pháp sư là người dùng công án. Pháp sư Đại Huệ và pháp sư
Hoằng Trí là hai vị đều đứng chung thể nghiệm nơi Thiền, bàn luận tông phong
của hai pháp sư giống khác nhau là điều không đáng.

[caption id="attachment_26269" align="aligncenter" width="800"]

Hình ảnh chỉ mang tính chất minh họa. Nguồn: St[/caption]

4. Phật giáo và Tống Nho

Dùng phương thức thi cử để tuyển chọn nhân tài làm quan lại tuy đã có từ thời
nhà Tùy nhưng từ thời Lục Triều đến thời Tống đều bị thế lực môn phiệt của quý
tộc chặn đứng. Xã hội Tùy Đường là xã hội quý tộc độc chiếm, nên văn hóa thời

Lịch sử Phật giáo Trung Quốc - Phần 7
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/lich-su-phat-giao-trung-quoc-phan-7.html



đó cũng là văn hóa quý tộc làm chủ đạo. Từ thời Trung Đường về sau với sự trỗi
dậy của phiên trấn thị tỉnh; từ vãn Đường đến Ngũ Đại là thời kỳ quân phiệt của
Tiết Độ Sứ địa phương nổi dậy khiến xã hội loạn lạc, đồng ruộng tiêu điều và sự
lụi tàn của vương hầu quý tộc.

Nên khi triều Tống được thành lập liền cực lực trấn áp tập đoàn quân sự mà
thiết lập một chế độ quốc gia văn trị, do đó làm hưng thịnh nền chính trị quan
lại mới, len dần lên át cả quyền hạn của đế vương. Đó là sử dụng chế độ khoa
cử để mở rộng nền kinh học Nho gia tu trị với vai trò tăng lên của phần tử tri
thức thi đỗ làm quan, phụ tá triều đình. Cũng vì vậy, mà thời Tống có thể thấy
được sự phát triển của Nho học.

Nhưng đồng thời với việc Tống Nho hưng thịnh thì Nho sĩ lại dựa vào ba chương
“Nguyên Nhân”, “Nguyên Đạo”, “Nguyên Tính” của văn hào thời Đường là Hàn
Dũ để đứng trên lập trường Nho giáo khai triển phong trào bài xích Phật giáo và
Đạo giáo. Ví như một số nhân sĩ thạc học của Nho gia như: Trương Hoành
Lương, Trình Minh Đạo, Trình Y Xuyên, Chu Hy cũng chịu ảnh hưởng của
“Nguyên Đạo” mà đứng trên trận tuyến để chống lại Phật giáo.

Nhưng dưới bối cảnh Tống Nho phát triển lên đến cực thịnh thì lãnh thổ phương
Bắc của nhà Tống bị các tộc Khiết Đan, Nữ Chân, Mông Cổ xâm phạm; mà chính
sách triều Tống chế áp quân nhân, đề xướng văn trị cũng thường thường chịu
nhiều khuất nhục về mặt ngoại giao để cầu sinh tồn. Nên người dân phương Bắc
dưới sự áp bức đã phát sinh ra một loại tinh thần dân tộc với hạt nhân là tư
tưởng Nho gia.

Cùng tiền hô hậu ứng với chủ trương của Hàn Dũ mang đậm tâm lý chủ nghĩa
dân tộc, thúc đẩy hình thành tư tưởng tôn Nho bài Phật.

Âu Dương Tu (1007 – 1072) là đại chính trị gia thời Bắc Tống đồng thời cũng là
một văn hào, đọc được trước tác của Hàn Dũ mà viết 3 chương “Bản Luận” để
công kích Phật giáo và hưng long Nho học. Trong khi biên soạn “Tân Đường
Thư” và “Tân Ngũ Đại Sử” liền cho gạch bỏ tất cả những ký sự liên quan đến
Phật giáo, nên có thể thấy, ông là người bài Phật triệt để.

Minh Giáo Đại Sư Khế Tung (1006 – 1072) thấy các học giả Nho gia đương thời
sùng thịnh lối nghiên cứu cổ văn lại ngưỡng mộ bài Phật luận của Hàn Dũ thời
trước nên pháp sư viết hơn 10 chương “Nguyên Giáo” và “Hiếu Luận” để minh
chứng tư tưởng nhất quán của Nho và Phật. Sau khi nhìn thấy “Bản Luận” của
Âu Dương Tu, pháp sư lại viết “Phụ Giáo Biên” để làm rõ điểm nhất trí của hai
nhà. Âu Dương Tu đọc xong hổ thẹn sám hối, cuối đời quy y Phật giáo, hiệu là
Lục Nhất cư sỹ, trì tụng kinh Hoa Nghiêm đến khi mất.

Lịch sử Phật giáo Trung Quốc - Phần 7
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/lich-su-phat-giao-trung-quoc-phan-7.html



Tống Nho nghiên cứu cổ tịch Trung Quốc tức là tinh thần Nho gia để làm tư
tưởng chính trị của dân tộc Hán, những sử thư được biên soạn thời kỳ này như
“Tân Ngũ Đại Sử” của Âu Dương Tu và “Tư Trị Thông Giám” của Tư Mã Quang
đều biểu lộ tinh thần đó của thời Tống. Đồng thời cũng do sự nghiên cứu và
phát triển của sử học thời này mà lược thuật lại và đưa ra những quan niệm
chính xác về tính chính thống của lịch đại các vương triều và danh phận giữa
quân thần.

Nên khi quân Kim xâm lược và sau biến loạn Tĩnh Khang, nhà Bắc Tống diệt
vong và phải dời đô về Lâm An, hình thành nhà Nam Tống ở vùng Giang Nam,
thì sĩ phu nhà Tống vẫn hoài vọng không ngừng một cuộc trùng sinh dân tộc,
chứng tỏ rằng ý thức quốc gia của nhân sĩ thời Tống vẫn rất mạnh mẽ. Chu Tử
dùng Đại Nghĩa Danh Phận Luận để chủ trương tính tuyệt đối của quân chủ, hơn
nữa Tống Nho rất bức thiết đối với những vấn đề thời sự, nên dùng những
nghiên cứu về kinh học để thực tiễn biểu hiện tinh thần đó.

Đó chính là lập trường dân tộc chủ nghĩa của Tống Nho, cũng là một trong
những lý do để bài xích Phật giáo. Nhưng Phật giáo thời kỳ này đã được hoàn
thiện hơn trong quá trình Trung Quốc hóa và đã trở thành tôn giáo của rộng rãi
người Trung Quốc và những hoạt động trong xã hội lôi kéo được đa số các tầng
lớp nhân dân. Thế nên những nho sĩ chủ trương bài xích Phật giáo sau đó lại
quay ngược lại, thông qua tìm hiểu nghiên cứu thư điển Phật giáo, biết đến đạo
Phật, thậm chí làm tín đồ Phật giáo và trở thành cư sỹ tại gia.

Điều đó có ý nghĩa rất lớn trong việc đánh dấu vai trò của người cư sỹ trí thức
trong hoạt động của Phật giáo là bởi những Nho sĩ trí thức thông qua tìm hiểu
Phật pháp và bàn luận thư tịch đã thúc đẩy mạnh mẽ quá trình nghiên cứu Phật
pháp của giới trí thức đương thời và góp phần làm sâu hơn quá trình đại chúng
hóa Phật giáo.

Như Chu Liêm Khê thường học Phật pháp nơi pháp sư Phật Ấn ở chùa Quy Tông
(Lư Sơn) và pháp sư Thường Thông ở chùa Đông Âm; Trương Hoành Lương cũng
học nơi pháp sư Thường Thông tiếp nhận tư tưởng Phật học rồi cùng bàn luận về
thuyết Lý Tính với Trình Minh Đạo; Trình Minh Đạo và Trình Y Xuyên cũng tham
Thiền và nghiên cứu hai bộ Kinh Hoa Nghiêm và Kinh Lăng Già nhưng ảnh
hưởng không lớn lắm;

Ngay đến Chu Hy là một đại học giả của Nho học thời Tống cũng có liên quan
đến Phật giáo, thích nghiên cứu “Đại Huệ Ngữ Lục” của pháp sư Đại Huệ Tông
Cảo, đồng thời cũng yêu thích tư tưởng của pháp sư Ngưỡng Sơn Linh Hựu thời
Đường.

Lịch sử Phật giáo Trung Quốc - Phần 7
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/lich-su-phat-giao-trung-quoc-phan-7.html



Trương Thương Anh thời Bắc Tống vì để phản bác bài Phật luận của Âu Dương
Tu mà viết “Hộ Pháp Luận” chủ trương Tam giáo nhất trí, không tồn tại mâu
thuẫn, tể tướng nhà Tống là Lý Cương cũng viết “Tam Giáo Luận” để trình bày
những quan điểm về tam giáo nhất trí; hoàng đế Hiếu Tông thời Nam Tống học
Phật nơi pháp sư Đại Huệ Tông Cảo, sau khi thoái vị bèn viết “Nguyên Đạo
Luận” để phản bác “Nguyên Đạo” của Hàn Dũ thời Đường, chủ trương điều hòa
tam giáo.

Tóm lại, những nho sĩ đời Tống tôn nho bài Phật là cảm tính dụng sự mà đem
Phật giáo xem như là tôn giáo ngoại lai để bài xích; nhưng sau đó nhận thức
được nội dung và bản chất của cả hai thì dùng thái độ cùng học tập điểm tốt và
điều hòa tam giáo. Tác phẩm “Tam Giáo Bình Tâm Luận” của Lưu Mịch thời nhà
Nguyên cũng là đi theo đường hướng đó để luận thuật lại quan hệ của tam giáo
thời Nguyên.

Phật giáo thời Tùy – Đường trước đó thì những hoạt động giáo hóa xã hội chỉ
hạn chế trong phạm vi tăng ni xuất gia, nhưng đến thời Tống đã có một số cư sỹ
trí thức bắt đầu nhiệt tâm tham gia các Phật sự đóng vai trò trung gian trong
việc kết nối tăng ni và xã hội;

Thông qua những tác phẩm của họ tư tưởng Phật giáo được phổ cập hóa và đại
chúng hóa càng sâu rộng. Thời Bắc Tống Chân Tông có Dương Ý; Nhân Tông và
Anh Tông có Tô Đông Pha; thời Thần Tông có Dương Kiệt, Vương An Thạch, Văn
Ngạn Bác, Tư Mã Quang, hình thành nên một tầng lớp trí thức tích cực nghiên
cứu Phật học. Chính sự phát triển của cư sỹ Phật giáo như vậy không chỉ thúc
đẩy xã hội đương thời mà còn có ảnh hưởng rất lớn đối với hậu thế.

5. Tịnh Độ Tông và kết xã niệm Phật

Tịnh Độ Tông thời Tống không phải là một tông môn hoạt động độc lập mà học
giả Tịnh Độ Tông đương thời đều là các bậc danh tăng của các tông Thiền, Giáo
(Thiên Thai và Hoa Nghiêm), Luật; trong đó hoạt động mạnh nhất là các tăng
nhân của Thiên Thai Tông.

Thiên Thai Tông thời Trung Đường làm chú giải cho Tam đại bộ và lấy đó làm
giáo nghĩa trung tâm; Thiên Thai Tông thời Triệu Tống thì nghiên cứu Ngũ tiểu
bộ và lấy đó làm tiêu điểm; ban đầu, đại sư Thiên Thai nghiên cứu “Quán Kinh
Sớ” rồi đem những thực tiễn hạnh nghi trong sớ này xếp lên hàng đầu, có thể
thấy Thiên Thai Tông thời Tống vô cùng coi trọng Tịnh Độ.

Pháp sư Từ Vân Tuân Thức (960 – 1032) có một số trước thuật về Tịnh Độ giáo
như “Vãng Sinh Tịnh Độ Sám Nguyện Nghi”, “Vãng Sinh Tịnh Độ Quyết Nghi

Lịch sử Phật giáo Trung Quốc - Phần 7
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/lich-su-phat-giao-trung-quoc-phan-7.html



Hạnh Nguyện Nhị Môn”, “Tây Phương Lược Truyện” (đã mất). Pháp sư Tứ Minh
Tri Lễ (960 – 1028) có viết “Diệu Tông Sao” để giải thích “Quán Kinh Sớ” của
Thiên Thai đại sư. Pháp sư Cô Sơn Trí Viên (972 – 1022) có viết “A Di Đà Kinh
Sớ”, “Tây Tư Sao”, “Quán Kinh Sớ San Chính Ký”.

Tịnh Độ Giáo của Thiên Thai Tông thời Triệu Tống cũng không chia riêng biệt
tông phái, một số danh tăng của tông Thiên Thai dưới hệ thống các pháp sư
Tuân Thức, Tri Lễ, Trí Viên cũng đều tu trì theo giáo pháp Tịnh Độ và là những
nhân vật thâm tín Phật Di Đà.

Trong đó có pháp sư Giang Trạch Anh có viết “Tịnh Độ Tu Chứng Nghĩa”; pháp
sư Tông Hiểu (1151 – 1214) cũng tuyển chọn một số tài liệu về Tịnh Độ Giáo
viết thành “Lạc Bang Văn Loại” và “Lạc Bang Di Cảo” kể về truyện ký của
những nhân vật vãng sinh Tịnh Độ gồm cả tăng lẫn tục và xác lập thuyết Lục tổ
liên xã nối tiếp nhau bắt đầu từ thủy tổ Huệ Viễn truyền cho các pháp sư Thiện
Đạo, Pháp Chiếu, Thiếu Khang, Thường Tỉnh, Tông Trách.

Về công tác biên soạn vãng sinh truyện bắt đầu từ cuốn “Tịnh Độ Thụy ứng San
Truyện” của pháp sư Thiếu Khang thời Đường, đến thời Tống theo dòng phát
triển của Tịnh Độ giáo lại càng có nhiều bộ, đầu tiên là pháp sư Phi Sơn Giới
Châu thời Bắc Tống viết “Tịnh Độ Vãng Sinh Truyện”; Thị lang Vương Cổ viết tập
kế tiếp tên là “Tân Tu Vãng Sinh Truyện”; năm Đoan Bình thứ 3 đời Nam Tống
Lý Tông (1236) pháp sư Tứ Minh Hải Ấn biên soạn lại bộ “Vãng Sinh Tịnh Độ Bảo
Châu Tập”, rồi viết thành 12 quyển “Tịnh Độ Vãng Sinh Tập”;

Pháp sư Đại Thạch Chí Bàn căn cứ vào những tư liệu đó soạn bộ 54 quyển “Phật
Tổ Thống Ký”, trong đó có phần “Tịnh Độ Lập Giáo Chí”, pháp sư hấp thụ tư
tưởng Lục tổ tương truyền của pháp sư Tông Hiểu rồi kiến lập thuyết Thất tổ
gồm sơ tổ Lư Sơn Huệ Viễn, nhị tổ Trường An Thiện Đạo, tam tổ Nam Nhạc Thừa
Viễn, tứ tổ Trường An Pháp Chiếu, ngũ tổ Tân Định Thiếu Khang, lục tổ Vĩnh
Minh Diên Thọ, thất tổ Chiêu Khánh Thường Tỉnh;

Tiếp nối Thất tổ là Liên xã thập bát hiền và câu truyện về 123 người vãng sinh
gồm cao tăng, tỳ kheo ni, tạp chúng, công khanh, sĩ thứ, kĩ nữ, người đánh cá,
ăn mày.

Trong các vị danh tăng của Luật tông hoằng truyền Tịnh Độ phải nhắc đến pháp
sư Đại Trí Luật Sư Nguyên Chiếu ở chùa Linh Chi cùng các môn hạ của pháp sư.
Lúc pháp sư Nguyên Chiếu nằm bệnh, đọc được “Thập Nghi Luận” của Thiên
Thai, do đó mà thâm nhập pháp môn Tịnh Độ, rồi phát lời thệ nguyện suốt đời
“sinh hoằng Tỳ Ni, tử quy an dưỡng”. Pháp sư có viết hai bộ “Quán Vô Lượng
Thọ Kinh Nghĩa Sớ” và “A Di Đà Kinh Nghĩa Sớ”.

Lịch sử Phật giáo Trung Quốc - Phần 7
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/lich-su-phat-giao-trung-quoc-phan-7.html



Môn hạ của pháp sư có hai vị Dụng Khâm và Giới Độ, mỗi người đều căn cứ theo
bộ “Quán Vô Lượng Thọ Kinh Nghĩa Sớ” của thầy để làm một bộ “Bạch Liên Ký”
của riêng mình để hoằng dương học thuyết của thầy. Do vì Tịnh Độ giáo của
pháp sư Nguyên Chiếu đề xướng xuất phát nguồn từ Tịnh Độ giáo của Thiên
Thai Tông, nên trong tác phẩm “Quán Vô Lượng Thọ Kinh Nghĩa Sớ” đề cao Lý
quán niệm Phật và Sự tướng niệm Phật; nhưng cũng tiếp nhận ảnh hưởng từ
thuyết “chuyên tạp nhị tu” của pháp sư Thiện Đạo.

Vì vậy, trong tác phẩm “A Di Đà Kinh Nghĩa Sớ”, pháp sư khuyên tu biệt thời trì
danh niệm Phật (chia thời niệm Phật). Pháp sư cho rằng chia hạnh nghiệp niệm
Phật làm: Sự – Lý – Quán – Xưng, là phương tiện để tiếp ứng các loại căn cơ,
không thể chấp trước. Do đó bản thân pháp sư Nguyên Chiếu cũng có tư tưởng
dung hợp các tông, kiêm tu trì Luật tông và Tịnh Độ.

Tịnh Độ Giáo Trung Quốc thời Tống tương đối phát triển và được phổ biến sâu
rộng, sau được các tăng nhân Nhật Bản truyền về chùa Dũng Tuyền ở Đông
Kinh, có đóng góp lớn lao đối với sự hưng khởi của Tịnh Độ Giáo ở Nhật Bản thời
kỳ Liêm Thương.

Từ lập trường của Thiền gia mà cổ xúy tín ngưỡng Tịnh Độ, có thể tính bắt đầu
từ pháp sư Vĩnh Minh Diên Thọ nước Ngô Việt thời Ngũ Đại. Pháp sư có viết một
bộ “Vạn Thiện Đồng Quy Tập”, pháp sư tiếp nhận tư tưởng trong “Tịnh Độ Từ Bi
Tập” của pháp sư Từ Mẫn Tam Tạng thời Đường, chủ trương giáo thuyết dung
hợp Thiền – Tịnh.

Sau đó Thiền Tông thời Tống có các pháp sư như Tông Trách, Tông Bản, Pháp
Tú, Nghĩa Hoài đều chịu ảnh hưởng của tư tưởng trong “Vạn Thiện Đồng Quy
Tập” của pháp sư Vĩnh Minh và trở thành những người điều hòa Thiền – Tịnh, do
đó theo cùng với sự hưng thịnh của Thiền Tông vào cuối thời Tống thì những
người tu pháp niệm Phật Thiền kết hợp tương đối nhiều.

Tịnh Độ giáo ở Nhật Bản trong thời kỳ Liêm Thương (1192 – 1333) do sự phế lập
và lựa chọn về quan điểm giáo học khác nhau mà từ Thiên Thai Tông Nhật Bản
phát sinh ra hai phái Tịnh Độ Tông và Tịnh Độ Chân Tông. Nhưng nhân sĩ triều
Tống ở Trung Quốc Đại Lục thì Tịnh Độ Giáo được lưu hành trong ba tông
Thiền, Giáo, Luật, trở thành hạnh nghi chung của các tông, cũng chính vì vậy
mà dung hợp các điểm sai biệt giữa các tông.

Tư tưởng và tín ngưỡng vào Tịnh Độ giáo thời Tống xuất phát từ những nghiên
cứu trong bộ “Quán Vô Lượng Thọ Kinh Sớ” của đại sư Thiên Thai Trí Giả, ở vùng
Lưỡng Chiết dần hình thành nên hình thức kết liên xã tập thể tăng ni và cư sỹ
cho đến thứ dân đại chúng cùng nhau tu trì, hình thành các niệm Phật đoàn. Ở

Lịch sử Phật giáo Trung Quốc - Phần 7
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/lich-su-phat-giao-trung-quoc-phan-7.html



vùng Giang Nam phong trào đó tuy đã có từ thời Đường, do các pháp sư Trí Anh,
Thần Thái, Thần Hạo tổ chức nhưng đến thời Tống mới dần trở nên hưng thịnh.

Ví như, đại sư Tỉnh Thường ở chùa Thiều Khánh (Hàng Châu) lập Tịnh Hạnh xã;
pháp sư Từ Vân Tuân Thức lập Tịnh Nghiệp hội ở chùa Tứ Minh Bảo Vân; pháp
sư Tứ Minh Tri Lễ ở Diên Khánh viện đều tổ chức hội niệm Phật thí giới vào ngày
rằm tháng Hai hằng năm để kết thiện duyên đạo tục, thường có hàng vạn người
tham dự. Kết xã niệm Phật ở viện Diên Khánh đặt 210 người làm hội thủ, mỗi
người hội thủ lại làm quản chúng của 48 vị xã hữu (bạn tu).

Những đệ tử sau khi cầu được lịch niệm Phật sám nguyện thì theo pháp sư đã
định để xưng niệm danh hiệu Phật A Di Đà, rồi đem số lần niệm Phật mỗi pháp
sư đều ghi vào trong lịch, đợi đến ngày rằm tháng Hai khi Pháp hội bắt đầu thì
mang lịch cùng tịnh tài 48 đồng tiền đến dâng ở viện Diên Khánh. Nếu có người
xã hữu vãng sinh thì người hội thủ báo lại tên về viện Diên Khánh, đồng thời cho
mời 999 người, mỗi người niệm ngàn câu Phật hiệu; đến khi Pháp hội thì toàn
thể đại chúng lại vì người vãng sinh mà cùng niệm Phật.

Đó là đoàn Tịnh nghiệp vạn người thệ nguyện suốt đời niệm Phật để nguyện
sinh Tây phương Tịnh Độ. Không lâu sau, pháp sư Tứ Minh Diên Khánh viện mở
rộng thành đạo tràng thập phương, cuối thời Bắc Tống cho xây Tịnh Độ viện ở
phía Tây để làm đạo tràng Tịnh Độ trong thời gian dài.

Trong viện bố trí tượng Di Đà cao trượng lục, hai bên là hai vị Quán Âm và Thế
Chí đứng hầu, bao quanh bốn bên là hồ sen, đối diện với hồ sen có 16 phòng,
mỗi phòng đều an trí tượng Tam Thánh để làm nơi tu sám và Thiền quán lâu dài
gọi là Thập lục quán đường. Trong suốt thời Tống, tại vùng Lưỡng Chiết, Thập
lục quán đường trong chùa viện của Thiên Thai Tông đều là đạo tràng để thực
tiễn tu hành Tịnh Độ giáo, hình thức này cũng ảnh hưởng sang cả Nhật Bản.

Ngoài ra còn có pháp sư Linh Chiếu ở giáo viện Siêu Quả Hoa Đình tổ chức Tịnh
Độ hội niệm Phật bảy ngày, hội chúng đạo tục thường lên đến ba vạn người.

Pháp sư Đạo Thâm ở Hồ Nam vào ngày 23 hằng tháng cũng tổ chức Tịnh Nghiệp
hội, mỗi lần tổ chức cũng lên đến mười nghìn người. Lại có cư sỹ Bằng Tiếp tự
viết Tây Phương Lễ Văn Di Đà Sám Nghi rồi kết xã niệm Phật Tịnh Độ ở ngay tại
quê mình, dùng gỗ chiên đàn để chế tác tướng cửu phẩm cõi Tây phương, rồi lại
cho in Đại Tạng Kinh và tiểu tạng Tứ đại bộ kinh, mỗi tạng 48 bản tặng cho các
chùa lớn trong nước.

Lại có cư sỹ Quỹ Định Quốc thường niệm Phật, đọc kinh điển Tịnh Độ, kết Tây
Quy xã để khuyên người niệm Phật. Đầu năm Gia Thái đời Tống Ninh Tông

Lịch sử Phật giáo Trung Quốc - Phần 7
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/lich-su-phat-giao-trung-quoc-phan-7.html



(1201), xây Tịnh Độ viện ở chùa Huệ Quang, trong hồ xây tháp đá để người dân
thờ bình cốt. Rồi in tặng niệm Phật đồ để kết thiện duyên khuyên người niệm
Phật, định lệ thường tổ chức tụng kinh niệm Phật vào ngày mùng 2 và ngày
mùng 8 hằng tháng.

Những ví dụ trên cho chúng ta biết sự thịnh hành của phong trào kết xã niệm
Phật trong Phật giáo giới Trung Quốc từ thời Bắc Tống đến thời Nam Tống. Do vì
có sự ngoại hộ kiền thành của tầng lớp tri thức Phật tử, hoặc dùng sách bút
hoặc tài thí để trợ giúp sự nghiệp kết xã niệm Phật, khiến pháp duyên được mở
rộng, lôi kéo hàng vạn quần chúng nhân dân tham gia, nên Tịnh Độ giáo được
phổ cập đến tất cả các tầng lớp trong xã hội.

Nhưng trong giới lãnh đạo, các niệm Phật xã đương thời vẫn tồn tại một số vấn
đề vượt ra ngoài khuôn khổ. Như Bạch Vân Tông do Sa-môn Thanh Giác sáng
lập ở chùa Bảo Vân Lạc Dương và Bạch Liên Tông do Sa-môn Tử Nguyên ở viện
Diên Tường Mãn Châu là những ví dụ điển hình.

Ban đầu cũng nghiêm cấm các tổ chức Phật giáo tại gia ăn uống rượu thịt, tổ
chức lễ nghi mang tính hình thức, dần dần là nguyên nhân khiến quan phủ can
thiệp và dẹp bỏ. Nhưng những tổ chức như vậy hoạt động rất mạnh từ sau thời
Nam Tống đến thời Nguyên.

Còn tiếp...

Tác giả: Thượng tọa TS Thích Giải Hiền soạn dịch Trích sách: Lịch sử Phật
giáo Trung Quốc

Lịch sử Phật giáo Trung Quốc - Phần 7
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/lich-su-phat-giao-trung-quoc-phan-7.html

https://tapchinghiencuuphathoc.vn/tag/lich-su-phat-giao-trung-quoc
https://tapchinghiencuuphathoc.vn/tag/lich-su-phat-giao-trung-quoc

