
Góp phần vào việc nghiên cứu lịch sử PGVN thế
kỷ thứ 5 (P.1)

ISSN: 2734-9195   16:08 02/04/2024

Nghiên cứu về lịch sử Phật giáo Việt nam thời kỳ du nhập, người ta nhận thấy
một khiếm khuyết đáng chú ý, đấy là, giai đoạn giữa những thế kỷ...

Nghiên cứu về lịch sử Phật giáo Việt Nam thời kỳ du
nhập, người ta nhận thấy một khiếm khuyết đáng chú
ý, đấy là, giai đoạn giữa những thế kỷ thứ tư và thứ sáu
hầu như là một giai đoạn trống không vắng bóng
những công tác và hoạt động Phật giáo, nếu cứ theo
thành quả truy tìm của phần lớn những tác giả hiện
đại.

Trần văn Giáp chẳng hạn trong bản nghiên cứu khá lôi cuốn Le Bouddhisme en
Annam des origins au XIIIe siècle của ông đã không nói gì hết về cái thời gian
giữa những năm khi Ma ha kỳ vực trở về Ấn độ vào khoảng năm 306 và năm
580 khi Tỳ Ni Đa Lưu Chi đến ở tại nước ta.(1)

Điều đáng ngạc nhiên hơn nữa là, ông đã không kể đến ngay cả cái tên Đàm
Hoằng, mà tác giả bài Phật giáo nam lai khảo năm năm trước đó đã dẫn ra và
chính ông đã biết tới, khi ông phê bình những kết luận của tác giả vô danh của
bài nghiên cứu vừa nói, mà riêng về Đàm Hoằng ông đã viết, “…et son séjour
au Tonkin n’est pas connu jusqu’ici”.(2)

Góp phần vào việc nghiên cứu lịch sử PGVN thế kỷ thứ 5 (P.1)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/lich-su-phat-giao-viet-nam-3-2024.html

https://tapchinghiencuuphathoc.vn/ba-duc-phap-chu-va-dam-dai-lich-su-phat-giao-viet-nam.html


Mười năm sau, thầy Mật Thể cũng không bổ khuyết thêm gì cho khoảng trống
ấy với cuốn sách Việt nam Phật giáo sử lược của thầy. Không những thế, thầy lại
đưa ra những nhận xét sai lầm về tình trạng Phật giáo của giai đoạn đó, tạo nên
những tiền lệ phê bình lịch sử khá nguy hiểm.

Thầy viết, “Năm 225-226 cũng có một người nước Nhục chi (Indoscythe) tên là
Kalyanaruci tới Giao châu, dịch kinh Pháp hoa tam muội. Tuy nhiên ở Giao châu
từ ấy đến hết thời Bắc thuộc lần thứ hai (43-544) sang đến nhà Tiền Lý (544-
548) rồi đến đầu thời Bắc thuộc lần thứ ba (608-939) Phật giáo vẫn còn ở thời
kỳ phôi thai, tuy có tăng sỹ, có chùa, nhưng đó mới chỉ là một điều kiện tôn giáo
tín ngưỡng thôi.

Vì bấy giờ ta ảnh hưởng trực tiếp với Ấn độ hơn là với Tàu; bởi vậy trong một
thời gian khá dài ấy, ngoài mấy người Ấn độ thông chữ Hán dịch kinh, còn
không thấy ai dịch nữa và cũng chẳng có một ai sang Tàu cầu kinh chữ Hán,
nền Phật giáo trong thời ấy có lẽ chỉ là hình thức hơn là tinh thần”(3).

Góp phần vào việc nghiên cứu lịch sử PGVN thế kỷ thứ 5 (P.1)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/lich-su-phat-giao-viet-nam-3-2024.html



Nói nhận xét này là một nhận xét sai lầm, không những vì những dữ kiện còn lại
đã phản chứng một kết luận như vậy, như người đọc sẽ thấy dưới đây, mà còn
vì nó chứng tỏ thầy Mật Thể đã quên hẳn cái vai trò của nước ta và nhân dân ta
trong việc hoằng dương Phật giáo ở Tàu, nhất là ở vào cái giai đoạn vừa kể.

Nói nhận xét đó tạo nên những tiền lệ phê bình lịch sử khá nguy hiểm, bởi vì
cho đến nay sau gần ba mươi năm ngày Việt nam Phật giáo sử lược ra đời,
người ta cũng vẫn an nhiên lập lại nó một cách đáng tò mò, chứng tỏ sự không
có, hay ngay cả sự không biết đến, những tiến bộ trong công tác nghiên cứu
lịch sử Phật giáo Việt nam.

Trường hợp thầy Thích Đức Nhuận là một thí dụ. Trong một bài báo gần đây
nhan đề Đạo Phật Việt đăng trên tạp chí này, thầy chép y lại cái đoạn văn vừa
dẫn của thầy Mật Thể, nhưng không biết vì lý do gì thầy lại không nói cái xuất
xứ của nó.

Chúng tôi cho chép lại đây câu của thầy Đức Nhuận, để người đọc tự so sánh
lấy:

“Năm 225-226 cũng có một người ngoại quốc, tên là Kalyanaruci (Thiện hỹ- hay
Chân hỷ, chứ không phải là Thiện hữu như thầy Đức Nhuận đã cho), tới Giao
châu dịch kinh Pháp hoa tam muội (Saddharma-ma-pundarikà – samàdhi –
sùtra, chứ không phải Saddharma-samadhi sùtra như đã cho). Dù sao đạo Phật
vẫn ở thời kỳ phôi thai. Ngoài mấy vị sư Ấn độ, thông chữ Hán dịch kinh, còn
không thấy ai dịch cả. Đạo Phật thời ấy chỉ mới phát triển phần hình thức, chứ
thực chất thì chưa có ảnh hưởng gì trong nếp sống nhân gian”(4).

Đứng trước những thiếu sót và sai lầm này của những tác giả vừa kể, chúng tôi
thấy, chúng cần phải được sửa sai, trước nhằm xác định lại lịch sử biến chuyển
và phát triển của nền Phật giáo Việt nam và sau nhằm đóng góp ít nhiều vào
việc nghiên cứu đời sống trí thức tôn giáo của dân tộc tra trong những thế kỷ
khi đang phải đấu tranh cho việc dành lại chủ quyền.

Sự thiếu sót và sai lầm của họ phần lớn đến từ việc họ đã không sử dụng tài liệu
lịch sử Trung quốc và Phật giáo Trung quốc một cách chín chắn và toàn triệt,
một việc, mà chính Trần Văn Giáp đã vạch ra, khi ông nhận xét bài Phật giáo
nam lai khảo nói trên.

Do thế, những bàn cãi và dữ kiện dưới đây sẽ phần lớn dựa vào và lấy ra từ
những tư liệu lịch sử và Phật giáo Trung quốc, nhất là hai bản văn Cao tăng
truyện của Huệ Hạo và Tục cao tăng truyện của Đạo Tuyên.

Góp phần vào việc nghiên cứu lịch sử PGVN thế kỷ thứ 5 (P.1)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/lich-su-phat-giao-viet-nam-3-2024.html



Tất nhiên ngay cả khi muốn dựa vào những tư liệu lịch sử và Phật giáo Việt
nam, chúng ta cũng không thể tìm ra một mô tả thành văn nào về giai đoạn ấy,
như Hoàng Xuân Hãn đã nhận thấy một cách tổng quát, khi ông viết trong cuốn
Lý Thường Kiệt, “Lịch sử Phật giáo nước ta từ ban đầu đến lúc phái Thiền tông
xuất hiện, không được biết rõ nữa, vì không ai biên chép lại”(5).

Điều này rất có thể là một lý do khác cho sự xuất hiện những thiếu sót và sai
lầm trên. Cuốn Đại nam thuyền uyển truyền đăng lục chẳng hạn, trong khi báo
cáo lại những mô tả của Thiền sư Thông Biện (1134) về lịch sử Phật giáo nước
ta từ khởi nguyên cho tới triều Lý, đã cho thấy là, sau lúc xác nhận sự có mặt
của hai phái giáo tôn và thiền tôn, và đồng nhất sự bắt đầu của giáo tôn với
Mâu Bác và Khương Tăng Hội và của thiền tôn với Tì ni đa lưu chi, Thông Biện
đã không cho biết gì thêm hết về cái giai đoạn lịch sử Phật giáo giữa năm 280
khi Khương Tăng Hội mất và năm 580 khi Tì Ni Đa Lưu Chi đến Việt nam.

Sự khiếm khuyết kể trước như vậy phải coi là có một lịch sử khá lâu dài bao
gồm gần mười thế kỷ. Những nghiên cứu của chúng tôi dưới đây không tự nhìn
như những nghiên cứu về toàn cả giai đoạn những năm 280-580. Ngược lại,
chúng chỉ nhằm đóng góp một ít vào việc nghiên cứu tình trạng Phật giáo nước
ta vào thế kỷ thứ năm, hay đúng hơn, vào khoảng giai đoạn giữa những năm
427-527, khởi đầu với việc đến Việt nam của Đàm Hoằng và kết thúc với cái
chết vào năm 527 của Đạo Thiền, vị luật sư đầu tiên của nền Phật giáo nước ta.

Về Đàm Hoằng, như đã nói, tác giả bản Phật giáo nam lai khảo đã có dịp nhắc
đến. Về Huệ Thắng và Đạo Thiền, thì cho đến nay chỉ độc một mình tác giả cột
nghiên cứu lịch sử Phật giáo Việt nam trong cuốn Phật giáo đại từ điển của
Nguyệt vọng Tín hạnh có nói sơ qua thôi, còn không một ai đề cập đến, và vì chỉ
nói sơ qua, tác giả cột đó cũng không làm gì hơn là tóm tắt những dữ kiện từ
Huệ Hạo và Đạo Tuyên một cách rất sơ sài(6).

(I)

Cứ vào chính lời tựa của Ông, thì Đạo Tuyên viết xong bản Tục cao tăng truyện
vào năm 645, chứa đựng tiểu sử của 331 hay 340 vị cao tăng của lịch sử Phật
giáo Trung quốc từ khoảng thế kỷ thứ năm cho đến tiền bán thế kỷ thứ 7, đồng
thời liệt ra thêm 160 vị khác trong liên quan với 340 vị trên.

Tuy thế, nếu ta phân tích chính ngay nội dung của bản văn này, như nó xuất
hiện ngày nay, thì 1) nó chứa đựng không phải 311 hay 340 vị, mà đến tới 485
vị, phụ thêm với việc liệt ra 219 vị khác, chứ không phải 160, như theo lời tựa;
2) tiểu sử của một số vị trong 485 vị ấy lại kéo dài cho đến năm 664, như
trường hợp sự có mặt của bản tiểu sử của Huyền Tráng chết vào năm 664.

Góp phần vào việc nghiên cứu lịch sử PGVN thế kỷ thứ 5 (P.1)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/lich-su-phat-giao-viet-nam-3-2024.html

https://thuvienhoasen.org/images/file/3fc7eJ1G0QgQAOUl/lichsu-pgvn-thichthienhoa.pdf


Do vậy, người ta phải giả thiết là, bản Tục cao tăng truyện chắc hẳn đã được
Đạo Tuyên viết xong trong những phần chính của nó vào khoảng năm 645, như
lời tựa đã báo cáo, nhưng đã được ông tiếp tục hiệu đính và gia thêm cho đến
những năm trước khi ông chết vào năm 667.

Trong số 485 vị của bản văn này, Đạo Tuyên đã bao gồm tiểu sử của hai vị cao
tăng, được ông xác định là “Người Giao chỉ”, đây là tiểu sử của Thích Huệ Thắng
của cuốn thứ 16 và của Thích Đạo Thiền của cuốn thứ 21.

Huệ Thắng được Đạo Tuyên xếp vào hạng những người “tập thiền” và tiểu sử
của Huệ Thắng lại xuất hiện ngay cả trước bản tiểu sử của Bồ đề Đạt Ma, một
điều rất lôi cuốn, nhất là khi nhìn nó dưới ánh sáng của vấn đề vị sư tổ của nên
thiền học nước ta, mà từ thế kỷ thứ 11 cho đến bây giờ thường qui hội cho Tì Ni
Đa Lưu Chi. Đạo Tuyên đã viết như thế này về thân thế và sự nghiệp của Huệ
Thắng: Tục cao tăng truyện ĐTK 2060, 550c8-17:

“Thích Huệ Thắng, Giao chỉ nhân, trú Tiên châu sơn tự, tê độn lâm trạch, nhàn
phóng vật biểu, tụng pháp hoa nhật kế nhất biến, khi yên niên tự, y thực tiết
ước, tùy thân du nhiệm. Tùng ngoại quốc luận sư Đạt ma Bồ đề, học chư quán
hạnh, nhất nhập tịch định, chu thần nãi khỉ.

Bành thành Lưu Hội (bk. Tích) xuất thủ Nam hải, văn phong khiển thỉnh, huề dự
đồng qui, nhân trú U tê tự, thao minh bi thái, thường thị như ngu. Cửu xử giả
trọng chi, thiền học giả kỉnh mỹ. U tê tự trung, tuyệt vô thực điều, duy tư phân
vệ, đại tuân thanh kiệm. Vĩnh minh ngũ niên, di khế Chung sơn Duyên hiền tinh
xá. Tự thiếu cập lão, tâm trinh chính yên. Dĩ thiên giám niên trung tốt, xuân thu
thất thập”.

“Thích Huệ Thắng, người Giao Chỉ, ở chùa Tiên Châu sơn, lánh ngụ rừng đàm,
thoát vượt ngoại vật, tụng kinh Pháp Hoa, ngày kể một lần, nên trải năm rất
uẩn súc. Y thực tiết ước, tùy thân vui dùng. Theo luận sư nước ngoài Đạt ma Bồ
đề, học những quán hạnh. Mỗi khi vào định, hết ngày mới dậy. Lưu Hội từ Bành
thành ra lấy Nam hải, nghe tiếng đến mời, đem theo cùng về, nhân thế mà đến
ở chùa U tê.

Tuy bên trong thì tài giỏi thông minh, Ngài thường tỏ ra như ngu độn, kẻ ở lâu
quý trọng Ngài, kẻ học thiền kỉnh mỹ Ngài. Trong khi ở chùa U tê, Ngài không
bao giờ đòi ăn, chỉ sống nhờ khất thực, hoàn toàn theo sự thanh kiệm. Năm
Vĩnh minh thứ 5, dời đến ở tịnh xá Duyên hiền núi Chung. Từ nhỏ đến già, lòng
Ngài trinh chính. Đến khoảng năm Thiên giám thì mất, thọ 70 tuổi”.

Góp phần vào việc nghiên cứu lịch sử PGVN thế kỷ thứ 5 (P.1)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/lich-su-phat-giao-viet-nam-3-2024.html



Năm 502 tướng Tiêu Diễn lật đổ nhà Tề, lập nên nhà Lương và sưng là Lương Vũ
đế, đặt niên hiệu là Thiên Giám trải dài từ năm 502 cho đến năm 517. Như vậy,
nếu Huệ Thắng mất “trong khoảng Thiên Giám” và thọ đến 70 tuổi, thì năm
sinh của Ngài tất phải rơi vào khoảng những năm 432-449. Để tiện việc bàn cãi,
chúng ta có thể đặt niên đại Ngài vào khoảng 440-510. Ngài ở chùa Tiên Châu
sơn, tụng kinh Pháp hoa, và theo học quán hạnh với luận sư Đạt ma Bồ đề. Về
tung tích luận sư này, chúng ta không biết rõ gì lắm.

Trong Đại Đường nội điển lục, Đạo Tuyên cho biết là, Đạt ma Bồ đề có dịch một
bộ luận dưới tên Niết bàn luận, ông thêm là, ông không rõ, nó được dịch vào đời
vua nào, tuy rằng nó phải được dịch vào đời Hậu Ngụy, nghĩa là vào những năm
trước năm 530, nếu cứ vào một bản mục lục trước đời Đường, Khai nguyên
Thích giáo lục do Trí Thăng viết năm 730 cũng lập lại những mẫu tin này của
Đạo Tuyên, nhưng thêm là, “…phục hữu Niết bàn luận tam quyển, diệc đề Đạt
ma Bồ đề dịch, tầm văn nãi thích tiền luận, hoặc nghi thị nhân tạo dã”.(7)

Như thế, vào khoảng đầu thế kỷ thứ tám người ta đã nghi, Niết Bàn luận là một
tác phẩm của Đạt ma Bồ đề. Trí Thăng cũng đồng ý coi Đạt ma Bồ đề thuộc đời
Hậu Ngụy, tuy Ngụy đây là “Ngụy mạt”, nghĩa là khoảng những năm cuối trước
năm 530. Ngày nay, trong bản in Đại chính của Đại tạng kinh, bản Niết bàn luận
do Đạt ma Bồ đề dịch vẫn đang còn và được đánh số ĐTK 1527.

Chúng ta dĩ nhiên không thể chắc chắn là dịch giả Đạt ma Bồ đề này có phải là
luận sư Đạt ma Bồ đề, mà Huệ Thắng theo học những quán hạnh hay không,
nhất là khi không một tiểu sử nào về ông được viết. Tuy thế, nếu vào đầu thế kỷ
thứ tám, bản Niết bàn luận đã nghi là một tác phẩm của Đạt ma Bồ đề, bởi vì,
như Trí Thăng đã nhận thấy, nó không gì hơn là một bình giải bản Niết bàn luận
của Thế Thân, nếu vậy, Đạt ma Bồ đề này phải là một Luận sư, hay ít nhất một
kẻ ưa thích Luận tạng. Với kết luận này, ông ta chắc hẳn phải đồng nhất với
Luận sư Đạt ma Bồ đề của Huệ Thắng.

Dù bằng trường hợp nào đi nữa, cho đến khi Lưu Hội ra lấy Nam hải, Huệ Thắng
đã ở tại chùa Tiên châu sơn và học tập quán hạnh với Đạt ma Bồ đề. Thế thì,
Lưu Hội ra lấy Nam hải vào lúc nào? Cứ vào chính bản tiểu sử của Lưu Hội trong
Nam tề thư quyển 40 tờ 5b-6b thì Lưu Hội, tuy đã sung tướng với Tiêu Đạo
Thành, kẻ lập ra nhà Tề, nhiều lần, đã không bao giờ được nói đến việc “xuất
thủ Nam hải”. Không những thế, chữ Hội trong Nam Tề thư thì được viết như[8]*
còn trong Tục cao tăng truyện thì như(9)** hay được đổi thành chữ Tích.

Tất cả những im lặng mập mờ này thực làm khó khăn sự xác định việc “ra lấy
Nam hải” của Lưu Hội hay Lưu Tích. Điều may mắn là, vì nhà Tề do Tiêu Đạo
Thành lật đổ nhà Tống lập nên vào năm 479, nên chắc chắn vào khoảng những

Góp phần vào việc nghiên cứu lịch sử PGVN thế kỷ thứ 5 (P.1)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/lich-su-phat-giao-viet-nam-3-2024.html



năm chung quanh năm 489 này Tiêu Đạo Thành phải cử tướng đem quân ra các
thành trước thuộc quyền nhà Tống, để quy phục về với nhà Tề. Địa phận Nam
hải trong bản tiểu sử nói trên rất có thể chỉ địa phận Quảng đông, nhưng cũng
rất có thể gồm luôn cả địa phận miền Bắc nước ta.

Cứ vào Nam Tề thư cũng như những cuốn sử tiêu chuẩn của nước ta thì năm
479 Lý Thúc Hiến được Tiêu Đạo Thành cử làm thứ sử Giao châu. Như vậy, việc
thâu phục những thành phía nam vào đến năm 479 tất đã phải hoàn thành.

Do thế, nếu Lưu Hội hay Lưu Tích của bản tiểu sử của Huệ Thắng là Lưu Hội của
nhà Tề, nếu vậy, thì Lưu Hội ra lấy Nam hải không thể chậm hơn năm 479 và
chắc không trước năm đó bao nhiêu. Chúng ta nhờ đó có thể tạm coi năm 479
như năm(10)*** “Lưu Hội từ Bành thành ra lấy Nam hải” và bắt Huệ Thắng cùng
về Giang đô.

Huệ Thắng như thế ở tại nước ta cho đến năm 479, tức khoảng năm ông 39
tuổi, khi Lưu Hội nghe tiếng và mới dắt về Tàu. Đến Tàu, Huệ Thắng đến ở chùa
U tê. Chùa này, cũng thường gọi là chùa U thê, được dựng nên vào năm 457,
nghĩa là chỉ trước Huệ Thắng đến ở khoảng 20 năm, ở núi Ngưu đầu huyện
Thượng nguyên tỉnh Giang tô bấy giờ, một địa điểm, mà sau này trở nên nổi
tiếng với Pháp Dung và thiền phái của ông, thường được biết như phái Ngưu đầu
thiên.

Trong số những tiên sư của Pháp Dung, Huệ Thắng chắc phải kể là một. Việc
Huệ Thắng bị Lưu Hội “khiển thỉnh” và “huề dự đồng quy”, để đến ở chùa U tê
này hẳn không làm vui lòng Huệ Thắng, nên trong khi ở tại ngôi chùa đấy Huệ
Thắng không những đã “thường tỏ ra như ngu độn, tuy bên trong thì thao lược
thông minh”, mà còn từ chối việc dùng những đồ ăn do chùa cung phụng.

Đạo Tuyên nói là, Huệ Thắng “chỉ sống nhờ phân vệ”. Phân vệ dĩ nhiên là một
phiên âm Trung quốc của chữ pindapata tiếng phạn, và pindapata có nghĩa
những đồ ăn do thí chủ bỏ vào bình bát của chư tăng, mỗi một sáng chư tăng ra
tuần hành xin ăn ở Ấn độ thời xưa và ở những nước tại Đông nam á ngày nay.
Huệ Thắng như vậy khi ở Trung quốc, đã không tham dự vào đời sống của tăng
lữ Trung quốc, ngược lại, nếu chữ phân vệ cho ta một ý niệm gì, thì ý niệm đó
là, Huệ Thắng đã sống một đời riêng, dựa hoàn toàn vào đồ ăn xin được hằng
ngày.

Những chi tiết này đưa đến hai nhận xét đáng chú ý về tình hình Phật giáo nước
ta vào hậu bán thế kỷ thứ năm. Thứ nhất là, Huệ Thắng đã chứng tỏ một sự đề
kháng nào đó như một người Việt Nam đối với việc chiếm đóng Giao chỉ của
Trung quốc bằng cách tỏ ra như ngu độn và không hợp tác với đời sống của

Góp phần vào việc nghiên cứu lịch sử PGVN thế kỷ thứ 5 (P.1)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/lich-su-phat-giao-viet-nam-3-2024.html



tăng lữ Phật giáo Trung quốc.

Thứ hai là, việc Huệ Thắng “chỉ sống nhờ phân vệ”, ngoài ý nghĩa đề kháng, rất
có thể điểm chỉ cho ta thấy nếp sống của tăng già Việt nam vào thế kỷ thứ
năm. Nếp sống ấy là nếp sống tùy thuộc vào sự xin ăn hằng ngày, như chế độ
sống của những nhà sư Phật giáo hiện nay ở những nước phía tây nước ta. Nếp
sống này phải chăng là nếp sống tiêu chuẩn của tăng già Việt nam vào thế kỷ
thứ năm? Trả lời câu hỏi này, chúng ta không thể chắc chắn được.

Tuy thế, cứ vào bản tiểu sử của Đạo Thiền, một đồng đạo trẻ tuổi của Huệ
Thắng, cùng một nếp sống đã được ám chỉ, như ta sẽ thấy dưới đây. Mặt khác,
ngay từ thế kỷ thứ hai cho đến tiền bán thế kỷ thứ ba, Mâu Tử đã cho biết là, sa
môn ở tại nước ta là mặc “áo vải đỏ” “trái với cách ăn mặc, ngược với cách
trang sức thân thể”, những chi tiết mà Ngụy chí viết vào khoảng thế kỷ thứ 4
cũng đã lặp lại cho những sa môn Trung quốc miền Nam những thế kỷ đầu.

Khi Khương Tăng Hội đến Kiến nghiệp, “cách phục sức kỳ dị” của hồ nhân này
cũng được những quan viên Tôn Quyền nhận dạng, và Khương Tăng Hội lại xuất
gia và thọ giới tại nước ta. Vậy thì, ít nhất cho đến hết thế kỷ thứ ba nếp sống
tăng già Việt nam phải là một rập theo nếp sống tăng già của người Ấn độ, nếu
không là Ấn độ Tiểu thừa, nghĩa là, quấn y và xin ăn.

Tư liệu về thế kỷ thứ năm, nếu Huệ Thắng còn sống nhờ đồ khất thực, thì hẳn
nếp sống tăng già từ thời Mâu Tử cho đến Huệ Thắng không khác nhau chi cho
mấy, đây là một nếp sống tăng già quấn y và xin ăn. Khi ở chùa U tê, Huệ
Thắng như vậy rất có thể đã tiếp tục đời sống tăng lữ của mình như khi còn ở
Việt Nam. Đến năm Vĩnh minh thứ năm, tức năm 487, Huệ Thắng rời chùa U tê,
sau khoảng tám năm ở đó, để đến ở chùa Duyên hiền tại Chung sơn cách thành
phố Nam kinh hiện nay khoảng hơn 10 dặm.

Chùa này cất vào khoảng những năm 405-419 và đã là nơi nhóm họp của nhiều
danh tăng Trung quốc khác. Trong khoảng gần hai mươi năm trú ngụ địa điểm
này, chúng ta không biết Huệ Thắng đã làm gì, dù người ta có thể giả thiết là,
Huệ Thắng tiếp tục công tác hoằng pháp của mình, bởi vì cuối bản tiểu sử trên
của ông, Đạo Tuyên đã liệt thêm tiểu sử của Huệ Sơ, một thủ tục Đạo Tuyên
thường dùng cho việc kết nối thầy trò trong Tục Cao tăng truyện, tuy ông không
minh xác liên hệ thực sự giữa Huệ Thắng và Huệ Sơ.

Cuối cùng Huệ Thắng mất, thọ 70 tuổi. Đạo Tuyên không cho biết, Huệ Thắng
mất ở đâu, do đó ta có thể kết luận là, ông đã mất ở chùa Duyên hiền núi
Chung, tại Trung quốc.

Góp phần vào việc nghiên cứu lịch sử PGVN thế kỷ thứ 5 (P.1)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/lich-su-phat-giao-viet-nam-3-2024.html



Huệ Thắng như vầy là vị thiền sư đầu tiên của nước ta nổi tiếng đến nỗi đã bị
bắt về Trung quốc và mất ở đó. Về vấn đề xác định “vị sơ tổ” của phái thiền học
Việt Nam do thế vị tất đã có thể quy về cho tổ Tỳ Ni Đa Lưu Chi, như Thông Biện
và những sử sách sau ngài cho đến ngày nay đã chủ trương, nếu ta định nghĩa
“sơ tổ” không phải như một kẻ sáng lập ra một thiền phái mà như một kẻ đã
thực hành thiền đầu tiên.

Điều này càng trở nên dễ nhận hơn, nếu ta chú ý đến quá trình học thiền của
Huệ Thắng. Huệ Thắng, như bản tiểu sử trên cho thấy, rất chuyên môn và uẩn
súc về kinh Pháp hoa, nghĩa là, đã có một sở học về tôn giáo khá vững vàng,
trước khi đến học thiền.

Cơ hội cho việc học thiền là sự hiện diện của Đạt ma Bồ đề và chủ đề học là
cách thức thực hành quán sát. Vì học lấy cách thức thực hành quán sát, thiền
của Huệ Thắng chắc là một thứ thiền Ấn độ trước thời Bồ đề Đạt ma, và thứ
thiền này, vì chú trọng đến quán sát, phải bắt nguồn từ cách tu du già của Vô
Trước và Thế Thân.

Nếu những dữ kiện thư tịch trên có thể tin được, thì Đạt ma Bồ đề đã viết một
bình giải cho cuốn Niết bàn luận của Thế Thân, rất có thể tại nước ta, như vậy,
Đạt ma Bồ đề đã truyền đạt cách thức thực hành quán sát của trường phái duy
thức Ấn độ cho Huệ Thắng.

Thiền Huệ Thắng do thế là một thứ thiền duy thức, một quan niệm thiền, mà
sau này Bồ đề Đạt ma và đệ tử đã truyền bá cho Tỳ Ni Đa Lưu Chi. Vậy thì, tuy
ngày nay không biết những truyền thừa đệ tử của Huệ Thắng, chúng ta không
thể nhất quyết là, Tỳ Ni Đa Lưu Chi với những truyền thừa của ngài là vị sơ tổ
của nền thiền học Việt nam. Địa vị và vai trò của Huệ Thắng phải được nhìn
nhận lại.

Ngoài Huệ Thắng, Đạo Tuyên đã để lại tiểu sử của một người Giao chỉ khác; đấy
là Thích Đạo Thiền, Thích Đạo Thiền được Đạo Tuyên liệt vào hạng những người
“minh luật”, những luật sư, và hành trạng của Đạo Thiền được mô tả như sau:
Tục Cao tăng truyện ĐTK 2060, 607b1-17:

“Thích Đạo Thiền, Giao chỉ nhân, tảo xuất thế võng, lập tánh phương nghiêm, tu
thân thủ giới, băng sương, liệt đức, hương tộc đạo tục, hàm quí kỳ khắc kỷ, nhi
trọng kỳ đốc hành, Tiên châu sơn tự, cựu đa hổ hại, Thiền vãng cư chi, thử lai
toại viễn. Văn Tề Cánh lăng vương, đại khai thiền luật, thịnh trương giảng tứ,
thiên lý dẫn giả, đồng tháo Kim lăng, giai thị tứ hải tiêu lĩnh, nhân hùng hào đạo
kiệt,

Góp phần vào việc nghiên cứu lịch sử PGVN thế kỷ thứ 5 (P.1)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/lich-su-phat-giao-viet-nam-3-2024.html



Thiền truyền phương tịch, thậm thông dạ bất mị, tư tham thắng tập, sứu phụng
chân truyền, Nãi dĩ Vĩnh minh chi sơ, du lịch kinh thất, trú Chung sơn Vân cư hạ
tự, thích chuyết chúng bộ, biến dĩ Thập tụng, tri danh kinh lực, đạo hóa tăng ni
tín phụng, cố hữu lăng uy chấn phát;

kiến dĩ thanh danh, điểm du dụ ngộ, nghi vu phong thái. Đô ấp thọ kỳ giới quy
giả, số việt thiên nhân, thường thính chi đồ chúng, bất doanh bách kiềm. Lạc
diệt giác quan, cức lưu u cốc, động du tiêu cảnh, phương tầm cố bộ, gia phục
hoang thực tệ y, hoa vô bố khẩu. Hữu tế phương mỹ giả, tiện tùy cấp bàn bịnh,
tri túc chi phú, khởi đắc quái tai. Mạt cư vu tự xá, bình tích sơn lâm, bất giao
vinh thế, an khổ lập hạnh, nhân dĩ vi ưu, nhi Thiền bất cải kỳ lạc dã. Dĩ đại
thông nguyên niên, tốt vu Sơn tự, xuân thu thất thập niên”.

“Thích Đạo Thiền, người Giao chỉ, sớm rời lưới đời, giữ tính phương nghiêm, tu
thân giữ giới, trong sạch như liệt đức, làng họ tăng tục đều quí sự khắc kỷ và
trọng sự thành thật của người, chùa Tiên châu sơn xưa có nhiều cọp dữ, Thiền
đến ở đó, nạn liền xa. Khi nghe Cánh Lăng vương nhà Tề lớn mở thiền luật,
dựng nhiều chỗ giảng, người ta từ ngàn dặm đuổi xe đề đến Kim lăng. Họ đều là
những tiêu lĩnh của bốn biển, anh hùng của người đời và kiệt nhân của kẻ đạt
đạo.

Thiền truyền giảng cho họ những sách hay, suốt thâu đêm không ngủ, tham
nghĩ những thắng tập, nhằm thừa lệnh trình bày sự thật. Đến những năm đầu
niên hiệu Vĩnh minh, người du lịch qua những nhà cửa của kinh đô và đến trú

Góp phần vào việc nghiên cứu lịch sử PGVN thế kỷ thứ 5 (P.1)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/lich-su-phat-giao-viet-nam-3-2024.html



chùa Vân cư hạ núi Chung. Để điều khiển tăng chúng, người luôn luôn dùng luật
Thập tụng.

Người biết cách tóm tắt những kinh điển nổi tiếng, và giáo dục tăng ni cho họ
tin tưởng, nhờ thế mà uy danh trở nên chấn phát. Nếu thấy kẻ ưu danh, người
ung dung điềm đạm dẫn dụ cho họ hiểu uy nghi cho đến phong thái. Người
thành thị và đồng quê thọ giới với người, số lên quá ngàn. Đồ chúng thường
nghe giảng không thiếu vài trăm.

Người thích vứt bỏ sự nhìn biết, luôn náu u cốc. Nếu phong cảnh trở nên rộn
ràng một chút, người liền tìm nơi quay bước. Thêm vào đó, người ăn những thức
hoang dã, mặc những thứ tồi tàn. Đồ ngon không bao giờ qua miệng người. Nếu
có ai cho những gì ngon lành, thì người liền tùy tiện mà cấp cho những người
nghèo và những ai đau yếu.

Sự giàu sang của việc biết đủ, hà vượt được chăng? Cuối đời, người đến ở nơi
chùa, lánh tích rừng núi, không giao thiệp với thế cuộc cao sang, chịu khổ giữ
hạnh, người đời lấy thế làm buồn, nhưng Thiền không đổi sự vui thích của mình.
Đến Đại thông nguyên niên, người mất ở Sơn tự, thọ 70 tuổi”.

Đại thông là một niên hiệu khác của Lương Vũ đế kéo dài từ năm 527 đến 529.
Như vậy, nếu Đạo Thiền mất vào năm Đại thông thứ nhất, tức năm 527, và thọ
70 tuổi, thì niên đại của ngài phải rơi vào khoảng 457-527. Tuy không xuất thân
từ chùa Tiên châu sơn, ngài đã đến ở đó, nhắm làm cho cọp dữ lánh xa.

Chi tiết này, ngoài giá trị huyễn hoặc của nó, thực khá lôi cuốn, bởi vì nó chứng
tỏ, tiếng tăm ngôi chùa đấy vang dội khá rộng, như ta sẽ có dịp thấy tại sao.
Ngài xuất gia từ nhỏ, chấp giữ sự khắc kỷ và đốc hành một cách nghiêm minh.
Ta không biết, ngài đến Kim lăng bằng cách nào, nhưng đến khi Cánh Lăng
vương nhà Tề tổ chức những buổi giảng kinh điển, thì ngài đã ở đây và đứng
làm chủ giảng.

Cánh Lăng vương hay Cánh Lăng văn tuyên vương là Vương hiệu của người con
thứ 2 tên Tiểu tử Lang của vua Cao Tổ nhà Tề. Cứ vào tiểu sử của Tử Lang trong
Nam tề thư quyển 40 tờ 4a-5a, thì Tử Lang tổ chức ít nhất là hai đại giảng hội
khác nhau.

Một vào khoảng năm Vĩnh minh thứ năm, tức năm 487, và một vào năm sau
hay năm tiếp đó, tức Vĩnh minh năm thứ 6 và thứ 7, Đại giảng hội thứ hai không
quan trọng cho lắm, bởi vì nó chỉ nói đến chuyện tụng kinh. Đại giảng hội thứ
nhất, ngược lại, được tác giả Nam tề thư mô tả thế này: “…chiếu trí danh tăng,
giảng ngữ Phật pháp, tạo kinh bái tần thanh, đạo tục chi thạnh Giang tả mạt

Góp phần vào việc nghiên cứu lịch sử PGVN thế kỷ thứ 5 (P.1)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/lich-su-phat-giao-viet-nam-3-2024.html



hữu giả” - mời đến những danh tăng, giảng nói Phật pháp , tạo ra kinh sách
trong tiếng mới, đạo và tục cuối cùng mới thạnh hành ở Giang tả vậy.

Thế thì, chính vào năm 487 này, như một danh tăng, Đạo Thiền đã được Tử
Lăng triệu hồi từ nước ta qua Kim lăng, để “giảng nói Phật pháp” và “tạo ra kinh
sách trong tiếng mới”. Những mô tả trên của Đạo Tuyên về tập đoàn những
người dự hội như “giai thị từ hải tiêu lĩnh, nhân hùng đạo kiệt” vậy không đến
nỗi xa sự thực bao nhiêu. Trong đời nhà Tề, ngoài Tử Lang, những người an hem
khác của ông như Văn Huệ thái tử, cha của Uất Lâm vương, đều là những người
tín mộ Phật giáo.

Điều đáng chú ý là, Đạo Tuyền bảo, những năm đầu niên hiệu Vĩnh minh, Đạo
Thiền rời khỏi kinh đô và đến chùa Vân cư hạ, bởi vì nếu vậy, thì chắc hẳn đại
giảng hội vừa nói rất có thể đã xảy ra trước niên hiệu Vĩnh minh hay ít nhất
khoảng một hai năm đầu của nó. Nhưng như đã thấy, Nam Tề thư cho biết, nó
xảy vào khoảng năm Vĩnh minh thứ năm. Chữ Vĩnh minh chi sơ chắc đã phải chỉ
khoảng năm sáu năm đầu của niên hiệu này, vì nó kéo dài từ năm 483 đến năm
494, tổng cộng 12 năm.

Dù sao đi nữa, cho đến khoảng năm 487 thì Đạo Thiền phải có mặt ở Kim lăng
như một danh tăng từ Việt nam vào đúng lúc ngài 30 tuổi. Từ Kim lăng, ngài
đến ở chùa Vân cư hạ của Chúng sơn cùng một lúc với Huệ Thắng. Chùa Vân cư
hạ của Chúng sơn cùng một lúc với Huệ Thắng. Chùa Vân cư hạ này, cũng gọi là
Thiên cư, được dựng vào khoảng những năm 473-477, khoảng hơn 10 năm
trước khi Đạo Thiền đến.

Chúng ta không biết tại sao Huệ Thắng vào Đạo Thiền cùng xuất thân từ chùa
Tiên châu sơn lại ở những chùa khác nhau, có lẽ vì những chuyên môn khác
nhau. Ở Vân cư hạ, Đạo Thiền điều khiển và dạy dỗ tăng chúng, số người chịu
sự dạy dỗ dẫn dắt này không bao giờ dưới vài trăm.

Ngoài ra, ngài cũng quy y cho những người tại gia ở thôn quê cũng như thành
thị, mà theo Đạo Tuyên thì số khoảng quá ngàn người. Để thực hiện việc qui y
và khuyến hóa này, ngài chắc phải du hóa, bởi vì nếu như Đạo Tuyên bảo, ngài
ưa náu mình nơi u cốc và nếu có động du thì trở bước, nếu thế, thì làm sao mà
“độ ấp thọ kỳ giới qui giả số việt thiên nhân” và đấy là chưa kể đến đồ chúng.
Điều đáng nói là, dù khi đã trở thành một danh tăng được mời về Kim lăng, Đạo
Thiền cũng lo lắng đến kẻ nghèo và kẻ đau yếu.

Đây phải kể là một nét đặc biệt của nền Phật giáo nước ta ở thời du nhập. Nếu
Huệ Thắng sống nhờ vào đồ khất thực, thì Đạo Thiền lại “ăn những đồ hoang
dã, mặc những thứ tồi tàn”, và nếu có ai cho đồ ăn gì ngon ngọt, thì liền đem

Góp phần vào việc nghiên cứu lịch sử PGVN thế kỷ thứ 5 (P.1)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/lich-su-phat-giao-viet-nam-3-2024.html



cho người nghèo đau. Phải chăng đấy là hậu quả của nếp sống tăng già Ấn độ
nguyên thủy định nghĩa như “quấn y và xin ăn”? Như đã nói trên, ta không thể
chắc chắn được.

Nhưng với trường hợp này của Đạo Thiền chúng ta phải thừa nhận là một nếp
sống mới cho nó, một nếp sống khắc kỷ xả thân, một nếp sống thuần túy Phật
giáo Việt nam, mà sau này ta có thể thấy thể hiện trong bản thân của Đỗ Pháp
Thuận hay Trần Nhân Tôn. Thực hiện công tác hoằng pháp ở miền nam Trung
quốc cho đến cuối đời thì ngài trở về chùa.

Câu “mạt cư vu tự xá” này của Đạo Tuyên thực hàm hồ. Chúng tôi nghĩ, nó
hoặc nói đến việc Đạo Thiền trở về chùa Vân cư hạ núi Chung, hoặc về chùa
Tiên Châu Sơn, và chọn cách cắt nghĩa thứ hai, hiểu nó thành “cho đến cuối đời
thì ngài trở về ở chùa Tiên Châu Sơn”, tuy rằng chúng tôi không có một lý cứ
hiển nhiên nào, để làm như vậy. Đến năm 527, thì ngài mất ở Sơn tự, thọ bảy
mươi tuổi.

Một lần nữa, cái câu “tốt vu Sơn tự” này cũng không rõ ràng chi hơn câu trước,
ngược lại hình như có vẻ hàm hồ hơn. Nói đến “Sơn tự”, nó rất có thể đã nói đến
“chùa núi Chung” những cũng rất có thể “chùa núi Tiên Châu”. Một lần nữa,
chúng tôi lại chọn lấy cách cắt nghĩa thứ hai và coi Đạo Thiền như mất trên đất
nước ta tại chùa Tiên Châu Sơn, dẫu không một bằng cớ hiển nhiên có thể trưng
dẫn cho sự quyết định việc chọn lựa đó.

Đạo Thiền như vầy là một giáo sư đầu tiên của giáo tôn Phật giáo nước ta còn
được ghi lại, tương phản với Huệ Thắng vị thiền sư đầu tiên của Thiền tôn Việt
nam. Chúng ta không biết thế hệ truyền thừa của giáo tôn như thế nào, nhưng
đến khoảng thế kỷ thứ bảy với những công tác của Vân Kỳ và Đại Thăng Đăng…
giáo tôn không phải là không phát triển như ta thường nghĩ.

(II)

Trong những bàn cãi về hành trạng của Huệ Thắng và Đạo Thiền ở trên, chúng
tôi đã có ý để nguyên không bàn đến hai vấn đề khá lôi cuốn liên quan đến hai
vị cao tăng này, đấy là: 1) vấn đề cái đề danh “Giao chỉ nhân” của Đạo Tuyên
có cho ta biết gì về quê quán của họ hay không?, và 2) vấn đề chùa Tiên châu
sơn là ngôi chùa ở đây và ta có thể biết thêm gì về nó? Trong những bàn cãi
tiếp theo, chúng tôi đề nghị theo đuổi chúng và thử định vị tình trạng Phật giáo
Việt nam vào thế kỷ thứ năm.

Về vấn đề “Giao chỉ nhân” hay “người Giao chỉ”, người ta thông thường sẽ coi
nó không gì hơn là một đề danh tổng quát, mà người Trung quốc phong kiến

Góp phần vào việc nghiên cứu lịch sử PGVN thế kỷ thứ 5 (P.1)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/lich-su-phat-giao-viet-nam-3-2024.html



dùng để chỉ người Việt nam ta, vì theo họ dầu sao đi nữa, cái tên Giao chỉ đã
từng là cái tên chỉ địa phận bình nguyên miền Bắc Việt nam.

Tất nhiên, không cần phải nói, cách hiểu này không những đã chứng tỏ một sự
thiếu hiểu biết về địa lý học lịch sử của những tên đất của nước ta, ngược lại
còn không thể giải thích được những dụng ngữ khác của một tác giả đầu đời
Đường. Ông mất vào năm 667.

Những tên đất được Ông dùng trong Tục Cao tăng truyện, không nhằm một
mục đích nào khác hơn là nhằm chỉ quê quán của một nhân vật liên hệ, và
những tên đất này được dùng đúng theo với những tên đất của nền hành chính
đầu đời Đường. Vì thế, nếu Thích Tập Thân có quê quán là thành Kim lăng, thì
ông liền được Đạo Tuyên viết là “Kim lăng nhân”.(11)

Do vậy, nếu cả Huệ Thắng và Đạo Thiền được bảo là “Giao chỉ nhân”, thì Giao
chỉ đây không phải là một cái tên chung mập mờ chỉ một giải đất dài từ miền
bắc Thanh hóa cho đến những địa điểm ở Quảng đông hay tương tự. Trái lại, nó
phải là tên đất chỉ một địa điểm cố định và giới hạn nào đó theo đúng với cách
gọi của nền hành chính đương thời. Thế thì, Giao chỉ vào đầu đời Đường là ở đâu
và tương đương với địa điểm nào ở nước ta ngày nay?

Khi Lý Thế Dân lật đổ nhà Tùy lập nên nhà Đường vào năm 618, thì phần lớn đất
đai nước ta từ ải Nam quan cho đến khoảng sông Gianh được bao gồm dưới cái
tên là Giao châu đô đốc phủ. Đến khoảng năm 679-681, cái tên ấy đổi thành An
nam đô hộ phủ. Đất đai dưới hai cái tên này được chia làm 7 châu, đây là Giao
châu, Phong châu, Trường châu, Ái châu, Hoan châu, Diễn châu, và Phúc lộc.

Riêng về Giao châu nó gồm cả thảy tám huyện sau: Tống bình, Giao chỉ, Nam
định, Long biên, Bình đạo, Vũ bình, Thái bình và Chu diên. Như vậy, Giao chỉ
giữa những năm 622 khi tên Giao châu đô đốc phủ ra đời và năm 679, khi nó
đổi thành An nam đô hộ phủ, không gì hơn là tên đất của một huyện của Giao
châu, và Giao châu không gì hơn là tên châu trong 7 tên châu khác của Giao
châu đô đốc phủ. Thế thì, huyện Giao chỉ ở đâu? Từ đời Tùy, huyện Giao chỉ
được sáp nhập với và nằm trong huyện Tống bình của quận Giao châu.

Đến năm 621, nó được tách rời và mang tên là huyện Từ châu, rồi năm sau cải
thành huyện Nam từ, rồi lại cải thêm một lần nữa thành Giao chỉ, như ở đời Tùy.
Dù với thay đổi nào đi nữa, huyện nào vào khoảng năm 622 trở đi gồm có ba
huyện sau, đấy là Từ Liêm, Ô duyên và Vũ lập. Ngày nay, ta không thể xác định
được một cách rõ ràng vị trí của huyện Vũ lập nằm vào giới vức nào.

Góp phần vào việc nghiên cứu lịch sử PGVN thế kỷ thứ 5 (P.1)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/lich-su-phat-giao-viet-nam-3-2024.html



Nhưng còn hai huyện Từ liêm và Ô duyên thì ta biết một cách tương đối chắc
chắn, bởi vì những sách vở địa lý và sử ký của tổ tiên ta về trước như Địa dư chí
của Nguyễn Trãi, Đại Việt sử lược, Hoàng việt địa dư chí… đã đồng nhất loạt hợp
hai huyện ấy lại và gọi chung dưới tên huyện Từ liêm tỉnh Sơn tây bây giờ. Như
thế, mặc dù ta không thể xác định được huyện Vũ lập, việc soi sáng được huyện
Từ Liêm và Ô duyên đã vạch ra một cách rõ ràng là, huyện Giao chỉ phải nằm
trong địa phần miền Đông tỉnh Sơn Tây bây giờ.

Hay để đền bù vào sự thiếu hiểu biết của ta về việc Vũ lập, chúng ta có thể nói
theo Ma xít pê rô là, huyện Giao chỉ gồm địa phận miền đông tỉnh Sơn tây và
miền tây tỉnh Hà đông.

Do vậy, huyện Giao chỉ gồm những huyện tiếp cận hai tỉnh Sơn tây và Hà đông.
Khi đã thế, nếu Đạo Tuyên cho ta biết là, Huệ Thắng và Đạo Thiền là những
người Giao chỉ, chúng ta phải hiểu Giao chỉ đây của những người viết văn vào
đầu đời Đường không chỉ một điểm địa nào khác hơn là những huyện tiếp cận
hai tỉnh Sơn tây và Hà đông bây giờ, nhất là huyện Từ Liêm. Như thế, nếu không
sai cho mấy chúng ta có thể xác định là, Huệ Thắng và Đạo Thiền là hai người
quê quán huyện Từ Liêm tỉnh Sơn Tây.(12)

Về vấn đề chùa Tiên Châu Sơn, để giải quyết, chúng tôi thiết nghĩ, chúng ta nên
chia nó thành hai vế, đây là Tiên Châu và Sơn tự của hợp ngữ “Tiên Sơn Châu
Tự”. Chia ra như thế này nó không những giúp ta truy cứu dễ dàng hơn địa điểm
và vị trí của Tiên Sơn Châu Tự, mà còn, nếu người đọc chú ý, đóng góp vào việc
giải quyết cái chữ “Sơn tự” trong “tốt vu sơn tự” của bản tiểu sử Đạo Thiền dẫn
trên và xác nhận cách hiểu nó như chỉ chùa Tiên Châu sơn của chúng tôi.

Vậy, Tiên châu ở đâu và chúng ta có thể biết gì về sơn tự của nó hay không?
Như đã nói ở trên vào khoảng 621-622 Giao châu đô đốc phủ được tạo ra gồm
có 7 quận, trong đó Giao châu được chia làm 8 huyện. Chúng ta đã bàn về
huyện Giao chỉ. Bây giờ, để truy tìm vị trí của Tiên châu, ta phải bàn đến huyện
Bình đạo.

Cho đến khoảng năm 621 thì huyện Bình đạo được sáp nhập và thuộc vào
huyện Vũ bình. Năm 621, nó được tách rời và lập nên huyện Bình đạo, mà ngoài
chính địa phận huyện Bình đạo ra, còn gồm luôn cả địa phận của huyện Xương
quốc và huyện Vũ bình.

Nhưng hai năm sau, tức năm 623, nó lại được đổi thành tên huyện Nam đạo, rồi
thành huyện Tiên châu trong cùng năm. Tại sao lại đổi thành Tiên châu? Theo
Thái bình hoàn vũ ký do Nhạc sử viết khoảng trước năm 1007 quyển 170 tờ 7a
thì huyện Tiên châu có núi tên là Tiên sơn. Đồng thời, nó cũng cho biết là,

Góp phần vào việc nghiên cứu lịch sử PGVN thế kỷ thứ 5 (P.1)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/lich-su-phat-giao-viet-nam-3-2024.html



huyện Long biên có núi Phật tích.

Còn tiếp Phần II...

Tác giả: Thiền sư Trí Siêu Lê Mạnh Thát Theo: Tạp chí Tư Tưởng số 1 năm
1972

Viết kỷ niệm 20 năm ngày Thiền sư Mật Thể Viên tịch ***

Góp phần vào việc nghiên cứu lịch sử PGVN thế kỷ thứ 5 (P.1)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/lich-su-phat-giao-viet-nam-3-2024.html


