
Lý Duyên khởi, kinh Vô Ngã Tướng – sự khởi
đầu nghiên cứu tư tưởng Phật giáo

ISSN: 2734-9195   16:50 12/07/2023

Mười hai nhân duyên đặt trong mối tương dung với Vô ngã (được hiểu
rút gọn là cái không tôi), xét đến cùng là hai mặt của một thực thể:
Nhìn từ bản chất thì đó là Vô ngã, nhìn từ hiện tượng thì đó là Duyên
Khởi.

PGS.TS. Nguyễn Hồng Dương Viện Nghiên cứu Tôn giáo Viện Hàn lâm Khoa
học xã hội Việt Nam

I. Lý Duyên khởi: Sự ra đời - Nội dung - Những chiều kích triển khai và
thảo luận

1.1. Lý Duyên khởi: Sự ra đời

Nếu như kinh Chuyển Pháp luân, kinh Vô Ngã Tướng được lịch sử Phật giáo ghi
lại khá rõ ràng về địa điểm đức Phật Thích Ca Mâu Ni thuyết giảng, thì lý Duyên
khởi (hay thuyết Duyên khởi/ giáo lý Duyên khởi) đã không có được nguồn tư
liệu như thế. Vậy sự ra đời hay đức Phật Thích Ca Mâu Ni nhận ra và thuyết
giảng thế nào về Duyên khởi.

Ở đây có hai vấn đề cần thảo luận: Thứ nhất, đức Phật Thích Ca Mâu Ni “ngộ”
được lý Duyên khởi khi nào; thứ hai, đức Phật Thích Ca Mâu Ni thuyết giảng về
Duyên khởi.

Đức Phật Thích Ca Mâu Ni giác ngộ lý Duyên khởi.

Duyên khởi là một bộ phận của giáo lý Phật giáo hay còn gọi là phật pháp. Phật
là tên gọi tắt theo tiếng Phạn - Phật Đà - Người giác ngộ. Pháp là dịch từ Phạn
ngữ dhmama cũng được dịch theo âm Hán Việt là Đạt ma, Đàm ma. Nghĩa chính
xác là quỹ trì trì tức là quy luật.

Pháp không phải do Phật hay ai đó làm ra. Đó là những quy luật vĩnh hằng phổ
biến, tồn tại khách quan mà đức Phật giác ngộ được rồi thuyết giảng.

Lý Duyên khởi, kinh Vô Ngã Tướng – sự khởi đầu nghiên cứu tư tưởng Phật giáo
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/ly-duyen-khoi-kinh-vo-nga-tuong-su-khoi-dau-nghien-cuu-tu-tuong-phat-giao.html

https://tapchinghiencuuphathoc.vn/?s=Nguy%E1%BB%85n+H%E1%BB%93ng+D%C6%B0%C6%A1ng
https://tapchinghiencuuphathoc.vn/nghiep-qua-12-chi-phan-duyen-khoi.html
https://tapchinghiencuuphathoc.vn/phap-duyen-khoi-trong-bai-kinh-296-thuoc-trung-a-ham.html


Đức Phật Thích Ca Mâu Ni giác ngộ Duyên khởi như thế nào. Tác giả Thích
Nguyên Đạt trong tác phẩm: Kinh Pháp hoa từ hệ chiếu đương đại cho viết:
Theo lịch sử, đức Phật Thích Ca Mâu Ni sau khi chứng thành đạo quả giác ngộ
trên định thức phổ quát đã giác ngộ Duyên khởi với suy nghiệm về hai chiều
thuận nghịch Thập nhị nhân duyên (12 nhân duyên)[1].

Qua cách trình bày của Thích Nguyên Đạt được hiểu, lý Duyên khởi là nền tảng
để nhận thức các giáo lý khác của Đức Phật Thích Ca Mâu Ni.

Duyên khởi được Ngài suy nghiệm bởi hai chiều thuận nghịch. Đó là: cái này cái
kia; có và không hoán đổi cho nhau. Cái này cái kia được thể hiện qua 12 nhân
duyên[2].

Tác giả Mahã Thera trong cuốn Đức Phật và Phật pháp, đề cập đến sự ra đời của
Duyên khởi về mặt nào đó cũng tương tự như Thích Nguyên Đạt. Tuy nhiên lại
trình bày đồng nhất Duyên khởi với 12 nhân duyên. Tác giả viết: “Suốt thời gian
bảy ngày đầu tiên sau khi thành đạo, Đức Phật ngồi không lay động dưới tàn
cây Bồ Đề để chứng nghiệm hạnh phúc Giải thoát (Vimati Su kha)”. Trong đêm
cuối tuần, Ngài xuất thiền và suy niệm về thập nhị nhân duyên (Paticca
Samuppã da) theo chiều xuôi như sau: “khi có cái này (nguyên nhân) thì cái này
(hậu quả) có. Với sự phát sinh của cái này (nhân) thì cái này (quả) phát sinh”[3].

Và “khoảng canh giữa trong đêm, Đức Phật suy niệm về Thập nhị nhân duyên
theo chiều ngược như sau: “Khi nguyên nhân này không còn thì hậu quả này
cũng không còn. Với sự chấm dứt của nhân này, quả này cũng chấm dứt”[4].

Cách trình bày trên của Nãra Mahã Thera cho thấy, Đức Phật giác ngộ Duyên
khởi vào thời điểm bảy ngày đầu tiên sau khi thành đạo với hai quãng thời gian.
Quãng thời gian đầu Ngài suy nghiệm về chiều thuận. Quỹ thời gian thứ hai
khoảng canh giữa trong đêm, Ngài suy nghiệm về chiều ngược.

Tài liệu từ Kimura Taiken trong tác phẩm: Tiểu thừa A tỳ đạt ma Phật giáo tư
tưởng luận cũng có cách trình bày tương tự: “Theo truyền thuyết, Phật ngồi dưới
gốc cây Bồ đề quan sát lý Duyên khởi thuận và nghịch chiều (lúc đó Đức Thế
Tôn vào canh một quan sát duyên khởi thuận và nghịch chiều (XVIII P.519)[5].

Phật tuyên thuyết Duyên khởi:

Theo tác giả Quảng Tánh: “Một thời tại xóm Điều Ngưu, Câu Lưu Sơn, bấy giờ có
Tỳ kheo đến chỗ Phật cúi đầu đảnh lễ Phật, rồi ngồi qua một bên bạch Phật.

- Bạch Thế Tôn, pháp Duyên khởi mà Ngài nói, là do Thế Tôn làm ra, hay do
người khác làm ra?

Lý Duyên khởi, kinh Vô Ngã Tướng – sự khởi đầu nghiên cứu tư tưởng Phật giáo
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/ly-duyen-khoi-kinh-vo-nga-tuong-su-khoi-dau-nghien-cuu-tu-tuong-phat-giao.html



Phật bảo Tỳ kheo

- Pháp Duyên khởi chẳng phải do Ta tạo ra. Nhưng dù Như Lai xuất hiện hay
chưa xuất hiện ở thế gian này thì pháp giới này vẫn thường trụ. Như Lai tự giác
ngộ pháp này thành Đẳng Chính Giác, vì tất cả chúng sinh mà phân biệt, diễn
nói, chỉ dạy hiển bầy: Đó là cái này có nên cái kia có; cái này khởi nên cái kia
khởi. Tức là do Duyên Vô minh nên có hành… cho đến khi việc tu tập thuần một
khối lớn. Do vô minh diệt nên hành cũng diệt… cho nên việc thuần một khối lớn
tu tập cũng bị diệt.

Phật nói kinh này xong, các Tỳ kheo nghe những gì Đức Phật dạy, hoan hỉ
phụng hành (Kinh Tạp A hàm, kinh số 299)[6].

Trong Tăng Chú bộ có ghi, đức Phật giảng cho ông Cấp Cô Độc:

“Ở đây, này gia chủ Cấp Cô Độc, vị thánh đệ tử quán sát như sau:

Do cái này có, cái kia có.

Do cái này sinh, cái kia sinh.

Do cái này không có, cái kia không có.

Do cái này diệt, cái kia diệt”[7].

Trên đây chỉ là hai nguồn tài liệu được hai tác giả trích dẫn, hẳn sẽ còn những
tài liệu khác. Song cốt lõi là việc Đức Thế Tôn sau khi giác ngộ được lý Duyên
khởi dưới gốc Bồ Đề đã thuyết giảng nội dung Duyên khởi cho các đệ tử. Để rồi
Duyên khởi trở thành một trong những nền tảng giáo lý của Đạo Phật[8].

Tap Chi Nghien Cuu Phat Hoc Ly Duyen Khoi Kinh Vo Nga Tuong 1

1.2. Nội dung của Thập nhị nhân duyên và Duyên khởi quan

1.2.1. Nội dung của Thập nhị nhân duyên

Các tài liệu khi đề cập đến Duyên khởi đều cho rằng Duyên khởi được thể hiện
qua Thập nhị nhân duyên (12 nhân duyên). Bao gồm: 1) Vô minh, 2) Hành, 3)
Thức, 4) Danh - Sắc, 5) Lục căn, 6) Xác, 7) Thụ, 8) Tham ái, 9) Thủ, 10) Hữu, 11)
Sinh, 12) Lão, Tử.

Thập nhị nhân duyên có mối quan hệ tương sinh với nhau, theo một chuyển
động liên tục. Thứ tự được trình bày từ 1 đến 12 nhân duyên là để nhận thức sự
tác duyên, tác hành giữa các “nhân duyên”. Bởi chúng được xem như một vòng
tròn không có nhân duyên đầu cũng không có nhân duyên cuối.

Lý Duyên khởi, kinh Vô Ngã Tướng – sự khởi đầu nghiên cứu tư tưởng Phật giáo
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/ly-duyen-khoi-kinh-vo-nga-tuong-su-khoi-dau-nghien-cuu-tu-tuong-phat-giao.html

https://tapchinghiencuuphathoc.vn/tri-tue-khoi-sinh-moi-hanh-lanh-ban-kinh-van-ve-hai-giai-doan-thien-quan-duyen-khoi.html


Nãra Mahã Thera trong tác phẩm Đức Phật và Phật pháp cho rằng sau khi thành
đạo, giác ngộ lý Duyên khởi, Thập nhị Nhân duyên được Đức Phật nhận biết
theo chiều xuôi và chiều ngược. Theo đó nhận biết về chiều xuôi là:

Tùy thuộc nơi Vô minh (aviJSã), Hành (Sarinkhãrã) thiện và bất thiện phát sinh.

- Tùy thuộc nơi Hành, Thức (viññãna) phát sinh.

- Tùy thuộc nơi Thức, Danh - Sắc (nãma - rũpa) phát sinh.

- Tùy thuộc nơi Danh - Sắc, Lục căn (Salã yata na) phát sinh.

- Tùy thuộc nơi Lục căn, Xúc (Phassa) phát sinh.

- Tùy thuộc nơi Xúc, Thọ (Vedanã) phát sinh.

- Tùy thuộc nơi Thọ, Ái (tanhã) Phát sinh.

- Tùy thuộc nơi Thủ, Hữu (bhava) phát sinh.

- Tùy thuộc nơi Hữu có Sinh (jã ti).

- Tùy thuộc nơi Sinh, phát sinh Bệnh (Jarã), Tử (marana), Sầu não (soka), Ta
thán (parideva), Đau khổ (dukkha), Buồn phiền (donanassa) và Thất vọng (upã
yasa).

Toàn thể khổ đau phát sinh như thế ấy.

Nhận thức về chiều ngược:

- Với sự chấm dứt của Vô minh, Hành chấm dứt.

- Với sự chấm dứt của Hành, Thức chấm dứt.

- Với sự chấm dứt của Thức, Danh - Sắc chấm dứt.

- Với sự chấm dứt của Danh - Sắc, Lục căn chấm dứt.

- Với sự chấm dứt của Lục căn, Xúc chấm dứt.

- Với sự chấm dứt của Xúc, Thọ chấm dứt.

- Với sự chấm dứt của Thọ, Ái chấm dứt.

- Với sự chấm dứt của Ái, Thủ chấm dứt.

- Với sự chấm dứt của Thủ, Hữu chấm dứt.

Lý Duyên khởi, kinh Vô Ngã Tướng – sự khởi đầu nghiên cứu tư tưởng Phật giáo
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/ly-duyen-khoi-kinh-vo-nga-tuong-su-khoi-dau-nghien-cuu-tu-tuong-phat-giao.html



- Với sự chấm dứt của Hữu, Sinh chấm dứt.

- Với sự chấm dứt của Sinh, Bệnh, Tử, Sầu Não, Ta Thán, Đau Khổ, Buồn Phiền
và Thất Vọng chấm dứt.

Như thế ấy toàn thể khối đau khổ chấm dứt[9].

Trình bày về sự giác ngộ Duyên khởi-Mười hai nhân duyên của Đức Phật Thích
Ca Mâu Ni, tác giả Nãra da Mahã Thera chia thành 3 thời khắc: thời khắc nhận
biết về chiều thuận, thời khắc nhận biết về chiều nghịch - khoảng canh giữa
trong đêm (đã đề cập ở phần trên). Đến canh ba, Đức Thế Tôn suy niệm về
pháp “Tùy thuộc phát sinh” theo chiều xuôi và chiều ngược như sau: “khi nhân
này có thì quả này có. Với sự phát sinh của nhân này, quả này phát sinh. Khi
nhân này không có thì quả này không có. Với sự chấm dứt này, quả này chấm
dứt.

Tùy thuộc nơi Vô Minh, Hành phát sinh v.v…

Như thế ấy, toàn thể khối đau khổ phát sinh.

- Với sự chấm dứt của Vô Minh, Hành chấm dứt.

Như thế ấy toàn thể khối đau khổ chấm dứt[10].

Dù chia làm 3 thời khắc với nhận biết về chiều thuận, chiều nghịch và suy niệm
về pháp nhưng cho thấy Mười hai nhân duyên có mối tương liên, tương tác với
nhau theo chiều thuận - nghịch giữa cái này với cái kia.

Trên đây là nội dung căn bản của Duyên khởi-Mười hai nhân duyên.

1.2.2. Duyên khởi quan - Chiều kích triển khai và thảo luận

Nội dung của Duyên khởi-Mười hai nhân duyên được đề cập ở phần trên được
Kimura Taiken trong Tiểu thừa - A tỳ đạt ma Phật giáo tư tưởng luận gọi là:
Duyên khởi nhất ban. Về khái niệm này tác giả lý giải, Duyên khởi là nền tảng
căn bản của Phật giáo, sự bất đồng về tiêu chí giữa tư tưởng Phật giáo và tư
tưởng của các học phái khác là ở đó. Theo lý giải của tác giả, được hiểu tính
nhất ban bởi Duyên khởi là nền tảng căn bản của giáo pháp Phật Đà. Từ quan
niệm Duyên khởi nhất ban, tác giả bàn đến các loại Duyên khởi thế hệ. Nghĩa là
các Duyên khởi phát sinh từ Duyên khởi nhất ban. Sở dĩ như vậy là do những lập
trường quan sát khác nhau mà phát sinh, từ đó dẫn đến việc phân tích và khảo
sát theo nhiều lập trường khác nhau.

Lý Duyên khởi, kinh Vô Ngã Tướng – sự khởi đầu nghiên cứu tư tưởng Phật giáo
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/ly-duyen-khoi-kinh-vo-nga-tuong-su-khoi-dau-nghien-cuu-tu-tuong-phat-giao.html

https://tapchinghiencuuphathoc.vn/khao-cuu-hoc-thuyet-duyen-khoi-trong-kinh-trung-bo.html


“Chiếu theo Nikha Da/ Nikã ya[11] các hình thức Duyên khởi thế hệ được chỉnh
lý hoàn bị nhất, dĩ nhiên phải kể đến cái gọi là Mười hai chi, 12 nhân duyên.
Ngoài ra có nhiều thuyết Tiểu Duyên khởi, cũng chính do đó mà ra”[12]. Trong
cuốn Tiểu thừa - A tỳ đạt ma Phật giáo tư tưởng luận, chương VII với tiêu đề:
Hình thức luân hồi và Duyên khởi luận, Kimura Taiken đề cập đến 9 nội dung với
9 tiêu đề với sự luận giải tỏ tường, triết khúc. Trong khuôn khổ bài viết chúng
tôi chỉ tóm lược nội dung thứ 9 chương VII với tựa đề: Duyên khởi quan của A tỳ
đạt ma[13]. Theo tác giả Phật giáo Nguyên thủy đặt nặng phương diện Nghịch
quan, đến A tỳ đạt ma thì lại lấy thuận quan làm chủ, còn nghịch quan, trái lại
chỉ chiếm địa vị khách mà thôi. Mà theo sự quan sát thuận quan cũng lấy luận
lý hay phát sinh làm chủ. Trong Phật giáo Nguyên thủy, thuyết 12 chi cũng có,
mà thuyết 9 chi, 10 chi cũng có. Đến A tỳ đạt ma, thì hiển nhiên lấy 12 chi làm
thông tắc Duyên khởi, còn thuyết 9 chi, 10 chi thì được coi là tỉnh lược của
thuyết 12 chi.

Tóm lại, vấn đề Duyên khởi quan của A tỳ đạt ma xuất phát từ Vô minh, đến
Lão, Tử, trong 12 đoạn ấy, nên cách giải thích như thế nào? Có thể nói 12 chi
thuận quan là nguồn gốc sinh sự giải thích của A tỳ đạt ma.

Như vậy, đối với Duyên khởi quan của A tỳ đạt ma, tùy theo thời kỳ và các luận
thư mà có ít nhiều bất đồng. Nhưng nhìn một cách khái quát thì dùng 12 Duyên
khởi để thuyết minh quan hệ sinh khởi đồng thời tồn tại, của tâm lý, luân lý, vận
mệnh, trong đó, quá khứ, hiện tại, vị lai, đặc biệt muốn lấy hiện tại quy định vấn
đề luân hồi vị lai, không thuyết minh một cách quá nghiêm khắc về sự liên lạc
giữa các chi: đó là một đặc trưng lớn trong sự kết cấu của các luận thư ở thời kỳ
đầu[14].

Lý Duyên khởi, kinh Vô Ngã Tướng – sự khởi đầu nghiên cứu tư tưởng Phật giáo
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/ly-duyen-khoi-kinh-vo-nga-tuong-su-khoi-dau-nghien-cuu-tu-tuong-phat-giao.html



II. Vũ trụ quan, nhân sinh quan nhìn từ nguyên lý duyên khởi

Tiếp cận Duyên khởi từ góc độ tư tưởng, Kimura Taiken phân chia thành Duyên
khởi luận nhất ban để rồi với sự tiếp cận lịch sử chỉ ra các loại Duyên khởi thế
hệ, chú trọng đến Duyên khởi quan của A tỳ đạt ma với những tư tưởng luận.
Luận về tư tưởng Duyên khởi của tác giả chủ yếu dựa vào một số kinh điển, mà
những kinh điển ấy được xem là kinh điển gốc tương tự như A hàm mà cả Tiểu
thừa và Đại thừa đều chấp nhận như Bộ Kinh/ Nakhapa/ Nikãya là một ví dụ.

Tuy nhiên Duyên khởi lại được tiếp cận dưới góc độ triết học để nhìn nhận vũ
trụ quan và nhân sinh quan.

2.1. Vũ trụ quan nhìn từ nguyên lý Duyên khởi

So với một số tôn giáo khác, chẳng hạn như Kitô giáo, giáo lý Phật giáo quan
niệm “Vô tạo giả” tức không có đấng sáng thế, không có một đấng sáng tạo ra
thế giới với trời, đất, cây cỏ, muông thú, con người. Hoặc như đạo Bà la môn
Phạm Thiên (Brahman) được coi là nguyên lý sáng tạo hay một Thượng đế hữu
ngã. Mặc dù vậy Phật giáo cũng không bài bác có một đấng sáng thế tạo lập vũ
trụ. Phật giáo cũng không thừa nhận một xung đột nào giữa tôn giáo và khoa
học.

“Theo giáo lý Phật giáo, nhân loại và các loài sinh động đều tự tạo, hoặc chủ
động hoặc bị động. Vũ trụ không phải là đồng tâm; nó là môi trường cộng tác
của vạn hữu. Phật giáo không tin rằng vạn hữu đến từ một nguyên nhân độc

Lý Duyên khởi, kinh Vô Ngã Tướng – sự khởi đầu nghiên cứu tư tưởng Phật giáo
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/ly-duyen-khoi-kinh-vo-nga-tuong-su-khoi-dau-nghien-cuu-tu-tuong-phat-giao.html



nhất, nhưng cho rằng vạn vật nhất định phải được tạo thành ít nhất là hai
nguyên nhân.

Những sáng hóa hay biến thành của các nguyên nhân đi trước nối tiếp trong
liên tục thời gian, từ quá khứ, hiện tại đến tương lai, như một chuỗi dây xích.
Chuỗi xích này được chia thành 12 bộ phận gọi là 12 Duyên sinh hay Duyên
khởi. Vì các bộ phận này liên lập, chúng được gọi là Duyên khởi hay chuỗi
Duyên sinh. Công thức như sau: Cái này có, cái kia có; cái này sinh, cái kia sinh.
Cái này không, cái kia không; cái này diệt cái kia diệt”[15].

Nếu như Kimura Taiken khi tiếp cận Phật giáo tư tưởng luận xem Duyên khởi có
Duyên khởi nhất ban và Duyên khởi thế hệ thì Junjiro Takakusu lại quan niệm:
“Có nhiều thuyết Duyên khởi được thiết lập để giải thích hoàn hảo về vạn hữu
và vạn tượng”. Theo đó là các thuyết như: Lý thuyết về nghiệp cảm, lý thuyết
về A lại da, lý thuyết về Chân như, lý thuyết về Pháp giới. Trong 4 lý thuyết thì 3
lý thuyết đầu bàn về nhân sinh quan, lý thuyết thứ tư: Pháp giới Duyên khởi
được tác giả dành để thảo luận về vũ trụ quan. Sở dĩ chỉ có một lý thuyết để
thảo luận về vũ trụ quan vì như phần trên đề cập, giáo lý Phật giáo ít đề cập
đến vũ trụ “Hình nhi thượng” mà tập trung vào đề cập đến nhân sinh “Hình nhi
hạ”, đó là đặc trưng nổi bật của giáo lý Phật giáo dù tiếp cận ở phương diện tư
tưởng luận, triết học  hay đạo đức học.

Vậy vũ trụ luận thể hiện trong Pháp Duyên khởi như thế nào? Trước khi đi vào
trình bày phần nội dung, tác giả Junjiro Takakusu làm rõ khái  niệm hay định vị
rằng: Pháp giới Duyên khởi hay Pháp giới vô tận Duyên khởi, cũng nói là vô tận
Duyên khởi, hay Nhất thừa Duyên khởi (thuyết Duyên khởi của tông Hoa
Nghiêm)[16].

Tiếp theo Junjiro Takakusu giải thích nghĩa của Pháp giới. Theo tác giả: Pháp
giới (dharmadhãtu) có nghĩa là “những yếu tố của nguyên lý” và có hai sắc thái:
a) trạng thái chân như hay tính thể, và b) thế giới hiện tượng. Trong thuyết
Duyên khởi này người ta thường dùng theo nghĩa thứ hai, nhưng khi nói về thế
giới lý tưởng sở chứng, người ta dùng nghĩa thứ nhất[17].

Vũ trụ theo Junjiro Takakusu được hiểu là vạn hữu của thế giới hiện tượng là
biểu lộ động của nguyên lý tĩnh. Vạn hữu của thế giới hiện tượng hỗ tương, phụ
thuộc, hỗ tương giao thiệp mà không làm trở ngại lẫn nhau. Đó trước hết là Một
trong Tất cả và Tất cả trong Một. Bởi không có cái độc nhất riêng rẽ. Vạn hữu
trong vũ trụ - tâm và vật khởi lên đồng thời, vạn hữu trong vũ trụ nương tựa lẫn
nhau, ảnh hưởng lẫn nhau. Nếu thiếu Một vũ trụ sẽ không toàn vẹn. Nếu không
có cái Tất cả, cái Một cũng không. Khi cả vũ trụ (vạn hữu) hòa hợp được gọi là
“Nhất chân pháp giới”, vũ trụ của cái Một và cái Thực hay “Liên hoa tạng”, kho

Lý Duyên khởi, kinh Vô Ngã Tướng – sự khởi đầu nghiên cứu tư tưởng Phật giáo
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/ly-duyen-khoi-kinh-vo-nga-tuong-su-khoi-dau-nghien-cuu-tu-tuong-phat-giao.html



tàng Hoa sen.

Tính viên dung, tính vạn hữu đồng khởi được gọi là thuyết Pháp giới Duyên khởi,
bản tính của hiện khởi là toàn vũ trụ, là triết lý về toàn thể tính của tất cả hiện
hữu hơn là triết học về nguyên khởi. Nhìn từ triết lý về toàn thể tính của tất cả
hiện hữu, người ta phân biệt có 4 trạng hạng vũ trụ: a) Thế giới của đời sống
hiện thực (Sự pháp giới); thế giới lý tưởng (Lý pháp giới); thế giới thể hiện thức
và lý tưởng (lý trong sự, sự trong lý cùng hòa điệu); thế giới hòa điệu giữa chính
cái sự và các cái hiện thực (Sự sự vô ngại pháp giới). Ở đây được hiểu: Sự là nói
tất cả các hiện tượng sinh diệt trong thế giới. Lý là nói về Bản thể của Hiện
tượng. Lý và sự là cách nhìn của giáo lý Phật Đà. Nhìn từ phương diện triết học
thì đó là quan hệ tương hỗ giữa hiện tượng và bản chất, và trong bản chất cũng
như hiện tượng lại có mối quan hệ nội bộ. Được hiểu là hiện tượng với hiện
tượng; Bản chất với bản chất.

Từ những phân tích trên, Junjiro, Takakusu đi đến kết luận: “pháp giới Duyên
khởi chứng tỏ rằng vạn vật trong thế giới thực tế phải có sự hòa điệu ở giữa
chúng vì các lý do sau đây: 1. Vạn vật đồng thời hiện khởi; 2. Vạn vật hỗ tương
giao thiệp ảnh hưởng; 3. Vạn vật thiết yếu hỗ tương đồng nhất (tương hủy
tương thành), để thể hiện sự hòa điệu; 4. Chủ và bạn; thiết yếu là nhất hay hòa
điệu để thành tựu mục đích; 5. Vạn vật khởi nguyên từ ý thể - do một ý niệm
tương đồng phải được phản ánh trong tất cả; 6. Vạn vật là kết quả của nhân
duyên, do đó hỗ tương phụ thuộc; 7. Vạn vật không định tính nhưng cũng hỗ
tương phụ trợ - do đó chúng tự do hiện hữu trong sự hòa điệu với tất cả; 8. Vạn
vật đều có Phật tính tiềm ẩn ban trong; 9. Vạn hữu, từ tối cao cho tới thấp đều
cùng chung một Mandala độc nhất (Mandala: luân viên, vòng tròn toàn vẹn);
10. Vì có sự hỗ tương phản chiếu tất cả mọi tác dụng - như trong một căn phòng
dựng các mặt kính xung quanh, sự vận động của một ảnh tượng tạo ra sự vận
động của hàng nghìn phản chiếu.

2.2. Nhân sinh quan nhìn từ giáo lý Duyên khởi

Trong cuốn Tinh hoa triết học Phật giáo tác giả Junjiro Takakusu khi bàn đến
nhân sinh quan nhìn từ nguyên lý Duyên khởi đã dành ra ba nội dung cũng là 3
thuyết đó là: a) Nghiệp cảm Duyên khởi; b) A Lại da Duyên khởi và c) Chân như
Duyên khởi. Ba lý thuyết trên là một chuỗi để giải tưởng về nhân sinh quan. Đó
là cách tiếp cận từ Hoa Nghiêm tông[18].

Nghiệp cảm Duyên khởi

Cách tiếp cận Nghiệp trong Nghiệp cảm của tác giả Junjiro Takakusu tương tự
như nghiệp cảm trong từ điển Phật học[19], theo tác giả Nghiệp (Karma), đơn

Lý Duyên khởi, kinh Vô Ngã Tướng – sự khởi đầu nghiên cứu tư tưởng Phật giáo
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/ly-duyen-khoi-kinh-vo-nga-tuong-su-khoi-dau-nghien-cuu-tu-tuong-phat-giao.html



giản là hành động và hành động có nghĩa là ảnh hưởng của nó. Ảnh hưởng này
xác định đời sống tiếp theo. Trong quá trình nhân quả, có định luật và trật tự.
Đó là lý thuyết về Nghiệp cảm.

Trong 12 chi Duyên khởi tạo thành một vòng tròn liên tục được gọi là Bánh xe
sinh hóa hay Bánh xe luân hồi. Điều này phù hợp với quan niệm về thời gian
Phật giáo. Vòng tròn thời gian không có khởi đầu, không có chấm dứt. Thời gian
tương đối.

Một sinh vật chết đi, một đời sống khác bắt đầu và một quá trình sống, chết lại
tiếp diễn. Nếu nhìn ở khía cạnh thời gian thì đó là dòng tưởng tục không gián
đoạn. Nếu nhìn ở khía cạnh không qian thì đó là phức hợp gồm 5 yếu tố. Bánh
xe Sinh hóa tuy được xem là vòng tròn không khởi điểm, mặc dù vậy, vô minh
được trình bày như là sự bắt đầu. Vô minh dẫn đến hành động u tối, mù quáng.
Vô minh và Hành được xem là hai Duyên khởi quá khứ, là nguyên nhân khi nhìn
chủ quan từ hiện tại, nhưng nhìn khách quan đời sống trong quá khứ là một đời
sống toàn diện giống hệt như đời sống hiện tại. Tác giả Jinjiro Takakusu chia đời
sống hiện tại được hình thành bởi 5 trạng huống hay 5 giai đoạn được kể là Năm
Quả của quá khứ xuất hiện trong hiện tại[20]. Tiếp theo tác giả trình bày về sự
hình thành sinh thể với các mối tương liên, tương tác theo thứ tự Ái - Thụ - Thủ -
Hữu. Sinh và Già chết được nói gọn là sinh và chết. Nhìn từ hiện tại sinh và chết
được coi là kết quả, nhưng nhìn toàn bộ của bánh xe sinh hóa liên tục thì thời vị
lai cũng có những giai đoạn như thời hiện tại và quá khứ, chúng là một đời sống
trọn vẹn toàn diện.

Đề cập đến Nghiệp cảm Duyên khởi, ở mỗi chi trong 12 nhân duyên được gắn
với đời sống hiện thực của sinh thể.

Giai đoạn đầu tiên của một hiện hữu cá biệt, tương đương với giây phút đầu tiên
thai nghén của một hài nhi. Giai đoạn thứ hai tạo thành hữu hình từ Tâm tiềm
thức. Giai đoạn thứ ba với sáu quan năng: Lục nhập hay lục xứ: mắt, tai, mũi,
lưỡi, thân và ý. Giai đoạn thứ tư tương đương với một hay hai năm đầu của trẻ
sơ sinh. Sinh vật bắt đầu tiếp xúc với thế giới bên ngoài. Giai đoạn thứ năm
được gọi là thụ tức tri giác (trẻ sơ sinh từ ba đến năm tuổi), trạng huống của đời
sống hiện tại được hình thành.

A lại da Duyên khởi

Nghiệp cảm Duyên khởi do chỗ duyên mà sinh ra A lại da. A lại da thức là thức
cuối cùng trong tám thức của một hữu tình chúng sinh. Tám thức là: Nhãn thức,
nhĩ thức, tỉ thức, thiệt thức, thân thức, ý thức, mạt na thức, a lại da thức.

Lý Duyên khởi, kinh Vô Ngã Tướng – sự khởi đầu nghiên cứu tư tưởng Phật giáo
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/ly-duyen-khoi-kinh-vo-nga-tuong-su-khoi-dau-nghien-cuu-tu-tuong-phat-giao.html



Mặc dù tiếp cận bởi A lại da nhưng để hiểu A lại da thì lại bắt đầu từ thức thứ
bảy (A mạt na thức). Thức này là trung tâm cá biệt hóa của Ngã tính, hiện khởi
ý tưởng vị ngã, ích kỷ, kiêu mạn, tự ái, ảo tưởng và mê hoặc. Thức thứ tám là
trung tâm tích trữ tâm thức, nơi chứa các nhóm “hạt giống” (chủng tử) của tất
cả mọi hiện khởi. Tàng thức trung tâm tích trữ tâm thức là “kho chứa hạt
giống”, qua thế giới khách quan nó trở thành hạt giống mới. Hạt giống mới lại
“trào vọt” thành hạt giống mới mẻ khác nữa. Các hạt giống hợp lại thành nhóm.
Chúng được gọi là chủng tử khi tiềm ẩn, được gọi là hiện hành khi hoạt động. Cả
hai bổ sung, phụ thuộc lẫn nhau tạo thành một vòng tròn tái diễn. Đấy gọi là A
lại da duyên khởi. Vòng tròn vận động của duyên khởi là tâm thức. Theo thuyết
A lại duyên khởi này thì Hoặc, Nghiệp và khổ khởi nguyên từ nghiệp thức hay ý
lực.

Chân như duyên khởi

Chân như cũng được gọi là Như Lai tạng là phật tính ẩn tàng trong bản tính của
phàm phu. Như lai - đến như vậy, đi như vậy trên thực tế có nghĩa như nhau.
Đức Phật dùng cả hai nghĩa và thường trong hình thức số nhiều. Trên thực tế
chân như hay Như lai tạng là một và như nhau: Chân lý cứu cánh. Trong Đại
thừa, chân lý cứu cánh được gọi là Chân như hay Như thực. Từ diễn giải trên để
giải thích Chân như duyên khởi. Chân như trong ý nghĩa tĩnh là phi không gian,
thời gian, bình đẳng, vô thủy, vô chung, vô tướng, không sắc, bởi nếu không có
sự biểu lộ (tĩnh) thì không có ý nghĩa và không được diễn tả. Ngược lại nó xuất
hiện dưới mọi hình thức trong ý nghĩa động. Nó mang hình thức thanh thoát
trong nguyên nhân thuần tịnh, mang hình thức hủ bại trong nguyên nhân ô
nhiễm. Do đó, Chân như có hai trạng thái, tự thân và những biểu lộ trong vòng
sống và chết.

Tóm lại “có ba loại duyên khởi: a) Nghiệp cảm duyên khởi như được miêu tả
trong bánh xe Sinh hóa; b) A lại da duyên khởi để giải thích căn nguyên của
Nghiệp; c) Chân như duyên khởi, để giải thích căn nguyên của Tàng thức. Tàng
thức của một người được quy định bởi bản tính người của đó, và bản tính này là
hình thái động của Chân như… Chân như hay Như lai tạng là thể tĩnh, là Chân
như cứu cánh không thể diễn đạt…vũ trụ là biểu lộ động của Chân như[21].

III. Kinh vô ngã tướng và mối tương dung với duyên khởi

3.1. Kinh Vô Ngã Tướng

Theo lịch sử Phật giáo, kinh Vô Ngã Tướng[22] (Anatta lakkhana sutta) là bài
pháp thứ hai sau bài pháp thứ nhất đức Phật tuyên thuyết cho 5 anh em Kiều
Trần Như ở vườn Lộc Uyển - Kinh Chuyển pháp luân. Nãrada Mahã Thera trong

Lý Duyên khởi, kinh Vô Ngã Tướng – sự khởi đầu nghiên cứu tư tưởng Phật giáo
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/ly-duyen-khoi-kinh-vo-nga-tuong-su-khoi-dau-nghien-cuu-tu-tuong-phat-giao.html



cuốn đức Phật và phật pháp trình thuật bài thuyết như sau:

Một thời nọ lúc Đức Thế tôn ngự tại vườn Lộc Giã, xứ Isipitana gần Bernares
(Balanai) Ngài mở lời dạy nhóm 5 vị Tỳ khưu “Này hỡi các Tỳ khưu

“Bạch hóa Đức Thế Tôn”, năm vị trả lời.

Rồi Đức Phật truyền dạy như sau:

“Hỡi các Tỳ khưu, sắc là vô ngã, không có một linh hồn trường cửu. Hỡi các Tỳ
khưu, nếu trong đó có linh hồn, thì sắc này không phải chịu nhiều đau khổ. Sắc
này phải như thế này hay sắc này phải không như thế kia, trường hợp tương tự
có thể xảy ra. Nhưng vì sắc này không có linh hồn nên còn phải chịu khổ đau và
không thể có trường hợp (ra lệnh): “Phải như thế này hay phải không như thế
kia”.

Cùng một thế ấy, thọ, tưởng, hành và thức đều vô ngã.

Vậy chư Tỳ khưu nghĩ thế nào, sắc này thường còn hay vô thường?

Bạch Đức Thế Tôn là vô thường.

Cái gì vô thường là khổ hay hạnh phúc.

Bạch Đức Thế Tôn là khổ.

Vậy có hợp lý chăng, nếu nghĩ đến cái gì vô thường, khổ là tạm bợ với ý tưởng
“cái này của tôi, đây là tôi, đây là tự ngã của tôi?”.

Bạch Đức Thế Tôn, chắc chắn là không hợp lý.

Cùng thế ấy, này hỡi các Tỳ khưu, thọ, tưởng, hành, thức đều là vô thường và
khổ. Vậy có hợp lý chăng nếu nghĩ đến những gì là vô thường, khổ và tạm bợ
với ý tưởng: “cái này của tôi, đây là tôi, đây là tự ngã của tôi?”.

Bạch Đức Thế Tôn, chắc chắn là không hợp lý.

Như vậy, này hỡi các Tỳ khưu, tất cả các sắc, đều ở quá khứ, hiện tại hay tương
lai, ở bên trong hay ở ngoại cảnh, thô kệch hay vi tế, thấp hèn hay cao thượng,
xa hay gần, phải được nhận thức với tri kiến chân chính theo thực tướng của nó.
“Cái này không phải của tôi. Đây không phải là tôi. Cái này không phải tự ngã
của tôi.

Tất cả thọ, tưởng, hành, thức dầu ở quá khứ, hiện tại hay vị lai, ở bên trong hay
ở bên ngoại cảnh, thô kệch hay vi tế, thấp hèn hay cao thượng, xa hay gần, đều

Lý Duyên khởi, kinh Vô Ngã Tướng – sự khởi đầu nghiên cứu tư tưởng Phật giáo
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/ly-duyen-khoi-kinh-vo-nga-tuong-su-khoi-dau-nghien-cuu-tu-tuong-phat-giao.html



phải được nhận thức với tri kiến chân chính theo thực tướng của nó: “Cái này
không phải của tôi, đây không phải là tôi, cái này không phải tự ngã của tôi”.

Bậc Thánh đệ tử thông suốt pháp hoa thấy vậy thì nhàm chán sắc, thọ, tưởng,
hành, thức - dứt bỏ không luyến ái những gì không đáng được ưa thích, và do sự
dứt bỏ ấy, giải thoát. Rồi tri kiến trở nên sáng tỏ: “Ta đã giải thoát”. Vị ấy thấu
hiểu rằng dòng sinh tử đã chấm dứt, đời sống phạm hạnh đã được thành tựu,
những điều cần phải làm đã được hoàn tất viên mãn, không còn trở lại trạng
thái này nữa.

Đức Thế Tôn giảng giải như vậy, và các Tỳ khưu lấy làm hoan hỷ, tán dương lời
dạy của Ngài”[23].

Từ bài thuyết giảng trên về Vô ngã của Đức Thế Tôn về sau, khi hình thành các
bộ phái mà có những tiếp cận khác nhau. Ba danh từ “vô thường, khổ, vô ngã”
được lặp đi lặp lại không biết mấy ngàn lần trong năm bộ kinh Nikaya của Phật
giáo Nguyên thủy. Vì vậy nó được xem là Tam pháp ấn, tức là ba ấn đánh dấu
toàn bộ giáo lý Phật pháp. Sau này có những người cho Tam pháp ấn là “Không,
vô tướng, vô tác” hoặc “Vô thường, khổ, không, vô ngã” hoặc “vô thường, vô
ngã, không, Niết bàn”[24].

Theo Từ điển Phật học, Vô ngã được giải thích như sau:

Một trong ba tính chất của sự vật. Quan điểm Vô ngã là một giáo pháp cơ bản
của Phật giáo. Theo đạo Phật, cái ngã, cái “tôi” cũng chỉ là tập hợp của “Năm
nhóm - Ngũ uẩn, luôn luôn thay đổi, mất mát, và vì vậy “tôi” chỉ là một sự giả
hợp gắn liền với cái khổ. Theo Tiểu thừa, tính Vô ngã chỉ liên hệ đến cá nhân
con người. Theo Đại thừa thì tính Vô ngã có giá trị cho tất cả các pháp vốn tùy
thuộc lẫn nhau như thuyết Mười hai nhân duyên chỉ rõ, sự thiếu vắng một tự
tính, được Đại thừa gọi là tính không.

Theo quan điểm thông thường của Ấn Độ giáo thì “linh hồn”, cái Ngã vốn là
trường tồn và độc lập với mọi ô nhiễm. Theo đạo Phật thì con người là một tập
hợp của ngũ uẩn đang vận hành vô chủ. Ngũ uẩn đó cũng vô thường biến hoạt.
Ngoài Ngũ uẩn đó không có gì khác, nên con người chỉ xem có thật một cách
quy ước và trong kinh nghiệm thông thường.

Đối với câu hỏi Ngã có thật tồn tại hay không, Đức Phật thường không trả lời, vì
không muốn khơi gợi thêm khái niệm mới, chúng chỉ là trở ngại cho các pháp tu
hành thật tiễn. Vì vậy giáo pháp vô ngã trong thời Đức Phật, có thể xem là
phương tiện giáo huấn, không phải là một quan điểm triết học đích thực. Với
thời gian phát triển, Vô ngã trở thành một quan điểm hẳn hoi trong các trường

Lý Duyên khởi, kinh Vô Ngã Tướng – sự khởi đầu nghiên cứu tư tưởng Phật giáo
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/ly-duyen-khoi-kinh-vo-nga-tuong-su-khoi-dau-nghien-cuu-tu-tuong-phat-giao.html



phái Phật giáo, và chỉ có Độc Tử bộ mới chấp nhận một cái Ngã.

Dần dần các phép tu học đạo Phật cũng tập trung hướng tới phương pháp đạt
Niết bàn bằng cách giải thoát hành giả ra khỏi ảo tưởng có một cái Ta. Sự ràng
buộc vào một cái Ta là nguồn gốc mọi khổ đau, phải phá bỏ vô minh đó mới đạt
giải thoát. Lý do là khi con người không thấy tính vô ngã của đời sống này,
không thấy nó chỉ nằm trong dòng vận chuyển của sự sinh thành hoại diệt liên
tục, thì lúc đó ta chưa hiểu được thật sự Tứ diệu đế và không thể thâm nhập,
phát huy triệt để chính tri kiến[25].

Tóm lại: Với việc thuyết kinh Vô Ngã Tướng, đức Phật nhằm mục tiêu phá sự
chấp ngã, khi đã quan sát đúng như thật rằng thân tâm năm uẩn chẳng phải là
Ta, hành giả sinh ra nhàm chán (yếu ly) đối với năm uẩn và do đó dời được sự
tham ái và giải thoát khỏi các lậu hoặc.

Kinh Vô Ngã Tướng bổ túc cho kinh Chuyển Pháp luân, vạch rõ đường lối phá bỏ
sự cố chấp bám vào thân tâm năm uẩn, lấy đó làm cái Ta, cái Tự ngã vốn chẳng
có thật và là một tà kiến cần phải quét sạch khỏi tâm thanh tịnh.

3.2. Vô Ngã Tướng và Duyên khởi là một

Lý Duyên khởi và Vô Ngã Tướng là hai giáo lý căn bản của Phật giáo với vai trò
và vị trí riêng. Song, theo Phật giáo Duyên khởi và Vô Ngã là hai mặt của một
thực thể. Hay rút gọn lại, Duyên khởi và Vô Ngã là một.

Tác giả Thích Nguyên Đạt viết: “Theo lịch sử, đức Phật Thích Ca Mâu Ni chứng
thành Đạo quả giác ngộ trên định thức phổ quát Duyên khởi với suy niệm về hai
chiều thuận, nghịch mười hai nhân duyên và bài pháp chuyển Pháp Luân đầu
tiên về tuyên bố về con đường trung đạo, tách biệt hai cực đoan: ép xác khổ
hạnh và hưởng thụ dục lạc, và 4 chân lý: khổ đau, nguyên nhân chủ yếu của
khổ đau, an lạc và còn đường đi đến an lạc. Sau bài pháp này chỉ tôn giả Kiều
Trần Như chứng đắc A La Hán nên Đức Phật giảng tiếp bài pháp Vô Ngã Tướng
và các vị tôn giả còn lại đã chứng đắc thánh quả.

Tình tiết sai khác này trong bài pháp Chuyển Pháp Luân của đức Phật biểu
tượng Đại Thông Trí Thắng và đức Phật lịch sử Thích Ca Mâu Ni, cho thấy bản
kinh đặt tầm quan trọng lên trên hiện thực xã hội với thuyết lý về mối tương
duyên (Duyên khởi), hơn là triết lý về bản thể của thực tại (Vô Ngã Tướng). Thật
ra duyên khởi và Vô ngã là một: do duyên khởi nếu nói vô ngã; do vô ngã nên
nói duyên khởi. Tùy góc nhìn mà có sự trình bày khác nhau: nhìn vào bản thể
của sự vật và hiện tượng (bản thể luận antology) thì đó là vô ngã và nhìn từ
hiện tượng (nhận thức luận epistemology) thì đó là duyên khởi”[26].

Lý Duyên khởi, kinh Vô Ngã Tướng – sự khởi đầu nghiên cứu tư tưởng Phật giáo
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/ly-duyen-khoi-kinh-vo-nga-tuong-su-khoi-dau-nghien-cuu-tu-tuong-phat-giao.html



Kết luận

Nghiên cứu về tư tưởng hay triết học Phật giáo có không ít công trình thường
bắt đầu từ kinh Chuyển Pháp luân mà bỏ qua lý Duyên khởi. Lý Duyên khởi được
đức Phật Thích Ca Mâu Ni giác ngộ dưới cội Bồ đề để rồi sau này Ngài đi thuyết
giảng. Tiếp cận lý Duyên khởi là tiếp cận vũ trụ quan và nhân sinh quan Phật
giáo. Phật giáo một tôn giáo không đặt nặng thế giới quan, mà chú trọng đến
nhân sinh quan, chỉ ra con đường giác ngộ cho chúng sinh. Bởi “Như nước của
đại dương hùng vĩ chỉ có một vị mặn. Đạo của Ta chỉ có một vị là giải thoát”.

Đối tượng của Phật pháp, một cách đại thể lấy vũ trụ làm cơ sở, nhưng lại là
nhân sinh, lấy nhân sinh (sự hình thành và phát triển của con người) làm trung
tâm.

Mười hai nhân duyên đặt trong mối tương dung với Vô ngã (được hiểu rút gọn là
cái không tôi), xét đến cùng là hai mặt của một thực thể: Nhìn từ bản chất thì
đó là Vô ngã, nhìn từ hiện tượng thì đó là Duyên Khởi.

PGS.TS. Nguyễn Hồng Dương Viện Nghiên cứu Tôn giáo Viện Hàn lâm Khoa
học xã hội Việt Nam ***

Tài liệu tham khảo 1. Ban Biên dịch Đạo Uyển. Từ điển Phật học, Nxb Sách Thời
đại &Nxb Tôn giáo, Hà Nội, 2015. 2. Duyên khởi là gì? Tìm hiểu sơ lược về lý
Duyên khởi trong Đạo Phật. Luật sư Lê Minh Trường (17-01/2022. Luat minh
khue.vn. https: //luat minh khue.vn>duyen kh… Truy cập ngày 30/10/2022. 3.
Giáo hội Phật giáo Việt Nam: Khóa tụng thống nhất. Kinh Vô Ngã Tướng được
dịch là Vô Ngã Tính, tr. 23, Nxb tôn giáo, Hà Nội, 2021. 4. Junjiro Takakusu: Tinh
hoa triết học Phật giáo (Tuệ Sỹ dịch và chú), Nxb Hồng Đức, Hà Nội, 2019. 5.
Kimura Taiken: Tiểu thừa – A tỳ đạt ma – Phật giáo tư tưởng luận. HT. Thích
Quảng Độ (dịch), Nxb Tôn giáo, Hà Nội, 2012. 6. Minh Chính (TH) Vô ngã trong
tư tưởng Phật giáo (Vô Ngã trong tư tư… Từ phatgiao.Org.vn – Docooc). Truy
cập ngày 3/11/2022. 7. Nãrada Mahã Thera (Phạm Kim Khánh dịch): Đức Phật
và Phật pháp, Nxb Tổng hợp, TP. Hồ Chí Minh. 8. Quảng Tánh. Phật
giáo.Org.vn/duyenk… 9. Thích Đức Thắng: Từ Nghiệp cảm Duyên khởi đến Pháp
giới Duyên khởi. Thuvienhoasen.Org. 10. Thích Nguyên Đạt: Kinh Pháp Hoa từ
hệ chiếu đương đại, Nxb Đại học Quốc gia, Hà Nội.

Chú thích [1] Thích Nguyên Đạt: Kinh Pháp Hoa từ hệ chiếu đương đại, Nxb Đại
học Quốc gia, Hà Nội, tr 154. [2] Mười hai nhân duyên sẽ được trình bày ở phần
tiếp theo. [3] Nãrada Mahã Thera (Phạm Kim Khánh dịch): Đức Phật và Phật
pháp, Nxb Tổng hợp, TP. Hồ Chí Minh. [4] Nãrada Mahã Thera (Phạm Kim Khánh
dịch): Đức Phật và Phật pháp, Sđd, tr 65. [5] Kimura Taiken: Tiểu thừa – A tỳ đạt
ma – Phật giáo tư tưởng luận. HT. Thích Quảng Độ (dịch), Nxb Tôn giáo, Hà Nội,

Lý Duyên khởi, kinh Vô Ngã Tướng – sự khởi đầu nghiên cứu tư tưởng Phật giáo
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/ly-duyen-khoi-kinh-vo-nga-tuong-su-khoi-dau-nghien-cuu-tu-tuong-phat-giao.html



2012, tr 717. [6] Dẫn theo Quảng Tánh. Phật giáo.Org.vn/duyenk… [7] Duyên
khởi là gì? Tìm hiểu sơ lược về lý Duyên khởi trong Đạo Phật. Luật sư Lê Minh
Trường (17-01/2022. Luat minh khue.vn. https: //luat minh khue.vn>duyen kh…
Truy cập ngày 30/10/2022. [8] Các nhà nghiên cứu Phật học đều chủ trương
Giáo lý căn bản của Phật giáo bao gồm: Giáo lý Duyên khởi; Giáo lý Vô ngã;
Giáo lý Tứ diệu đế; Giáo lý Giới – Định – Tuệ. Sở dĩ gọi là giáo lý căn bản, bởi
chúng là nền tảng, lập thuyết hệ cốt lõi của tư tưởng Phật giáo. Tất cả những
giáo lý khác chỉ là những hệ luận hay được lưu xuất từ chúng ở các chiều cạnh
khác nhau. [9] Nãrada Mahã Thera (Phạm Kim Khánh dịch): Đức Phật và Phật
pháp, Sđd, tr 63 – 65. [10] Nãrada Mahã Thera (Phạm Kim Khánh dịch): Đức
Phật và Phật pháp, Sđd, tr 65 – 66. [11] Nikha Da/ Nikã ya/ Bộ kinh là một thuật
ngữ thường được dùng để chỉ những tập hợp kinh văn trong kinh Tạng văn hệ
Pali. Chúng được sử dụng gần tương đương với thuật ngữ A hàm trong kinh Hán
– Tạng được các nhà nghiên cứu Phật giáo hiện đại xem là những tài liệu đáng
tin cậy nhất và gần gũi nhất để xác định những gì mà Đức Phật thuyết giảng
trong cuộc đời truyền bá giáo pháp của Ngài. Xem Bộ kinh
Vinn.wikipedia.Org>wiki. [12] Kimura Taiken: Tiểu thừa – A tỳ đạt ma – Phật
giáo tư tưởng luận. Sđd, tr. 714. [13] A tỳ đạt ma cũng được gọi là A tỳ đàm.
Dịch nghĩa là luận tạng, Thắng pháp tập yếu luận, có nghĩa là Thắng pháp hoặc
vô tri pháp vì nó vượt trên các pháp, giải thích trí tuệ. Tên của tạng thứ ba trong
tam tạng. Tạng này chứa đựng các bài giảng của Đức Phật và các đệ tử với các
bài phân tích về tâm và hiện tượng của tâm. A tỳ đạt ma là gốc của cả Tiểu
thừa lẫn Đại thừa. Xem Ban Biên dịch Đạo Uyển (Chân Nguyên Nguyễn Tường
Bách, Thích Nhuận Châu: Từ điển Phật học, Nxb Tôn giáo, Hà Nội, 2015. [14]
Xem Kimura Taiken: Tiểu thừa – A tỳ đạt ma – Phật giáo tư tưởng luận. Sđd, tr.
723 – 724. [15] Junjiro Takakusu: Tinh hoa triết học Phật giáo (Tuệ Sỹ dịch và
chú), Nxb Hồng Đức, Hà Nội, 2019, tr. 42. [16] Junjiro Takakusu: Tinh hoa triết
học Phật giáo, Sđd, tr. 56. [17] Viết về phần “Pháp giới Duyên khởi” chúng tôi
biên soạn theo Junjiro Takakusu, từ tr. 56 đến tr. 58 trong cuốn Tinh hoa triết
học Phật giáo. [18] Trên thực tế trong Duyên khởi luận Phật giáo và trong phân
lập ngũ giáo của Hoa Nghiêm tông thì Duyên khởi được chia làm bốn, chỉ trừ
Đốn giáo ra và được phân biệt sắp xếp theo trình độ căn cơ từ thấp lên cao, đó
là Nghiệp cảm Duyên khởi thuộc Tiểu thừa giáo, A lại da thức Duyên khởi thuộc
Đại thừa Thỉ giáo; Chân như hay Như Lai tạng Duyên khởi thuộc Đại thừa Chung
giáo và Pháp giới Duyên khởi thuộc Viên giáo. Xem Thích Đức Thắng: Từ Nghiệp
cảm Duyên khởi đến Pháp giới Duyên khởi. Thuvienhoasen.Org. [19] Nghiệp
cảm: Trải qua, tự mình nhận chịu cảm giác khổ, vui, là kết quả của những hành
vi thiện và ác mà mình đã tạo từ trước. Ban Biên dịch Đạo Uyển. Từ điển Phật
học, Nxb Sách Thời đại &Nxb Tôn giáo, Hà Nội, 2015, Tr 388. [20] Xem: Tinh
hoa triết học Phật giáo, Sđd, tr. 45. [21] Viết về phần vũ trụ quan, nhân sinh
quan nhìn từ nguyên lý Duyên khởi chúng tôi biên soạn theo cuốn: Tinh hoa

Lý Duyên khởi, kinh Vô Ngã Tướng – sự khởi đầu nghiên cứu tư tưởng Phật giáo
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/ly-duyen-khoi-kinh-vo-nga-tuong-su-khoi-dau-nghien-cuu-tu-tuong-phat-giao.html



triết học Phật giáo của Junsiro Takakusu, tr. 41 đến tr 58. [22] Xem Giáo hội
Phật giáo Việt Nam: Khóa tụng thống nhất. Kinh Vô Ngã Tướng được dịch là Vô
Ngã Tính, tr. 23, Nxb tôn giáo, Hà Nội, 2021. [23] Nãrada Mahã Thera: Đức Phật
và Phật pháp Sđd, tr. 110 – tr. 112. [24] Minh Chính (TH) Vô ngã trong tư tưởng
Phật giáo (Vô Ngã trong tư tư… Từ phatgiao.Org.vn – Docooc). Truy cập ngày
3/11/2022. [25] Ban Biên dịch Đạo Uyển (Chân Nguyên Nguyễn Tường Bách,
Thích Nhuận Châu): Từ điển Phật học, Sđd, tr. 756. [26] Thích Nguyên Đạt: Kinh
Pháp Hoa từ hệ chiếu đương đại, Sđd, tr. 154 – 155.

Lý Duyên khởi, kinh Vô Ngã Tướng – sự khởi đầu nghiên cứu tư tưởng Phật giáo
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/ly-duyen-khoi-kinh-vo-nga-tuong-su-khoi-dau-nghien-cuu-tu-tuong-phat-giao.html


