
Một góc nhìn về Bát Kỉnh Pháp
ISSN: 2734-9195   19:24 29/07/2021

Việc chấp nhận điều kiện Bát kỉnh pháp giúp họ có một vị trí được xem trọng,
hơn nữa là được tôn kính trong xã hội...

DẪN NHẬP

Nhiều thế kỉ qua, thân phận người phụ nữ vẫn là vấn đề mà dư luận đặc biệt
quan tâm đến đó là sự bình đẳng giới. Cho đến tận ngày nay, vẫn không tránh
khỏi sự phân tranh về mặt quyền lợi, sự trọng nam khinh nữ vẫn còn mặc dù
đất nước với khẩu hiệu: “Xã hội công bằng - Thế giới văn minh” nhưng thực tế
đang còn nhiều điều trong thực tế về bất bình đẳng giới. Đó là xã hội hiện tại,
huống gì hai ngàn năm trước tại Ấn Độ, người phụ nữ được cho là giai cấp nô lệ,
một giai cấp không được sự quan tâm, địa vị thấp hèn, hơn thế nữa họ xem
người phụ nữ là thú vui cho người đàn ông, trong đời sống gia đình luôn bị chèn
ép không thể nói lên tiếng nói của mình, xã hội kì thị đến mức độ luôn dành
những ngôn từ thấp kém chỉ cho thân phận người phụ nữ. Trước tình thế đó đức
Phật Thế Tôn ra đời, Ngài đã mở ra một cuộc cách mạng mới đó là sự bình đẳng
giai cấp, hay nói cách khác là lập ra một tôn giáo mới chủ trương là Bình đẳng -
Vị tha. Với chủ trương đó thì Ngài phủ nhận, sự bất công, sự phân chia tầng lớp
để gỡ bỏ hàng rào giai cấp lấy sự bình đẳng mà đối đãi, giúp cho người phụ nữ
mỗi người sinh ra ai cũng được quyền sống, quyền làm chủ bản thân và cả ngay
trong sự tu tập giải thoát. Quan điểm sự giải thoát không hề liên quan đến thân
phận người nam hay thân phận người nữ nào cả, mà tư tưởng này đã tồn tại lâu
đời ở Ấn Độ. Có thể mạnh dạng nói rằng đây chính là cuộc cải cách vĩ đại, vĩ đại
nhất của đức Thế Tôn Ngài đã mở ra lối đi mới cho người phụ nữ giúp họ vượt
qua ranh giới bất bình đẳng đồng thời không phụ thuộc vào những qui ước nào
của xã hội. Từ đó, Ngài đã cho phép thành lập ni đoàn và đưa ra tám điều kiện
hay còn gọi là bát kỉnh pháp. Nhưng không hề đơn giản cũng không tránh khỏi
sự tranh luận gay gắt của xã hội bấy giờ và ngay thời đại văn minh đây tạo ra
làn sóng tranh cãi quyết liệt chính trong nội bộ Phật giáo cũng là đề tài tranh
luận cho các nhà nghiên cứu. Vì vậy, người viết sẽ trình bày dựa theo nguồn tư
liệu Văn bản Hán tạng, bốn bộ A Hàm, năm bộ Nikaya, đồng thời liên hệ các bản
kinh khác, để tìm về xã hội, nguyên do chế định Bát kỉnh pháp và tầm quan

Một góc nhìn về Bát Kỉnh Pháp
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/mot-goc-nhin-ve-bat-kinh-phap.html



trọng của Ni giới trong việc hành trì Bát kỉnh pháp. Nhằm giúp người đọc nhận
thức rõ ràng hơn về việc chế định Bát kỉnh pháp đối với Ni giới.

NỘI DUNG

1. Đôi nét xã hội thời đức Phật và nguyên do chế
bát kỉnh pháp

Đất nước Ấn độ thời bấy giờ vị trí người nữ trong xã hội cũng như các giáo phái
khác họ không hề đồng tình cho người nữ xuất gia, thậm chí phái Lõa Thể cũng
bác bỏ sự hối lỗi của người nữ. Bởi vì thân phận người phụ nữ ngay cả trong gia
đình của bản thân họ đã bị hạ thấp và họ luôn cho rằng phụ nữ là nguyên nhân
gây nên tội lỗi là nguồn gốc của các ác nghiệp. Khi bước chân ra ngoài phải che
kín mặt không được tham gia vào các việc chính của gia đình và các hoạt động
của xã hội, càng không được tham dự vào các nghi lễ tôn giáo. Và mãi mãi
không sánh ngang hàng với người nam trong xã hội. Từ đó, cho chúng ta thấy
một tư tưởng thật cổ hủ triết lý Bà La Môn giáo trên nền tảng bốn Vệ Đà “xem
người nữ là nguồn gốc của mọi sự rắc rối cho chính đấng sanh thành tạo ra và
họ chỉ là kẻ sinh con cho cha mẹ chồng,..” Kỳ Na giáo cũng thế, họ cũng cho
rằng “người phụ nữ là ngọn đèn chiếu sáng con đường dẫn đến cánh cửa địa
ngục.”[1] Theo tục lệ Sati, người vợ phải bị thiêu ong để đi theo người chồng đã

Một góc nhìn về Bát Kỉnh Pháp
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/mot-goc-nhin-ve-bat-kinh-phap.html



chết: “Phụ nữ, khi còn bé phải theo cha, còn trẻ phải theo chồng, chồng chết
phải theo con. Phụ nữ không được phép sống độc lập.”[2] Thậm chí khi chồng
qua đời, người vợ cũng thể hiện sự trung thành bằng cách nhảy vào giàn thiêu
xác chồng hay tự nguyện sinh. Qua đó cho chúng ta thấy, thời đức Phật đã có
những sự tư duy đen tối những suy nghĩ đồi bại như thế rồi thì làm sao đức Phật
thay đổi được tư duy truyền thống đó ngay trong phút chốc được, không phải
đức Phật không chấp nhận cho người nữ gia nhập tăng đoàn mà chính xã hội và
con người Ấn Độ không bao giờ chấp nhận. Ấn Độ lúc bấy giờ chưa có sự xuất
hiện của nữ tu nào trực thuộc tôn giáo cả. Muốn cho người nữ gia và nhập vào
Tăng đoàn, đức Phật phải chờ phản ứng từ xã hội, hay nói cách khác là để xã
hội chấp nhận trước rồi sau đức Phật mới cho gia nhập vào tăng đoàn.

1.1. Mahāpajāpati Gotamī cầu pháp đức Phật

Mahāpajāpati Gotamī được phiên âm chữ hán là Ma Ha Ba Xà Ba Đề, dịch là
“Đái Ái Đạo, hoặc Đại Ái Đạo Kiều Đàm Di sinh ra và lớn lên ở Devadaha nước
KoLy, con của vua Suppa Buddha, là em gái của hoàng hậu Mahà Mayà. Sau khi
sanh thái tử Tất Đạt Đa được bảy ngày thì hoàng hậu Mahà Mayà qua đời và bà
trở thành nhũ mẫu chăm sóc và nuôi dưỡng thái tử khôn lớn. Đến tuổi thành
niên thái tử xuất gia thành Phật, trong thời gian đó bà vẫn ở hoàng cung Ca Tỳ
La Vệ với vua Suddhodana. Sau khi thành đạo khoảng chừng ba năm lần đầu
tiên đức Phật trở về hoằng hóa tại quê hương đồng thời thăm viếng vua cha và
hoàng tộc. Vào lần đó, bà được đức Phật giáo hóa sau khi nghe thuyết pháp thì
chứng đắc Sơ quả”[3]. Lần thứ hai, đức Phật trở về Ca Tỳ La Vệ là năm thứ năm
sau Ngài thành đạo. Lúc vua Suddhodana đã 81 tuổi và lâm bệnh nặng sai đại
thần Mahanama đi thỉnh đức Phật về cung để được gặp mặt lần cuối. Sau khi
vua băng hà, Mahāpajāpati Gotamī đã xin Phật xuất gia. Bà đã ba lần thỉnh cầu
nhưng đều bị đức Phật từ chối. Sự kiện này được tìm thấy trong kinh Trung A
Hàm có đoạn như sau: “Một thời đức Phật trú Thích-ki-sấu, tại Ca-duy-la-vệ,
vườn Ni-câu-loại, cùng với đại chúng Tỳ kheo đồng thọ hạ an cư. Bấy giờ, Cù-
đàm-di Đại Ái đi đến chỗ Phật cúi đầu đảnh lễ sát chân Phật, rồi ngồi qua một
bên mà bạch rằng: Bạch Thế Tôn, nữ nhân có thể đắc quả Sa-môn thứ tư được
chăng? Do nhân duyên này nữ nhân có thể ở trong Pháp Luật chân chánh này
chí tín, lìa bỏ gia đình, sống không gia đình mà học đạo được chăng? Đức Thế
Tôn nói: Thôi! Thôi! Cù-đàm-di, người chớ nên nghĩ rằng nữ nhân có thể ở trong
Pháp Luật chân chánh này chí tín, lìa bỏ gia đình, sống không gia đình mà học
đạo. Cù-đàm-di, người cứ như vậy mà cạo bỏ đầu tóc, khoác áo ca-sa, suốt đời
tịnh tu phạm hạnh. Khi ấy, Cù-đàm-di Đại Ái bị Phật ngăn cản, cúi đầu đảnh lễ
sát chân Phật, nhiễu quanh ba vòng rồi lui ra.”[4] Chúng ta có thể thấy được sự
quyết tâm từ bỏ đời sống vương quyền trưởng giả của Mahāpajāpati Gotamī

Một góc nhìn về Bát Kỉnh Pháp
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/mot-goc-nhin-ve-bat-kinh-phap.html



mong được sống đời sống thanh tịnh của người xuất gia. “Sau đó, đức Thế Tôn
cùng Tăng đoàn tiếp tục du hành đến Vesali. Thế Tôn ở Vesali, tại Đại Lâm, ở
ngôi nhà có nóc nhọn. Rồi Mahāpajāpati Gotamī, với tóc cạo sạch, đắp áo cà sa,
cùng với nhiều nữ nhân Sakya ra đi đến Vesali, tiếp tục bộ hành và đến Vesali, ở
ngôi nhà có nóc nhọn. Rồi Mahāpajāpati Gotamī, với chân bị sưng, tay chân lấm
bụi, khổ đau, sầu muộn, nước mắt đầy mặt, khóc than, đứng ngoài cửa chính.”[
5] Không khỏi xúc động cho Mahāpajāpati Gotamī và năm trăm phu nhân theo
bà cùng xin Phật xuất gia. Thậm chí có nhiều ý kiến cho rằng tại sao Phật lại
làm khó không cho người nữ xuất gia. Trong khi với nam giới Ngài lại rất dễ
dàng chấp thuận. Đây cũng là lý do nhiều người đưa ra quan điểm đức Phật kỳ
thị người nữ nhưng nếu với cái nhìn của kẻ phàm phu tục tử thì sao hiểu được ý
của bậc trí tuệ. Vì khi ở tại kinh thành Ca-tỳ-la-vệ, nếu đức Phật cho phép người
nữ xuất gia ngay thì sẽ tạo thành tiền đề cho sự công kích của các thế lực ngoại
đạo, để họ sẽ chỉ dùi đục vào đức Phật nói đức Phật thiên vị cho hoàng tộc mà
cho người nữ xuất gia. Ngài muốn để họ tự chứng kiến thấy được sự quyết tâm
xuất gia của Mahāpajāpati Gotamī và năm trăm phu nhân dòng họ Thích. Sau
khi bị đức Phật từ chối, họ đi bộ một đoạn đường khá dài từ thành Ca-tỳ-la-vệ
đến Vesali để gặp Phật xin xuất gia lần nữa. Số năm trăm người nữ cùng đi
ngoài đường cạo bỏ mái tóc đẹp, khoác áo Ca Sa là điều mà dân chúng chưa
bao giờ được chứng kiến. Tất cả ánh nhìn sẽ đổ dồn về đoàn người của
Mahāpajāpati Gotamī sẽ truyền nhau hỏi những người này là ai và họ đang làm
điều quái quỷ gì thế? Nhưng khi thấy hình ảnh như thế chắc hẳn sẽ tạo nên một
sự ngạc nhiên lớn và đồng thời sẽ cảm thấy thương cho người nữ trong xã hội.

Một góc nhìn về Bát Kỉnh Pháp
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/mot-goc-nhin-ve-bat-kinh-phap.html



1.2. Lời thỉnh cầu của tôn giả Ananda

Đối với nữ giới Ananda đầu tiên ủng hộ, giúp đỡ để giáo đoàn đầy đủ bốn
chúng: “Ananda thấy Mahàpajàpatì Gotamì với chân bị sưng, tay chân lấm bụi
khổ đau sầu bi những giọt nước mắt đầy mặt và than khóc đứng ngoài cửa thấy
vậy liền nói với Mahàpajàpatì Gotamì vì sao lại đứng ở cửa với chân bị sưng, tay
chân lấm bụi khổ đau sầu muộn nước mắt đầy mặt, khóc than như vậy…sau đó
Ananda thưa hỏi Thế Tôn: Bạch Thế Tôn, sau khi xuất gia, từ bỏ gia đình, sống
không gia đình trong Pháp và Luật do Như Lai thuyết giảng, nữ nhân có thể
chứng được Dự lưu quả, Nhất lai quả, Bất lai quả, hay A-la-hán quả… Nếu
Mahàpajàpatì Gotamì chấp nhận tám kính pháp, thời Gotamì có thể được thọ cụ
túc giới.”[6] Ananda nói hai lí do. Một là, người phụ nữ nếu có cái nhìn thấu đáo,
có sự vững tâm cũng có thể chứng quả giải thoát trong hiện tại. Hai là, hoàng
hậu Mahàpajàpatì Gotamì có công lớn trong việc dưỡng dục thái tử: “Lần thứ
hai, rồi lần thứ ba, Đức Thế Tôn cũng vẫn nói: Này Cù-đàm-di, hãy đem y này
dâng cúng cho Chúng Tỳ kheo. Dâng cúng cho Chúng Tỳ kheo tức là đã cúng
dường Ta, cũng như đã cúng dường Đại chúng. Bấy giờ, Tôn giả A-nan đứng
phía sau đức Thế Tôn, cầm quạt hầu Phật, liền thưa rằng: Bạch Thế Tôn, Đại
Sinh Chủ Cù-đàm-di đã đem lại cho Thế Tôn nhiều lợi ích, đã bảo dưỡng Thế Tôn

Một góc nhìn về Bát Kỉnh Pháp
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/mot-goc-nhin-ve-bat-kinh-phap.html



sau khi thân mẫu Thế Tôn qua đời.”[7] Đức Phật, trước sự đa văn như thế ngài
đồng ý cho bà xuất gia. “Đức Phật không hạn chế các vị bổn sư Tỳ kheo ni nhất
định là A La Hán, nhưng nhấn mạnh ở tâm phẩm cách. Tuy phẩm cách tượng
trưng cho bậc thánh, nhưng phàm tăng hội đủ đức hạnh đặc biệt như Ananda
cũng có thể hướng dẫn các hàng Tỳ kheo ni…Thành tựu bao nhiêu pháp, bạch
Thế Tôn, Tỳ kheo nên được chấp nhận là vị giáo giới cho các Tỳ kheo ni? Này
Ananda, thành tựu tám pháp, Tỳ kheo nên được chấp nhận là vị giáo giới cho
các Tỳ kheo ni … thành tựu tám pháp này, này Ananda, vị Tỳ kheo được chấp
nhận là vị giáo giới cho các Tỳ kheo ni.”[8] Vẫn tạo nhiều tranh luận gay gắt
trong các nhà nghiên cứu, họ cho rằng đức Phật là Bậc giác ngộ của nhân loại
lại không biết điều đó. Mà phải đợi Ananda nhắc, theo TT.Thích Hạnh Bình: Nội
dung mà A Nan thưa thỉnh với đức Phật được chép trong kinh rõ ràng không
mấy thuyết phục vì không thể chỉ vì lý do đền đáp công ơn nuôi dưỡng của Cù
Đàm Di mang tính tình cảm cá nhân mà cho bà xuất gia. Thầy cho rằng nội
dung chính mà A Nan thưa thỉnh đức Phật là vấn đề: “Nên chăng cho nữ giới
xuất gia với điều kiện cuộc sống định cư.”[9] Tăng đoàn thời ấy là “cuộc sống
vô gia cư chủ yếu là họ sống trong rừng ngủ dưới góc cây, di chuyển liên tục từ
nơi này đến nơi khác, nó chỉ phù hợp với đời sống của người nam.”[10] Có thể
đây cũng là lý do nhiều lần Ngài không đồng ý cho bà xuất gia, vì khi chấp nhận
cho bà xuất gia là chấp nhận cho toàn bộ nữ giới xuất gia và thừa nhận sự
thành lập ni đoàn. Khi ấy, buộc phải có một đời sống ổn định cho Ni giới và
đồng thời nó làm đảo lộn đời sống tu tập vốn có của Tăng đoàn. Không chỉ đức
Phật phải đối diện với phản ứng của xã hội mà sự phản đối cho nữ giới xuất gia
cũng xuất hiện ngay trong giáo đoàn của Ngài. Vì Tăng đoàn của đức Phật có
đầy đủ các thành phần trong xã hội, hơn thế nữa họ là những người thừa hưởng
nặng nề đậm chất kỳ thị người phụ nữ của Ấn Độ. Dù không nói ra thì những
thành kiến về việc cho người nữ xuất gia vẫn luôn tồn tại trong giáo đoàn. Bằng
chứng là sau khi đức Phật nhập diệt trong lần kiết tập Kinh điển đầu tiên, Tôn
giả Ca Diếp liền kết tội Ananda phạm năm tội Đột kiết la. Trong đó, tội thứ năm
là xin cho nữ giới xuất gia. Do vậy, với cái nhìn sâu xa, đức Thế Tôn đã để thời
gian là cán cân cho sự thành tâm cầu đạo xuất gia của nữ giới. Đồng thời, nhiều
lần khước từ của đức Phật là để chờ đợi phản ứng và sự chấp nhận của phần
đông trong xã hội và ngay trong giáo đoàn của Ngài chứ không phải như nhiều
người nhận định đức Phật bị miễn cưỡng phải cho nữ giới xuất gia, và càng
không có sự kì thị hay bất bình đẳng nào của Ngài dành cho nữ giới ở đây cả.
Thật vô lý khi có quá nhiều ý kiến cho rằng đức Phật phân biệt trọng Tăng hơn
Ni, hay Phật không thương Ni giới bắt phải tùy tùng Tăng, qua việc Ngài chế
định Bát kỉnh pháp chấp nhận cho người nữ xuất gia, thành lập ni đoàn.

1.3. Bát kỉnh pháp là tiền đề hình thành ni đoàn

Một góc nhìn về Bát Kỉnh Pháp
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/mot-goc-nhin-ve-bat-kinh-phap.html



Nhằm mục đích để thích nghi với điều kiện văn hóa tập tục và phản ứng của xã
hội Ấn Độ cũng như trong Tăng đoàn thời bấy giờ. Đức Phật đã đặt ra điều kiện
phải thọ trì thêm Bát Kỉnh Pháp: “Dầu cho thọ đại giới một trăm năm, một Tỳ
kheo đối với một Tỳ kheo mới thọ đại giới trong một ngày cũng phải đảnh lễ,
đứng dậy, chấp tay, xử sự đúng pháp. Pháp này sau khi cung kính, tôn trọng,
đảnh lễ, cúng dường, cho đến trọn đời không được vượt qua. Tỳ kheo ni không
có thể an cư mùa mưa tại chỗ không có Tỳ kheo...”[11] Mahāpajāpati Gotamī
lãnh nạp bát kỉnh pháp, bát kỉnh pháp được bà ví như tràng hoa quý báu và
nguyện thọ trì trọn đời. Ni đoàn được hình thành từ đây, trách nhiệm tiếp dẫn
hậu lai, phát triển ni đoàn được giao phó cho bà. Chính bà là người đại diện thọ
lãnh Bát kỉnh pháp, tiếng nói của bà có giá trị rất lớn trong Ni đoàn lúc này và
không có luật lệ nào dành riêng cho ni giới ngoài Bát kỉnh pháp. Đức Phật cũng
đã khẳng định khả năng chứng các quả vị của người nữ ngang tầm với nam giới.
Do vậy, khi tiếp nhận nữ giới vào Tăng chúng thì rõ ràng Ngài có cái nhìn thật
đúng đắn.

2. Tầm quan trọng của Bát Kỉnh Pháp đối với Ni
đoàn

2.1 Về mặt bình đẳng

Một góc nhìn về Bát Kỉnh Pháp
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/mot-goc-nhin-ve-bat-kinh-phap.html



Có thể khẳng định rằng: Bát kỉnh pháp là điều kiện tiên quyết để đức Phật chấp
nhận cho nữ giới xuất gia. Nhưng nếu không có Bát kỉnh pháp chắc chắn việc
người nữ được xuất gia là không thể cũng không có sự thành lập của Ni đoàn,
giáo đoàn của đức Phật cũng không hội đủ bốn bộ chúng: Tỳ kheo, Tỳ kheo ni,
Ưu bà tắc và Ưu bà di. Bát kỉnh pháp là phương tiện để đức Phật đưa địa vị của
người nữ cao hơn trong xã hội để họ có quyền thoát khỏi sự ràng buộc của
người đàn ông ở Ấn Độ. Việc chấp nhận điều kiện Bát kỉnh pháp giúp họ có một
vị trí được xem trọng, hơn nữa là được tôn kính trong xã hội. Kinh Tiểu Duyên có
ghi: “Này Bà-tất-tra! Ngươi nên biết hiện nay chúng đệ tử của ta, dòng dõi
không đồng, xuất xứ khác nhau, xuất gia tu hành ở trong giáo pháp ta. Nếu có
gặp ai hỏi: ‘Người thuộc dòng nào?’ thì nên trả lời họ: ‘Tôi là Sa-môn, con dòng
họ Thích.”[12] Cho nên, ngày nay chúng ta không thể đem giá trị xã hội ngày
nay về bình đẳng mà lên tiếng phê phán đức Phật không bình đẳng. Vì Ngài
chính là người mở ra cuộc cách mạng cho người nữ thoát khỏi sự áp bức và kì
thị thế nên Ni giới chúng ta, không có lý do gì lên tiếng cho rằng Bát kỉnh pháp
không phải do đức Phật tuyên thuyết, hay lên tiếng đồi hủy bỏ Bát kỉnh pháp.
Làm như thế thì không khác nào chúng ta phủ định những gì đức Phật làm vì
người nữ, tự chúng ta khiến mình thành kẻ vong ân với chính người đã mở ra lối
đi mới cho chúng ta. Cũng như mỗi chúng ta khi sinh ra ai ai cũng có nhiều khía
cạnh trên cùng một cơ thể con người đôi khi không đồng nhau, do vì chức năng
của mỗi cơ quan khác nhau thì cũng vậy ý nghĩa sự bình đẳng giữa nam và nữ ở
đây là cần có chỗ để thực hiện nghĩa vụ của chính mình, mà không phải là
tương tợ nhau ở chức trách hay định mệnh.

2.2 Về quá trình tu chứng

Trong kinh A Tu La Pahàràda có đoạn ghi : "Ví như, này Paharada, phàm có các
con sông lớn nào, ví như sông Hằng.....sát đế lỵ, Bà la môn, Phệ xá, Thủ đà, sau
khi từ bỏ gia đình, sống không gia đình, xuất gia trong pháp và luật được Như
Lai tuyên bố này, chúng từ bỏ tên và họ của chúng từ trước, và chúng trở thành
những Sa môn Thích tử".[13] Và trong Kinh Tăng Nhất A Hàm đức Phật cũng có
dạy: “ Lại nữa, bậc đệ tử hiền thánh, dứt hết hữu lậu, thành tựu vô lậu, tâm giải
thoát, trí huệ giải thoát, ở trong hiện pháp tự vui thích, sanh tử đã dứt, Phạm
hạnh đã lập, việc làm đã xong, không còn tái sanh, như thật mà biết, giống như
cây kia trổ hoa đầy đủ...các Tỳ kheo, hãy học điều này”.[14] Ở đây, Chúng ta
không hề thấy nhắc đến người nữ nhưng bao hàm tất cả những ai xuất gia sống
đời sống phạm hạnh thì trong đó có sự xuất hiện người nữ. Sau khi Mahà
Pajàpatì Gotamì thọ lãnh Bát kỉnh pháp xuất gia, và tiếp nhận giáo đoàn cũng
đã chứng minh lời Phật dạy là người nữ cũng có thể chứng quả vị ngang hàng
với người nam. Trong thập đại đệ tử của đức Phật bên tăng có ngài Ananda là

Một góc nhìn về Bát Kỉnh Pháp
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/mot-goc-nhin-ve-bat-kinh-phap.html



bậc đa văn đệ nhất... thì bên Ni cũng hội đủ: "Trong các vị nữ đệ tử Tỳ kheo ni
đã lâu ngày của Ta, tối thắng là Mahà Pajàpatì Gotamì... "[15] Hơn nữa, “khi
Phật còn tại thế có không ít vị Tỳ kheo ni đã được hoàn toàn giải thoát, chứng
quả A L Hán.”[16] Trong Trưởng Lão Tăng Kệ có nhắc đến như sau đầu tiên là
trưởng lão Mahapajapati và tiếp đó là các vị Tỳ kheo ni khác. “Isidàsi đã diễn tả
trạng thái vui sướng tột bậc của mình khi được xuất gia vào giới đoàn và chứng
đắc A La Hán như sau:

Tôi đã giải thoát khỏi sống và chết, Tôi đã cắt đứt sợi dây luân hồi”.[17]

Đó là những minh chứng năng lực, trí tuệ và khả năng đạt ngộ, chứng quả Vô
lậu của các vị ni ưu tú. Ngày nay ni giới thực hành Bát kỉnh pháp cũng không hề
mất đi quyền lợi về mặt tổ chức của giáo hội, và cũng không ảnh hưởng đi sự
cung kính cúng dường của Phật tử đối với các vị Tỳ kheo ni. Bát kỉnh pháp giúp
cho người nữ dẹp đi sự kiêu ngạo, cũng là hàng rào ngăn ngừa tham ái liên
quan đến phạm hạnh của tăng ni. Ni giới chúng ta luôn lấy Bát kỉnh pháp thực
hạnh là trên hết người viết cảm thấy Bát kỉnh pháp không có gì là quá đáng cả,
ngược lại cần phải tôn trọng và hằng biết ơn, vì điều trở ngại lớn nhất cho người
thực hành đạo chính là sự kiêu ngạo, chúng ta cần phải noi theo những tấm
gương của các bậc đi trước để học hỏi và thực tập một cách hiệu quả nhất.

KẾT LUẬN

Như vậy, truyền thống văn hóa xã hội ấn độ phân chia giai cấp mang nặng tư
tưởng trọng nam khinh nữ được đức Phật xóa bỏ trên nền tảng giáo lý bình
đẳng – vị tha. Ngài chấp nhận cho người nữ xuất gia và đưa ra điều kiện là thọ
trì Bát kỉnh pháp suốt đời không có gì là bất bình đẳng. Ngài đã khởi xướng ra
cuộc cách mạng giúp cho người nữ có vị trí mà họ đáng được có Ngài là người

Một góc nhìn về Bát Kỉnh Pháp
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/mot-goc-nhin-ve-bat-kinh-phap.html



đầu tiên trong lịch sử tôn giáo nâng giá trị của nữ lên tầm mức cao nhất trong
xã hội. Nhờ sự hy sinh chấp nhận thọ lãnh Bát kỉnh pháp mà Ni đoàn chúng ta
hình thành và tồn tại đến tận ngày nay. Do đó, chúng ta phải sống và tu học
sao cho thích đáng với sự hi sinh cao cả này và hành trì đúng với bổn phận của
người xuất trần thượng sĩ trong cương yếu của người xuất gia. Cũng khẳng định
rằng người nữ trong quá trình tu chứng thì quả vị như nhau, xóa đi những suy
nghĩ cổ hủ của người dân Ấn nói riêng và các tôn giáo thời bấy giờ nói chung,
cho thấy đức Phật là con người bình thường nhưng hơn cả con người phi thường.
Ngài đã thiết lập nên một xã hội bình đẳng, nhân đạo. Hơn hết, trong giáo đoàn
của đức Phật quan điểm về người nữ trong quá trình tu chứng được công nhận
một cách minh bạch. Ngay tại đất nước chúng ta sinh đang sống thì các vị Tỳ
kheo ni, Thức Xoa Ma Na hay Sa di ni được công nhận và được giáo hội cho
thành lập phân ban ni giới, được nhà nước tôn trọng. Trong khi đó tại Thái lan,
Lào... được xem Phật giáo là quốc giáo thì nữ tu chỉ được phép thọ 8 giới hoặc
10 giới và việc các nữ tu còn rất nhiều thiệt thòi so với thời của đức Phật. Vậy ai
dám nói rằng đức Phật bất bình đẳng đối với nữ giới. Trong khi những đệ tử Ngài
chính là người không làm theo lời Ngài đã dạy, vẫn đầy chấp ngã và bảo thủ.
Không ai, không tổ chức nào có đủ thẩm quyền bỏ đi Bát kỉnh pháp. Vì thế hậu
sinh khả úy chúng ta cần phải biết ơn và nhớ ơn những vị đã hi sinh vì sự
nghiệp giải thoát và thành lập ni đoàn mà chúng ta cần phải nổ lực, tinh tấn
trau dồi giới định tuệ và kế thừa phát huy mạng mạch phật pháp lâu dài, chứ
không phải vì sự xuất hiện của người nữ trong giáo đoàn của đức Phật mà chính
pháp giảm đi năm trăm năm, hay đâu đó còn những suy nghĩ như ngài Ca Diếp
là vẫn kì thị người nữ.

Thích Chúc Hòa – Học viên Cao học Khóa III, Học viện PGVN tại Tp.HCM

Chú thích: Bài viết thể hiện cách lập luận, phân tích theo tư duy, góc
nhìn riêng của tác giả.

----------------- CHÚ THÍCH: [1] Viên Trí, Ấn Độ Phật giáo sử luận, NXB. Phương
đông, 2009, tr. 133-134 [2] Thích Giác Dũng, Phật Việt Nam dân tộc Việt Nam,
NXB. Tôn Giáo, Hà Nội,2004, tr. 34 [3] Thích Chơn Thiện, Tăng già thời Đức
Phật, NXB Tôn Giáo, 2000, tr. 288 [4] Hán Dịch: Tam Tạng Tăng-Già-Đề-Bà, Việt
Dịch: Tuệ Sỹ, Kinh Trung A-Hàm Tập 1, 116. Kinh Cù-Đàm-Di, Tôn Giáo, Hà Nội,
2008, tr. 853. [5] Thích Minh Châu dịch, Kinh Tăng Chi Bộ 3, Chương VIII Tám
Pháp VI, Phẩm Gotami, tr. 651. [6] Sđd, tr. 654. [7] Hán Dịch: Tam Tạng Tăng-
Già-Đề-Bà, Việt Dịch: Tuệ Sỹ, Kinh Trung A-Hàm Tập 2, 180. Kinh Cù - Đàm - Di,
Tôn Giáo, Hà Nội, 2008, tr. 259. [8]Thích Minh Châu dịch, Kinh Tăng Chi Bộ 3,
Chương VIII Tám Pháp VI, Phẩm Gotami, tr. 659. [9]Thích Hạnh Bình, Nghiên
Cứu Về Năm Việc Của Đại Thiên, NXB Phương Đông, 2014, tr. 85. [10] Trích từ ý
giảng giáo thọ sư. [11] Thích Minh Châu dịch, “Kinh Tăng Chi Bộ” tập 3, Chương

Một góc nhìn về Bát Kỉnh Pháp
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/mot-goc-nhin-ve-bat-kinh-phap.html



VIII Tám Pháp VI. ‘Phẩm Gotamì’, NXB Tôn Giáo, Hà Nội, 2005, tr. 654 - 655.
[12] Thích Hạnh Bình, Những Vấn Đề Cốt Lõi Trong Kinh Trường Hàm, Kinh tiểu
duyên, NXB Hồng Đức, tỉ2018 tr. 113 [13] Thích Minh Châu, Kinh Tăng Chi II,
Kinh A Tu La Pahàràda, phẩm Lớn, Viện NCPHVN, 1988, tr. 5. [14] Việt dịch:
Thích Thanh Từ, Kinh Tăng Nhất A-Hàm Tập II, XXXIX. Phẩm Đẳng Pháp, Tôn
Giáo, Hà Nội, 2005, tr. 559. [15] Thích Minh Châu Phẩm, Kinh Bộ Tăng Chi,
Phẩm người Tối Thắng, Viện NCPHVN, 1988, tr.34. [16] 雜阿含經卷 34:
「婆蹉白佛：「且置比丘，有一比丘尼於此法、律盡諸有漏，乃至不受後有不？」
佛告婆蹉：「不但一、二、三比丘尼，乃至五百，有眾多比丘尼於此法、律盡諸有漏，乃至不受後有。」
( CBETA, T02, no. 99, p. 246, c12-16). [17] Tăng chi bộ III, phẩm Gotami, bài 11,
Trưởng lão tăng kệ, tr. 39.

THƯ MỤC THAM KHẢO

1. Kinh Bộ Tăng Chi, HT. Thích Minh Châu dịch, Viện NCPHVN, 1988. 2. Kinh
Tăng Chi II, HT. Thích Minh Châu dịch, Viện NCPHVN, 1988. 3. Kinh Tăng Chi Bộ
3, Thích Minh Châu dịch, NXB. Tôn Giáo, Hà Nội, 2005. 4. Kinh Tăng Nhất A-Hàm
- Tập II, Việt dịch: HT. Thích Thanh Từ, Tôn Giáo, Hà Nội, 2005. 5. Kinh Trung A-
Hàm Tập 1, Hán Dịch: Tam Tạng Tăng-Già-Đề-Bà, Việt Dịch: Tuệ Sỹ, Tôn Giáo,
Hà Nội, 2008. 6. Kinh Tăng chi, HT. Thích Minh Châu dịch, NXB. Tôn Giáo, 1996.
7. Tăng già thời Đức Phật, HT. Thích Chơn Thiện, NXB. Tôn Giáo, 2000. 8.
Nghiên Cứu Về Năm Việc Của Đại Thiên, Thích Hạnh Bình, NXB. Phương Đông,
2014. 9. Những Vấn Đề Cốt Lõi Trong Kinh Trường Hàm, Thích Hạnh Bình, NXB
Hồng Đức, 2018. 10. Ấn độ Phật giáo sử luận, Thích Viên Trí, NXB. Phương đông,
2009. 11. Phật Việt Nam dân tộc Việt Nam, Thích Giác Dũng, NXB.Tôn Giáo, Hà
Nội, 12. Trích từ ý giảng giáo thọ sư.

Một góc nhìn về Bát Kỉnh Pháp
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/mot-goc-nhin-ve-bat-kinh-phap.html


