
Một góc nhìn về học thuyết “Nghiệp”
ISSN: 2734-9195   15:01 24/02/2023

Tác giả: Thích Hữu Đạt Chùa Bửu Sơn, 24 Xóm Vôi, Phường 14, Quận 5,
Tp.HCM

1. Nghiệp và hệ thống giai cấp

Như chũng ta đã biết, Ấn Độ là quốc gia rất sùng kính thần linh, tôn trọng
những nghi thức cúng tế. Lúc đầu, họ đặt ra người gia trưởng hoặc tộc trưởng
để giữ việc tế lễ, gọi là chức “Tế ty”. Lần lần, chức “Tế ty” nầy trở thành việc
chuyên môn, nên được thay thế bằng các tu sĩ Bà La Môn giáo (S. Brahmanism,
H. 婆罗门教 ).[1] Mặt khác, vì theo đà tiến triển của xã hội, lại phát sinh ra bốn
chức nghiệp: Sĩ, Nông, Công, Thương. Các nghề nghiệp nầy lần lần trở thành
giai cấp hóa. Giai cấp tu sĩ chủ về việc tế tự, chiếm địa vị tối cao. Giai cấp Vua
chúa nắm giữ chính quyền, ở vào địa vị thứ hai. Nhân dân phổ thông như hạng
nông, công, thương, thuộc về địa vị thứ ba. Còn hạng người thổ dân của Ấn Độ,
chuyên theo nghề nghiệp thấp kém như ở đợ, làm mướn, là giai cấp tiện dân, ở
vào địa vị thứ tư. Lối phân chia giai cấp đó, mỗi ngày thêm chặt chẽ, ban đầu sự
phân biệt chỉ ở trong quan niệm của dân chúng mà thôi nhưng khi các tu sĩ nắm
được thật quyền trong xã hội họ liền tổ chức thành bốn giai cấp rõ rệt: tu sĩ
thuộc giai cấp Bà La Môn (S. Brahman, H. 婆罗门 ), vua chúa thuộc giai cấp Sát-
đế-lợi (S. Ksatriya, H. 剎帝利 ), bình dân thuộc giai cấp Phệ-xá (S. Vaisya, H. 吠舍
), Tiện dân thuộc giai cấp Thủ-đà-la (S. Sùdra, H. 首陀罗 ). Hai hạng trước là giai
cấp thống trị, hai hạng sau là giai cấp bị trị. Bốn giai cấp nầy theo chế độ thế
tập, cha truyền con nối, nên giai cấp nô lệ cứ phải đời đời làm nô lệ, gây ra một
tổ chức xã hội bất công.

Trong bối cảnh xã hội Ấn Độ cổ đại ấy, sự phân chia giai cấp và quyền lợi được
xem như là sự an bài của vận mệnh.

Nếu như các tôn giáo và các truyền thống tư tưởng khác sử dụng điều này với
mục đích phục vụ và mang lại lợi ích cho các giai cấp thống trị của mình thì
Phật giáo lại xây dựng hệ thống giáo lý của mình trên cái nền tảng bình đẳng
giữa người và người. Phật giáo mong muốn xã hội được tạo nên bởi những con

Một góc nhìn về học thuyết “Nghiệp”
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/mot-goc-nhin-ve-hoc-thuyet-nghiep.html



người khác nhau về rất nhiều mặt, từ giai cấp, địa vị, giàu nghèo... Tuy nhiên,
đối với giáo lý đạo Phật, con người sống không dựa trên giai cấp hay địa vị, bởi
lẽ con người không phải do sinh ra mà người ta trở thành người quý tộc hay kẻ
bần hàn, mà chính do nghiệp (S. Karma, P. Kamma, H. 業 ) (hay hành động) của
mình mà trở thành là bậc cao quý hay kẻ hạ tiện,[2] và mọi người đều có quyền
sống, tự do, và tìm hạnh phúc cho riêng mình.

Phật giáo luôn nhấn mạnh vào viêc tu dưỡng đạo đức, việc tu dưỡng tâm, và trí
tuệ hiểu biết, sự nỗ lực tu tập làm thước đo cho lộ trình giác ngộ, giải thoát, chứ
không dựa vào sự xuất thân của địa vị hay dòng tộc. “Sự sang, hèn của một
người chứ không phải do dòng họ mà có; đối với việc tu đạo dòng dõi không có
ý nghĩa nào cả mà chỉ khác nhau ở chỗ hăng hái hay không trong việc tiến tu
mà thôi; đó là chủ trương cốt tủy của đức Phật và các đệ tử.”[3] Phật giáo còn
mở rộng sự bình đẳng giữa Phật, người và chúng sinh nói chung, có lẽ chỉ có
Phật giáo là tôn giáo cho chúng sinh tu để bằng Phật, tức là ngang hàng với
Phật.

Đức Phật là người đầu tiên cố hủy bỏ chế độ nô lệ và kịch liệt phản đối hệ thống
giai cấp trên mảnh đất quê hương của người. Theo giáo lý Phật giáo, người trở
thành kẻ hạ tiện hay cao quý không phải do giòng dõi mà do hành vi hay
nghiệp (S. Karma, P. Kamma, H. 業 ) của mình.

Như đã được phân tích và tìm hiểu về học thuyết nghiệp (S. Karma, P. Kamma,
H. 業 ) trong luận Câu-xá (S. Abhidharmakośa-śāstra, H. 阿毗達磨俱舍論 )  bên
trên có thể thấy nghiệp (S. Karma, P. Kamma, H. 業 ) như là một quy luật tất yếu
của vũ trụ. Dù đối với bất kỳ ai, dù có ở giai cấp gì, giàu sang hay nghèo khổ
trong xã hội tất cả mọi người đều bình đẳng trước nghiệp (S. Karma, P. Kamma,
H. 業 ) cũng đều bình đẳng nhận lấy quả báo tương ứng như nhau, cho dù loại
nghiệp (S. Karma, P. Kamma, H. 業 ) đó là thiện hay bất thiện chỉ trừ chư Phật và
các vị Thánh đã chứng đắc được Thánh đạo. Từ cõi Dục giới, Sắc giới hay Vô sắc
giới tất cả mọi chúng sinh trong ba cõi này đều chịu sự chi phối và dẫn dắt bởi
nghiệp (S. Karma, P. Kamma, H. 業 ). Vậy nên, khi đứng trước nghiệp (S. Karma,
P. Kamma, H. 業 ) chúng ta đều bình đẳng như nhau.

Nếu tạo nghiệp thiện, con người sẽ được hưởng hạnh phúc về sau và ngược lại:
“Người ta gieo nhân nào thì hưởng quả ấy; làm lành được quả tốt, làm ác chịu
quả xấu, người trồng thì người hưởng”.[4] Nghiệp (S. Karma, P. Kamma, H. 業 )
mang tính chất công bằng tuyệt đối vì nó không chừa một ai, không phân biệt
kẻ phàm phu hay thánh nhân. Bởi vì, theo Thuyết Nhất Thiết Hữu Bộ (S.
Sarvāstivādin, H. 說一切有部 ) nghiệp (S. Karma, P. Kamma, H. 業 ) có tính chất an
ổn đó là thiện, nó cho quả báo dị thục khả ái, an lạc và đưa đến chứng đắc Niết-

Một góc nhìn về học thuyết “Nghiệp”
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/mot-goc-nhin-ve-hoc-thuyet-nghiep.html



bàn. Còn nghiệp (S. Karma, P. Kamma, H. 業 ) mà mang lại sự bất an, không an
ổn đó là bất thiện, bởi tính chất đối nghịch với an ổn, nó mang lại quả báo
không khả ái, không an lạc, hạnh phúc. Vì thế, sự an lạc và bất an đều do chính
con người chúng ta lựa chọn.

Tap Chi Nghien Cuu Phat Hoc Mot Goc Nhin Khac Ve Nghiep 1

Lại nữa, nghiệp (S. Karma, P. Kamma, H. 業 ) là bao gồm tư và nghiệp sau khi tư,
sau khi tư tức chỉ cho hành động từ thân thông qua những hành vi của thân mà
biết được tâm ý của con người gây ra. Khi nghiệp thành rồi nó thúc đẩy, dẫn dắt
con người đến chỗ chịu quả báo tương xứng. Chính nó là động cơ chủ yếu tạo
nên vòng luân hồi không dừng của tất cả chúng sinh. Nói đến nghiệp (S. Karma,
P. Kamma, H. 業 ) là nói đến sự toàn quyền quyết định nơi mọi người chúng ta.
Không ai tạo nghiệp (S. Karma, P. Kamma, H. 業 ) thế cho chúng ta, cũng không
ai có thể thay thế nghiệp của chúng ta. Chính chúng ta là chủ nhân tạo nghiệp,
cũng là chủ nhân thọ báo. Trọng trách của mọi sự khổ vui hiện tại và mai sau
đều do chúng ta quyết định. Chủ trương nghiệp (S. Karma, P. Kamma, H. 業 ) là
chủ trương giành lại toàn quyền cho con người, tất cả mọi người đều bình đẳng
trước nghiệp (S. Karma, P. Kamma, H. 業 ). Không phải một đấng Thượng đế hay
một đấng sáng tạo nào khác tạo thành một cuộc sống an vui hay đau khổ cho
chúng ta. Mà chính do thân, miệng, ý của chúng ta trong quá khứ cũng như
trong hiện tại gây nên. Khi thừa nhận nghiệp (S. Karma, P. Kamma, H. 業 ) do
mình tạo ra, chúng ta có thể tự lựa chọn, thân phận, địa vị và giai cấp của mình,
không ai mình được sinh ra trong một giai cấp thấp hèn trong xã hội để phải
chịu nhiều, đắng cay, bất công và cũng không ai mong muốn phải cam chịu một
đời sống lam lũ khó nhọc mà không có cơ hội để thay đổi và phát triển.

Bằng thuyết nhân quả, nghiệp (S. Karma, P. Kamma, H. 業 ) đức Phật đã mở ra
một lối thoát cho con người, phục hồi quyền làm chủ của con người, chỉ cho họ
thấy Thượng Đế tối cao quyết định họa phúc của mỗi người chính là bản thân
nghiệp nhân của họ. Con người nếu gieo nhân lành sẽ được quả lành, gieo nhân
ác sẽ được quả ác. Chính vì vậy, nó góp phần nâng cao trách nhiệm của mỗi cá
nhân khi sống trong môi trường xã hội. Thuyết nhân quả, nghiệp báo của Phật
giáo đã chỉ cho con người thấy rằng: Con người chịu trách nhiệm về hành động
của mình kể cả sau khi chết, vì chết chưa phải là hết sự kết thúc của một sinh
mạng này là sự kế tiếp một sinh mạng khác. Như vậy, sẽ hạn chế được lối sống
buông thả, ích kỷ, đề cao cái tôi, dẫn đến tham lam, tàn bạo, bất chấp công
bằng đạo lý và lẽ phải để thỏa mãn dục vọng cá nhân.

Mọi sự vật hiện tượng trong vũ trụ đều chịu sự tác động của luật nhân quả,
không có gì có thể tồn tại độc lập với sự vật khác. Vì vậy, thuyết nhân quả được

Một góc nhìn về học thuyết “Nghiệp”
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/mot-goc-nhin-ve-hoc-thuyet-nghiep.html



nhắc đến như là mối liên hệ mật thiết của mọi sự vật. Luật nhân quả là một
chân lý mà Đức Phật đã giác ngộ được và dạy cho chúng sinh: Muốn biết cái
nhân đời trước của mình thế nào thì xem xét kết quả của cuộc đời ngày hôm
nay, muốn biết ngày mai của mình thế nào thì phải xem việc làm của mình
ngày hôm nay. Với thuyết nhân quả, Phật giáo khẳng định rằng: Không có vị
thánh nào phán xét, ban thưởng hay trừng phạt các hành động tốt xấu của con
người, mà chính con người quyết định lấy số phận của mình.

Như vây, với việc tìm hiểu về quy luật nghiệp (S. Karma, P. Kamma, H. 業 ) Phật
giáo đã đặt vấn đề lý giải hành động con người trên cơ sở hợp lý. Con người tự
quyết định lấy chính cuộc sống của mình. Số phận con người do chính con người
định đoạt thông qua việc tự mình cố gắng trau dồi những tư tưởng, lời nói và
hành động tốt đẹp. Có nhiều bất bình đẳng về số phận con người trên thế giới.
Tại sao lại có những sự không đồng đều như vậy hiện hữu trên thế giới? Có phải
đây là kết quả sáng tạo của một vị thần tối thượng? Đức Phật cho rằng nếu theo
sự sang tạo của một vị trời tối thượng, con người sẽ trở thành kẻ giết người,
trộm cắp, dâm ô, nói dối, kẻ vu khống, lạm dụng, kẻ bép xép, tham lam, hiểm
độc và ngoan cố. Như vậy những người rơi vào sự sáng tạo của một Thượng đế
là lý do tất yếu, chẳng cần ham muốn làm gì và cũng chẳng cần thiết làm hành
vi này hay tránh hành vi kia.

Như vậy, khác với nhiều tôn giáo, Phật giáo xác định rõ quyền tự do của mỗi
người và cũng yêu cầu con người phải tự suy nghĩ, cân nhắc kỹ trước khi hành
động, tự quyết định tương lai và vận mệnh của mình. Từ lẽ công bằng và bình
đẳng rộng lớn, Phật giáo xây dựng tấm lòng khoan dung rộng lớn, mà cơ sở trực
tiếp của nó ở tinh thần vô ngã, vô chấp, vị tha và Tứ Vô Lượng tâm. Với Phật
giáo, lẽ công bằng và sự bình đẳng được mở bung giữa Phật và chúng sinh
trong Tam giới (Dục giới, Sắc giới, Vô sắc giới) nói chung. Từ đó, thực chất lý
tưởng của đạo đức Phật giáo là xây dựng một nền đạo đức phi giai cấp.

Chính tinh thần bình đẳng, vô ngã vị tha này đã tạo nên tính nhân bản trong
Phật giáo. Những người đệ tử Phật không thờ ơ trước nỗi đau của người dân và
luôn tìm cách mang lại hạnh phúc cho họ bằng sức mạnh thông điệp yêu
thương, hòa bình. Đây cũng là nguồn sức mạnh để gạt đi những sự áp bức bất
công trong cuộc sống, san bằng mọi chướng ngại trên con đường tìm cầu an lạc
cho mình và người.

2. Nghiệp và trách nhiệm cá nhân

Chắc chắn một điều rằng ai trong chúng ta cũng sẽ mong muốn mình được bình
an và hạnh phúc, luôn xa rời những viễn cảnh trắc trở khó khăn, nhưng liệu

Một góc nhìn về học thuyết “Nghiệp”
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/mot-goc-nhin-ve-hoc-thuyet-nghiep.html



rằng cuộc sống có cho ta được yên bình và thuận lợi như ta hằng ao ước. Khi
hiểu rõ về nguyên lý nghiệp (S. Karma, P. Kamma, H. 業 ) thay vì thái độ ngồi
yên một chỗ chờ đợi một cách thụ động để cho cuộc đời và dòng định nghiệp
tùy ý sắp đặt, thì khi đối diện với những khó khăn hay những nghịch cảnh không
thuận lợi trong cuộc sống, chúng ta sẽ có cái nhìn tuệ giác khiến cho vấn đề trở
nên tích cực hơn và cũng có nhiều hướng giải quyết phù hợp hơn khi gặp phải.
Đức Phật đã từng dạy mỗi chúng ta “Hãy sống tự mình làm hòn đảo cho chính
mình, này các Tỷ-kheo, hãy nương tựa nơi chính mình, không nương tựa một ai
khác. Hãy lấy pháp làm hòn đảo, hãy lấy pháp làm chỗ nương tựa, không nương
tựa một ai khác.”[5]

Hiểu rõ về sự vận hành của nghiệp (S. Karma, P. Kamma, H. 業 ) chúng ta sẽ
không còn thái độ trách móc hay than vãn đổ lỗi cho hoàn cảnh, điều kiện mà
thay vào đó chúng ta thấu hiểu được và sẽ có ý thức tự nỗ lực phấn đấu để
hoàn thiện bản thân hơn, bởi vì:

“Tự mình, làm điều ác,

Tự mình làm nhiễm ô,

Tự mình không làm ác,

Tự mình mình làm thanh tịnh;

Tịnh, không tịnh tự mình,

Không ai thanh tịnh ai.”[6]

Học thuyết nghiệp (S. Karma, P. Kamma, H. 業 ) giúp cho chúng ta có cái nhìn
thẳng thắng hơn về cuộc đời của chính mình, hạnh phúc hay khổ đau do chính
bản thân chúng ta tự lựa chọn và quyết định, cũng không ai chịu khổ hay hạnh
phúc thay cho chính mình, chỉ có bản thân chúng ta can đảm đối diện với chính
nghiệp lực (S. Karma, P. Kamma, H. 業 ) của mình. Hiểu về học thuyết nghiệp (S.
Karma, P. Kamma, H. 業 ) còn giúp cho chúng ta biết tự sửa đổi và hoàn thiện
bản thân hơn để trở thành một người có ích cho cộng đồng, cho xã hội, bởi một
xã hội tốt cần có những cá nhân tốt.

Chúng ta có thể hỏi rằng tại sao có người lại sống một đời với những chuỗi dài
đầy khổ cực và đau buồn, trong khi có những người khác lại sinh ra và sống
trong sung sướng và hạnh phúc. Tại sao có người lại chết yểu khi chưa đầy một
tuổi, có người lại chết bất ngờ khi tuổi còn xuân xanh, nhưng có người lại sống
được tuổi thọ rất cao. Tại sao có người sinh ra đẹp đẽ, lành lặn, khỏe mạnh,
trong nhà giàu có, nhưng lại có người sinh ra xấu xí, tật nguyền, bệnh hoạn, què

Một góc nhìn về học thuyết “Nghiệp”
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/mot-goc-nhin-ve-hoc-thuyet-nghiep.html



chân, đui mù, trong gia đình nghèo khó. ...

Trong kinh đức Phật nói: “Các loài hữu tình là chủ nhân của nghiệp, là thừa tự
của nghiệp. Nghiệp là thai tạng, nghiệp là quyến thuộc, nghiệp là điểm tựa,
nghiệp phân chia các loài hữu tình, nghĩa là có liệt, có ưu.”[7] Có thể thấy, sự
khác biệt hoàn cảnh có thấp, có cao, có sang, có hèn giữa người với người với
nhau đều có nguyên nhân của nó. Giáo thuyết về nghiệp (S. Karma, P. Kamma,
H. 業 ) trong luận Câu-xá (S. Abhidharmakośa-śāstra, H. 阿毗達磨俱舍論 ) giúp cho
chúng ta sáng tỏ hơn về những nguyên dẫn đến những quả khổ, kém may mắn
không mong muốn này, các nhà Thuyết Nhất Thiết Hữu Bộ (S. Sarvāstivādin, H.
說一切有部 ) xác định rõ trong tam độc (tham, sân, si) dẫn dắt đưa chúng hữu
tình đến quả khổ thì chính yếu tố tham là quan trọng nhất, vì nó khó trừ
“Nghiệp thân ngữ bởi tham. Tà mạng, vì khó trừ”[8] Hiểu rõ về vấn đề này mỗi
người trong chúng ta tự ý thức trách nhiệm bản thân đối với cộng đồng xã hội,
biết thấu hiểu, lắng nghe và bao dung hơn đối với những người có hoàn cảnh
khó khăn, kém may mắn và thiếu hiểu biết trong cuộc sống.

Dẫu biết rằng: “Tất cả chúng sinh đều được sinh ra bởi nghiệp, nghiệp là của
mình, phải thọ quả của nghiệp; nghiệp là tạo tác, là chủ tể muôn loài, nghiệp là
giống dòng tông chủng, nghiệp tìm đến nhau, nghiệp dẫn dắt nhau đi.”[9] Bản
thân giáo lý Phật giáo tuy không có khái niệm “trách nhiệm xã hội” song những
triết lý và quan điểm nhân sinh của Phật giáo luôn thấm đẫm tinh thần phụng
sự nhân sinh, xem nỗi khổ của chúng sinh cũng chính là nỗi khổ của chính
mình. Mục đích tối hậu của Phật giáo là giải thoát những trói buộc của phiền
não khổ đau, nhưng đồng thời cũng luôn thể hiện tinh thần nhân văn cao cả “vì
con người và cho con người”, tin tưởng vào con người, chia sẻ, cảm thông
những nỗi khổ của con người và tìm con đường hiệu quả để giúp con người
thoát khổ, “Giống như đại dương hùng dũng chỉ có một vị, đó là vị mặn của
muối, trong học thuyết của ta chỉ có một vị là vị giải thoát”.[10]

Qua nghiên cứu học thuyết nghiệp (S. Karma, P. Kamma, H. 業 ) trong luận Câu-
xá (S. Abhidharmakośa-śāstra, H. 阿毗達磨俱舍論 ) chúng ta còn thấy rõ được tư
tưởng phụng sự nhân sinh của Phật giáo còn thể hiện qua việc khuyên làm điều
thiện, tránh điều ác, bởi vì: “Thiện là tốt, thuận theo đạo lý, có ích cho mình và
cho người”[11] và “Thiện còn mang lại cho quả báo dị thục khả ái, an lạc và đưa
đến quả vị Niết Bàn”.  Bản tính của con người vốn có cả thiện lẫn ác và vô ký, vì
vậy, chúng ta phải thường xuyên “chính niệm tỉnh giác” trong mọi ý nghĩ, lời nói
và hành động của mình, dù đó là nhỏ nhất cũng phải thiện lành. Luôn tránh xa
những hành động xấu ác được bắt nguồn từ tam độc: tham, sân, si. Giáo lí Phật
giáo khuyên con người nên gấp rút làm việc thiện nhằm chế ngự điều ác “hãy
gấp làm điều lành, ngăn tâm làm điều ác”[12], bởi vì: “Hành động gì có hại cho

Một góc nhìn về học thuyết “Nghiệp”
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/mot-goc-nhin-ve-hoc-thuyet-nghiep.html



mình, có hại cho người, có hại cho cả hai, bị người chỉ trích, nếu chấp nhận và
thực hiện sẽ đem lại tâm khổ ưu, hành động như vậy là bất thiện, và chúng ta
phải loại bỏ hành động ấy. Hành động gì không có hại cho mình, không có  hại
cho người, không có hại cho  ai,  được người trí tán thán, nếu chấp nhận và thực
hiện, sẽ đem lại tâm lạc, tâm hỷ. Hành động như vậy là thiện và chúng ta phải
thực hành”.[13] Có thể thấy khi nhận thức được rõ ràng về yếu tố thiện, ác
trong hành vi và lời nói của mình, điều đó không chỉ giúp cho bản thân trau dồi
và cải thiện về mặt nhân cách, mà còn mang lại rất nhiều nghĩa cử tốt đẹp cho
cộng đồng và xã hội.

Khi trách nhiệm được thực hiện bởi một cách ý thức tự giác trong những việc
làm thiện lành, thì mối quan hệ giữa cá nhân và cộng đồng sẽ được nâng lên.
Nikkyo Niwano một nhà lãnh đạo tôn giáo thế giới đã từng nói: “Chúng ta càng
làm cho người khác thì càng có thể nâng cao mình lên, và chúng ta càng nâng
cao mình lên thì càng có thể phục vụ xã hội, cộng đồng và nhân loại”,[14] hoặc
nhìn theo cách khác: “Không làm việc ác cũng có nghĩa chống ác. Làm việc lành
cũng có nghĩa liên minh với chân chính, với thiện mỹ, với chính nghĩa của nhân
dân”.[15]

Cũng bởi vậy, Phật giáo khẳng định trách nhiệm đối với nhân phẩm của bản
thân là quan trọng hơn cả, vì từ đó mới có trách nhiệm đối với người khác, với
xã hội. Đức Phật từng khẳng định trách nhiệm đối với bản thân là điều khó nhất:
“Chiến thắng cả triệu người tại chiến trường vẫn không bằng chiến thắng bản
thân. Chiến thắng bản thân mới là chiến công hơn hết… Chiến thắng bản thân
thì vẻ vang hơn chiến thắng người khác. Thế nên người khéo thuần hóa mình thì
thường xuyên sống với sự tự chế.”[16]  Phật giáo luôn nhấn mạnh, một khi
không có trách nhiệm với bản thân thì cũng không thể có trách nhiệm với người
khác, với xã hội tốt được: “Hãy tự làm cho mình những gì mình đem dạy người!
Phải tự chế ngự mới chế ngự được người! Thế nên khó thay, cái việc tự chế ngự
lấy mình”.[17]

Như vậy, học thuyết nghiệp (S. Karma, P. Kamma, H. 業 ) xem trách nhiệm cá
nhân đối với trách nhiệm xã hội như là một trong những phương pháp thực
hành đạo đức Phật giáo, và là phương tiện, con đường để con người luôn hướng
thượng, nhằm đạt đến những giá trị hạnh phúc cao đẹp đó là Niết Bàn. Bên
cạnh đó, học thuyết nghiệp (S. Karma, P. Kamma, H. 業 ) cũng góp phần tạo nên
những nguyên tắc, chuẩn mực đạo đức giúp điều chỉnh hành vi trong các mối
quan hệ xã hội giữa cá nhân và cộng đồng.

Một góc nhìn về học thuyết “Nghiệp”
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/mot-goc-nhin-ve-hoc-thuyet-nghiep.html



3. Nghiệp và giá trị đạo đức

Có thể thấy học thuyết nghiệp (S. Karma, P. Kamma, H. 業 )  của đức Phật là một
giáo lý về một trách nhiệm đạo đức và tâm linh của chính mình đối với những
người khác. Càng hiểu về quy luật của nghiệp (S. Karma, P. Kamma, H. 業 ),
chúng ta càng phải nên cẩn thận và chú tâm đối với những hành động, suy nghĩ
và lời nói của mình nếu như chúng ta mong muốn tích lũy được nhiều nghiệp (S.
Karma, P. Kamma, H. 業 ) lành. Vì một khi những hành động, ý nghĩ, lời nói được
nói ra thường xuyên, thì chắc chắn về sau sẽ tiếp tục lặp đi, lặp lại và càng tích
lũy thêm về nghiệp (S. Karma, P. Kamma, H. 業 ). Nếu như những hành động
thiện lành, tốt được lặp lại thì sẽ càng tăng thêm nghiệp lành, và ngược lại đối
với những hành động bất thiện, xấu, ác sẽ thường xuyên tăng theo hướng thêm
nghiệp ác nếu như được lặp lại nhiều lần. Trong kinh nói rằng:

“Chớ chê khinh điều ác,

 Cho rằng chưa đến mình ,

Như nước nhỏ từng giọt,

Rồi bình cũng đầy tràn.

Người ngu chứa đầy ác

Do chất chứa dần dần.”[18]

Một góc nhìn về học thuyết “Nghiệp”
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/mot-goc-nhin-ve-hoc-thuyet-nghiep.html



Đức Phật đã từng nhắc nhở các hàng đệ tử “Có bốn thứ tuy trẻ, nhưng không
thể xem thường. Những gì là bốn? Vương tử Sát-lợi, tuổi tuy trẻ nhỏ, nhưng chớ
xem thường. Rồng con, tuổi tuy trẻ nhỏ, nhưng chớ xem thường. Đóm lửa tuy
nhỏ, nhưng chớ xem thường. Tỳ-kheo tuổi tuy trẻ nhỏ, nhưng chớ xem thường.”
[19] Một hành động xấu ác dù là nhỏ nhất, chắc chắn sẽ không nói lên được
điều gì, nếu như hành động ấy không được nuôi dưỡng và lặp đi lặp lại nhiều
lần, đến mức khiến cho phải gây tổn hại về người và vật. Chính vì thế, đức Phật
đã chỉ dạy cho hàng đệ tử phải luôn luôn chính niệm tỉnh giác, ý thức và làm
chủ được mọi suy nghĩ, hành vi và lời nói của mình, tránh gây tổn hại cho mình
và cho mọi người xung quanh, dù đó chỉ là những suy nghĩ thoáng qua về một ý
niệm xấu ác. Cũng tương tự như thế, nhưng ngược lại đối với những suy nghĩ và
hành động thiện lành thì nên cố gắng, nỗ lực làm. Với mong muốn không chịu
những quả báo bất thiện, xấu ác và luôn luôn nhận lại những trái ngọt thanh
thoát, nhẹ nhàng thì cần nên:

“Không làm mọi điều ác.

Thành tựu các hạnh lành,

Tâm ý giữ trong sạch,

Chính lời chư Phật dạy.”[20]

Bên cạnh đó, học thuyết nghiệp (S. Karma, P. Kamma, H. 業 ) còn giúp cho
chúng ta có nhiều góc nhìn khác nhau về nhiều khía cạnh trong đạo đức Phật
giáo. Dưới góc độ nhận thức, những nội dung, nguyên tắc của học thuyết
nghiệp (S. Karma, P. Kamma, H. 業 ) ngoài việc làm chuẩn mực đạo đức phải
được hiểu với ý nghĩa sâu xa hơn là phải “vào được lòng người, cảm ứng với
người là đức”. Có nghĩa là ở góc độ nhận thức, học thuyết nghiệp (S. Karma, P.
Kamma, H. 業 ) phải là một giá trị, một bộ phận của nhân cách con người. Còn ở
khía cạnh thực hành là việc thực hiện các nội dung, nguyên tắc, chuẩn mực đạo
đức một cách tự nguyện có quyết tâm với nghị lực và ý chí phấn đấu, luôn luôn
tinh tấn với tinh thần quyết tâm: “Ngăn không để sinh khởi các ác pháp chưa
sinh, đoạn tận các ác pháp đã sinh, tinh cần làm phát khởi các thiện pháp chưa
sinh, và làm tăng trưởng các thiện pháp đã sinh.”[21] đó là nghị lực, ý chí vượt
qua mọi khó khăn, trở ngại để hướng về con đường giác ngộ rộng lớn, tự mình
tạo dựng hạnh phúc cho bản thân và cho mọi người, mà “không hề biết mệt,
không chút vụ lợi, ẩn ý, không trông mong một đặc ân nào”.[22] Về phương
diện điều chỉnh hành vi học thuyết nghiệp (S. Karma, P. Kamma, H. 業 ) còn là
nền tảng để con người giữ mình ngăn chặn những suy nghĩ, hành vi bất thiện,
sửa chữa, điều chỉnh hành vi chưa thiện như đức Phật nói: “Chỉ có ta làm điều
tội lỗi; chỉ ta làm ta ô nhiễm, chỉ có ta tránh điều tội lỗi, chỉ có ta gội rửa cho ta.

Một góc nhìn về học thuyết “Nghiệp”
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/mot-goc-nhin-ve-hoc-thuyet-nghiep.html



Trong sạch hay ô nhiễm là tự nơi ta, không ai có thể làm người khác trong sạch”
.[23] Lối sống và nhân cách đẹp của cá nhân chính là những biểu hiện cho giá
trị đạo đức cao đẹp, cho tình thương mà Phật giáo muốn truyền trao đối với
nhân sinh. Giá trị của tôn giáo không chỉ giúp cải thiện đời sống tinh thân cho
những tín đồ của tôn giáo ấy, mà còn chứa đựng tinh thần trách nhiệm, đạo đức
với cộng đồng và xã hội.

Giá trị đạo đức của một tôn giáo không chỉ đánh thức lòng yêu thương con
người, trên cơ sở nền tảng của tinh thần trách nhiệm xã hội ở cá nhân, những
giá trị nhân bản trong đạo đức tôn giáo còn đánh thức lòng yêu thương con
người và thường được xuất hiện để trở thành lối sống, nhân cách tốt đẹp cho cá
nhân và cộng đồng. Khi những giá trị đạo đức dần trở thành hạt nhân để kết nối
mọi người lại với nhau, thì cũng là lúc con người được sống trong môi trường
đạo đức và tình thương chan hòa, rộng khắp.

Giáo dục đạo đức theo giáo lý nghiệp (S. Karma, P. Kamma, H. 業 ) là đem lại
ánh sáng trí tuệ cần thiết cho mọi người, là một phương thức thực nghiệm sống
động để giải quyết những vấn đề hiện tại. Trong đời sống thực tiễn chúng ta
cần phải có kế hoạch, biện pháp cụ thể để xây dựng và phát huy những giá trị
đạo đức ở mọi tầng lớp, mọi lĩnh vực hoạt động, mọi nghề nghiệp. Điển hình
như việc giáo dục đạo đức có thể đưa vào luật như: xử phạt việc xả chất thải
bừa bãi, quy định xử phạt người hút thuốc lá nơi công cộng; xử phạt người lấn
chiếm lề đường; xử phạt người gây tiếng ồn quá mức v.v... Một số trách nhiệm
được giáo dục và tạo dư luận xã hội phê phán: thói ích kỷ, thói vô cảm, dửng
dưng trước nỗi bất hạnh của người khác. Đối với trách nhiệm cá nhân, ngoài
những quy định pháp luật về quyền, nghĩa vụ, bổn phận người công dân; cần
giáo dục đạo đức, trong đó có đạo đức tôn giáo, nhằm xây dựng, hình thành
lòng yêu thương con người, trách nhiệm xã hội trở thành lối sống, trở thành một
bộ phận trong nhân cách của mỗi cá nhân.

Giáo thuyết nghiệp (S. Karma, P. Kamma, H. 業 ) của Phật giáo cho chúng ta có
cái nhìn thiết thực hơn về sự tự chế ngự những suy nghĩ tham, sân, si, hay ích
kỷ của bản thân để đạt tới vô ngã khi làm điều thiện, hay thể hiện trách nhiệm
với cộng đồng và xã hội. Giáo dục đạo đức của Phật giáo mục đích là chỉ ra
tham, sân, si chính là những rào cản đầu tiên đối với trách nhiệm phụng sự
nhân sinh. Khi đã thấu hiểu được nguyên lí nghiệp (S. Karma, P. Kamma, H. 業 )
 thì cá nhân có thể tự thể hiện điều cần thiết và phù hợp với xã hội mang lại sự
chuyển hóa vô bờ bến: “Đem tình thương mà thắng giận dữ. Đem đạo đức mà
thắng bất lương. Đem tặng dữ (bố thí hào phóng) mà thắng keo lẫn. Đem chân
thành mà thắng xảo trá.”[24] Và ngược lại, nếu để cho tham, sân, si lấn át lí trí
bản thân thì nhân cách cao quý cũng không còn: “Ai sống trên đời này mà sát

Một góc nhìn về học thuyết “Nghiệp”
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/mot-goc-nhin-ve-hoc-thuyet-nghiep.html



hại, chiếm đoạt, gian dâm, dối trá, say sưa; sống đam mê như vậy thì ngay
trong đời sống hiện tại, người ấy đã tự đào bới cái gốc rễ nhân cách của mình”
.[25] Học thuyết nghiệp (S. Karma, P. Kamma, H. 業 ) luôn nhắc nhở cho chúng
ta phải có trách nhiệm tự giác ở mỗi cá nhân đối với cuộc sống, luôn nhìn nhận
lại những suy nghĩ và hành động của bản thân, điều nào nên và không nên làm,
điều nào phù hợp và chưa phù hợp, nhằm giúp cho xã hội ngày một tốt hơn.

Cuộc sống con người ngày nay đang bị cuốn hút bởi những dòng thác vật chất,
bởi sự bùng nổ của những khám phá và phát minh trong nhiều ngành khoa học
hiện  đại, vấn đề luân lý đạo đức trong xã hội cũng đang là thực trạng mà mỗi
chúng ta cần nhìn nhận. Đạo đức con người hiện nay bị tha hóa trước những lợi
danh, vật chất. Trong một số gia đình truyền thống, gia phong, lễ giáo xưa nay
là niềm tự hào của dân tộc nay đang dần bị đảo lộn. Thật đáng đau lòng khi
hằng ngày chúng ta phải chứng kiến những cảnh nghịch ý trái lòng, xem thường
nhân cách, đạo đức như: học sinh đánh thầy giáo, con giết cha mẹ… rồi những
tệ nạn xã hội như mại dâm, ma túy, trộm cắp… đang là ung nhọt đau nhức, nó
làm băng hoại giá trị đạo đức con người và xã hội. Tất cả những hiện tượng trên
là dấu hiệu cho thấy sự suy thoái của giá trị luân lý, đạo đức con người. Hệ quả
ấy phải chăng do một bàn tay nào đó đang chi phối và làm thay đổi trật tự xã
hội. Không nói ra có lẽ ai cũng biết hệ quả ấy không ai khác chính tự thân con
người tạo tác.

Ở phương diện vật chất, chúng ta không phủ nhận những thành tựu khoa học
đạt được đã mang lại cho con người một đời sống đầy đủ và tiện ích hơn. Nhưng
trên phương diện luân, lý đạo đức của xã hội, giáo lý nghiệp (S. Karma, P.
Kamma, H. 業 ) vẫn mãi mãi là một quy tắc, chuẩn mực mà con người không thể
chốn chạy hay bỏ qua. Dù con người thành công đến đâu chăng nữa thì vẫn
không sao tránh khỏi những tác động âm thầm từ tính chất nghiệp (S. Karma, P.
Kamma, H. 業 ). Bởi lẽ, chúng ta đều hiểu rằng, nghiệp (S. Karma, P. Kamma, H.
業 ) không phải là một sản phẩm do Đạo Phật tạo ra, mà nó là một quy luật tất
yếu trong vũ trụ. Đức Phật chỉ là người khám phá và chỉ ra cho con người nhận
biết, cũng như khả năng giác ngộ của mỗi con người ai cũng có, nhưng do vô
minh, vọng tưởng mà con người không nhận ra điều đó.

Nội dung sâu xa bên trong của giáo lý nghiệp (S. Karma, P. Kamma, H. 業 )
 không chỉ là những bài học mang tính giáo dục đạo đức đối với xã hội, mà còn
là những bài học giáo dục đạo đức làm người. Với nền văn hóa phương Đông,
đạo đức con người được xem là một chuẩn mực tất yếu không thể thiếu trong
đời sống thường nhật.

Một góc nhìn về học thuyết “Nghiệp”
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/mot-goc-nhin-ve-hoc-thuyet-nghiep.html



Từ những phân tích trên, có thể thấy học thuyết nghiệp (S. Karma, P. Kamma,
H. 業 ) mang nhiều ý nghĩa đạo đức hơn là yếu tố siêu hình, khi hiểu rõ về những
nguyên lí nghiệp (S. Karma, P. Kamma, H. 業 ) sẽ giúp cho chúng ta phân biệt rõ
giữa thiện và ác, giữa công đức và tội lỗi, hành động tốt sẽ đưa đến kết quả
hạnh phúc và hành động xấu đưa đến kết quả khổ đau, đó là một trong những
yếu tố hình thành nên nền tảng đạo đức.

4. Nghiệp và thuyết định mệnh

Số mệnh hay số phận là thân phận, địa vị, những điều may rủi, họa phúc, khổ
vui, sang hèn, vinh nhục… đã được định sẵn cho cuộc đời của mỗi người. Tin
rằng con người sinh ra với thân phận gì, ở nơi đâu, vào lúc nào, sống trong cảnh
giàu sang hay bần cùng, sung sướng hạnh phúc hay bất hạnh khổ đau, thời gian
nào, bao nhiêu tuổi thì trở nên như thế nào, gặp phải những sự việc gì, tất cả
đều đã được định trước, đó là niềm tin vào số mệnh. Từ ngàn xưa đã có nhiều
quan niệm về số mệnh cho rằng mỗi người có một số mệnh do quá khứ an bài
đã định sẵn, khẳng định tuyệt đối con người bất khả kháng số mệnh, mọi nỗ lực
thay đổi số mệnh của con người đều vô ích. Phần lớn đều phủ nhận vai trò tự
thân của con người, phủ nhận vai trò của con người đối với cuộc đời và thế giới
mình đang sống.

Ở Ấn Độ vào khoảng thế kỷ thứ XV đến thế kỷ thứ X trước Công nguyên, người
ta tin rằng việc tế thần được cho là một hình thức của nghiệp (S. Karma, P.
Kamma, H. 業 ), điều này đã được ghi chép trong Lê-câu-vệ-đà (S. ṛgveda, A. Rig
Veda, H. 梨俱吠陀 ). Thứ đến là thời kỳ của“Phạm thư” (S. Brāhmaṇa, H. 梵書 ) thì
nghiệp (S. Karma, P. Kamma, H. 業 )  được xem như là một hình thức tế tự, một
quy luật tất yếu, kết quả tốt đẹp hay xấu ác tùy thuộc vào việc làm lễ tế thần
đúng hay sai theo các bước đã quy định sẵn và không ai hay bất cứ điều gì có
thể ngăn cản được. Trong giai đoạn Áo-nghĩa thư (S. Upaniṣad, H. 奧義書 ), khi
mà việc cúng tế đã không còn được ưa chuộng, thì ở giai đoạn này tinh thần
khảo sát triết học lại được đề cao, chính vì thế học thuyết về nghiệp (S. Karma,
P. Kamma, H. 業 )  được xác định đó là cuả Ngã (S. Ātman, H. 我 ) là người tạo
nghiệp và cũng chính là người thụ hưởng kết quả của nghiệp, nghiệp (S. Karma,
P. Kamma, H. 業 ) trở thành một cái Ngã (S. Ātman, H. 我 )  vĩnh hằng trong con
người. Khác với giai đoạn trước, học thuyết nghiệp (S. Karma, P. Kamma, H. 業 )
trong Kỳ-na giáo (S. Jaṇnism, H. 耆那教 )  được miêu tả mang ý nghĩa luân lý, đạo
đức cũng như được hiểu có sự kết nối với linh hồn (Jīva). Nghiệp (S. Karma, P.
Kamma, H. 業 ) ở giai đoạn này được ví như những loại bụi cực tiểu hay dạng
nguyên tử có khả năng hấp dẫn linh hồn, khi hành động, suy nghĩ hay nói năng
sẽ thu hút những bụi nghiệp (S. Karma, P. Kamma, H. 業 ) cực tiểu này.

Một góc nhìn về học thuyết “Nghiệp”
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/mot-goc-nhin-ve-hoc-thuyet-nghiep.html



Quan điểm nghiệp (S. Karma, P. Kamma, H. 業 )  của Phật giáo nói chung hay
Luận Câu-xá (S. Abhidharmakośa-śāstra, H. 阿毗達磨俱舍論 ) nói riêng bác bỏ
quan điểm về nghiệp (S. Karma, P. Kamma, H. 業 )  của các tôn giáo trên, khi
mặt định con người không thể tránh khỏi nghiệp (S. Karma, P. Kamma, H. 業 )
 hay định mệnh của mình, và tin rằng nghiệp (S. Karma, P. Kamma, H. 業 )  có
mặt khắp mọi nơi. Luận đã khẳng định như sau:

“Thế biệt do Nghiệp sinh.

Tư và tư sở tác.

Tư tức Nghiệp thuộc ý.

Sở tác là thân ngữ.”[26]

Như đã được phân tích, những hoạt động tư duy của tâm thức, tức là suy nghĩ ý
định hướng đến một vấn đề, mà vấn đề này có bị thúc đẩy do sự ham muốn,
thù ghét hay lòng từ bi của tâm, thì nó chỉ thuần túy thuộc về tâm (hay ý
nghiệp). Hay nói cách khác chính do sự cố ý là nhân tố quyết định quan trọng
cho hành vi đó có được gọi là nghiệp (S. Karma, P. Kamma, H. 業 ) hay không. Vì
thế, để hành động phát sinh ra nghiệp (S. Karma, P. Kamma, H. 業 )  quả, phải
có sự cố ý. Do đó, giẫm đạp kiến một cách vô tình lúc đi đứng không tạo ra
nghiệp quả như quan điểm của Kỳ-na giáo (S. Jaṇnism, H. 耆那教 ).[27]

Quan điểm về nghiệp (S. Karma, P. Kamma, H. 業 ) nhấn mạnh chính hành động
của con người có tầm rất quan trọng đối với kết quả của nó, tác nhân phải chịu
trách nhiệm về hành động mà mình đã tạo ra và con người có quyền tự do chọn
lựa. Chúng ta không thể quy trách nhiệm cho tất cả những gì xảy ra ngay trong
hiện tại hoàn toàn đều do nhân từ quá khứ tạo ra, đức Phật gọi đó là: “Bỏ việc
thực tế ở thế gian mà nói theo sự nhận thấy hư vọng của chính mình.”[28]

Ở một khía cạnh khác, học thuyết nghiệp (S. Karma, P. Kamma, H. 業 )  đối với
vấn đề có hay không về sự tồn tại liên tục của Ngã (S. Ātman, H. 我 ) trải qua
nhiều kiếp sống, đã lôi cuốn nhiều sự chú ý đến từ triết học đương đại. Trong
kinh Tạp A-hàm, có ghi lại câu chuyện thắc mắc của vị đệ tử: “Nếu sắc là vô
ngã, thọ, tưởng, hành, thức là vô ngã, tạo nghiệp vô ngã, thì ai là người sẽ nhận
quả báo?”[29] Sau đó, đức Phật đã trả lời: “Vô thường, khổ, là pháp biến dịch,
vậy đa văn Thánh đệ tử có nên ở trong đó thấy là ngã, khác ngã, ở trong nhau
không? Đáp: Bạch Thế Tôn, không.”[30] Sự thắc mắc của vị đệ tử cũng chính là
sự hoài nghi về thực tại của các triết gia đương đại khi đặt vấn đề: Nếu không
có ngã, thì cái gì là tồn tại trong tôi từ lúc trẻ đến trưởng thành. Cái gì nhận biết
các nhận thức, hay cái gì trải qua các kinh nghiệm, hay cái gì làm các hành

Một góc nhìn về học thuyết “Nghiệp”
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/mot-goc-nhin-ve-hoc-thuyet-nghiep.html



động. Và quan trọng nhất, cái gì di chuyển từ một thân xác này sang thân xác
khác, và cái gì nhận lấy nghiệp quả của những hành động tốt và xấu, nếu đó
không phải là ngã. Dĩ nhiên Phật giáo không thừa nhận sự tồn tại hữu ngã cá
biệt trường tồn, không có linh hồn hay không có đấng sáng tạo, không có
nguyên lý căn để của vũ trụ, bởi vì “sinh tử lâu dài không có biên giới, không
thể biết được căn nguyên của nó.”[31] Bên cạnh đó, đức Phật cũng nói là không
có kẻ tác nghiệp, không có ai thọ nghiệp, không có linh hồn, không có cái ta
hay tự ngã để đi từ sát na nầy sang sát na kia, từ thân mạng này sang thân
mạng khác, làm người kiếp này, sa vào địa ngục, hay lên cõi trờ sau khi chết,
hay đi đầu thai vào thân mạng khác vào kiếp sau. Nếu chúng ta cho rằng phải
có một hữu thể nào đó đảm đương tất cả trách nhiệm này, thì ngài Thế Thân (S.
Vasubandhu, H. 世親 ) xem đây “như là nỗ lực nhầm lẫn để có chiếc bánh của
người nào đó và ăn nó.”[32] Chúng ta luôn luôn tạo tác và luôn luôn biến đổi, đó
giống như là dòng luân hồi (S. Saṃsāra, H. 輪迴 ) sinh tử biến chuyển không
ngừng nghỉ, tự chúng ta tạo tác, tự chúng ta thay đổi cứ tiến hành mãi dòng
sống này, vì thế nên tìm một yếu tố tồn tại bất biến trong một tổng thể biến
chuyển là điều không thể. Đức Phật đã luôn nhắc nhở về sự nguy hại từ những
kiến chấp về hữu ngã này và hoàn toàn không chấp nhận: “Này Vaccha, nghĩ
rằng thế giới là vô thường… thế giới là thường… thế giới vô biên… thế giới là
hữu biên… sinh mạng và thân thể là một… sinh mạng và thân thể là khác… Như
lai có tồn tại sau khi chết… Như lai không tồn tại sau khi chết… Này Vaccha,
nghĩ rằng Như Lai không có tồn tại và không tồn tại sau khi chết, như vậy là tà
kiến, kiến trù lâm, kiến hoang vu, kiến hý luận, kiến tranh chấp, kiến kiết
phược, đi đổi với khổ, với tàn hại, với não hại, với nhiệt não, không hướng đến
yếm ly, ly tham, đoạn diệt, an tịnh, thắng trí, giác ngộ, Niết- bàn. Này Vaccha,
Ta thấy có sự nguy hại này mà ta không chấp nhận hoàn toàn những tri kiến
như vậy?”[33]

Theo quan điểm Phật giáo, con người được coi là hiện thân của một sự thể gồm
năm uẩn (S. Pañca-skandha, P. Pañca-khandha, H. 五蘊 ) có: sắc (S. Rūpa, H. 色 ),
thọ (S. Vedanā, H. 受 ), tưởng (S. Saṃjñā, H. 想 ), hành (S. Saṃskāra, H. 行 ) và
thức (S. Vijñāna, H. 識 ), cùng với những tạo tác nghiệp (S. Karma, P. Kamma, H.
業 ) mà tạo thành hiện hữu cá biệt của con người. Một con người là một thực thể
tạm thời, và chỉ sống trong tương tục tính của sát-na.[34] Nhận thức được điều
này, thấy được sự mong manh và giả tạm của kiếp sống con người, chúng ta
cần thay đổi nhân cách của mình cho tốt đẹp hơn, sự trau dồi về kiến thức và trí
tuệ là cần thiết; với mong muốn đạt được nhân cách viên mãn của sự giác ngộ,
giải thoát.

Như vậy, học thuyết nghiệp (S. Karma, P. Kamma, H. 業 ) không phải là thuyết
định mệnh, khi hiểu rõ về tính chất nghiệp (S. Karma, P. Kamma, H. 業 ) chúng

Một góc nhìn về học thuyết “Nghiệp”
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/mot-goc-nhin-ve-hoc-thuyet-nghiep.html



ta có thể thay đổi thân phận hoàn cảnh sống của mình. Thuyết nghiệp (S.
Karma, P. Kamma, H. 業 ) nhấn mạnh đến trách nhiệm trong hành vi đạo đức
của mỗi người đối với việc làm của mình, mỗi người sẽ nhận lấy hậu quả từ
hành động của bản thân. Hay nói cách khác chúng ta cần phải có trách nhiệm
với hành động của chính mình và được hưởng những quả tốt đẹp do mình tạo
ra, mỗi cá nhân là một kiến trúc sư cho vận mệnh đời mình.

Tác giả: Thích Hữu Đạt Chùa Bửu Sơn, 24 Xóm Vôi, Phường 14, Quận 5,
Tp.HCM

***
TÀI LIỆU THAM KHẢO A-tỳ-đạt-ma Câu-xá luận (S. Abhidharmakośa-śāstra, H.
阿毘達磨俱舍論 , luận A-tỳ-đạt-ma Câu-xá), 30 quyển, T29n1558. Bản Hán: Huyền
Trang (H. 玄奘 ) dịch. Bản Việt: Thích Tuệ Sĩ dịch. CEBETA:
https://tripitaka.cbeta.org/T29n1558. Kinh Tiểu Bộ, Thích Minh Châu dịch
(2015), NXB. Tôn Giáo, Hà Nội,. Kinh Trung Bộ, Thích Minh Châu dịch (2012),
NXB. Tôn Giáo, Hà Nội. Kinh Tương Ưng, Thích Minh Châu dịch (1991), Viện
Nghiên Cứu Phật Học Việt Nam, TP. HCM. Kinh Trung A-Hàm, Tuệ Sỹ dịch
(2008), NXB. Tôn Giáo, Hà Nội. Kinh Trường A Hàm, Thích Đức Trí dịch (2003),
NXB. Tôn Giáo, Hà Nội. A-tỳ-đạt-ma Câu-xá, Tuệ Sĩ dịch và chú (2019), NXB.
Hồng Đức, Hà Nội. Hirakawa Akira (2020), Lịch sử Phật Giáo Ấn Độ, Thích
Nguyên Hiệp dịch, NXB. Văn hóa- Văn nghệ, TP. HCM. Nguyễn Duy Cần (1962),
Phật  học tinh hoa, Nhà sách Khai trí, Sài Gòn. Thích Đỗng Minh, Thích Nguyên
Chứng (2011), Yết - Ma Yếu Chỉ, Tác pháp phân vật, NXB. Phương Đông, TP.
HCM. Nguyễn Thị Điệp (2010), Quan niệm về Nghiệp của Phật giáo và ý nghĩa
của nó trong việc giáo dục đạo đức con người Việt Nam, trường Đại học Khoa
học Xã hội và Nhân văn, tại Đại học Quốc gia Hà Nội. Thích Giới Nghiêm (2015)
dịch, Thích Giới Đức hiệu đính, Mi Tiên vấn đáp, NXB.  Phương Đông, TP. HCM.
Nhiều tác giả (2012), Đạo pháp - dân tộc, xã hội chủ nghĩa & hòa bình, Giáo hội
Phật giáo Việt Nam, Ban Văn hóa Trung ương. NXB. Tổng hợp TP. Hồ Chí Minh,
TP.HCM. Thích Tịnh Hạnh (2000), Đại Tập 4 - Bộ A-Hàm, Hội Văn Hóa Giáo Dục
Linh Sơn Đài Bắc, Đài Loan. Thích Tịnh Hạnh (2000), Đại Tập 5 - Bộ A-Hàm V,
Hội Văn Hóa Giáo Dục Linh Sơn Đài Bắc, Đài Loan. Thích Tịnh Hạnh (2000), Đại
Tập 6 - Bộ A-Hàm VI, Hội Văn Hóa Giáo Dục Linh Sơn Đài Bắc, Đài Loan. Thích
Tịnh Hạnh (2000), Đại Tập 7 - Bộ A-Hàm VII, Hội Văn Hóa Giáo Dục Linh Sơn Đài
Bắc, Đài Loan. Thích Tịnh Hạnh (2000), Đại Tập 94 - Bộ Tỳ Đàm VI, A-tỳ-đạt-ma
Đại-tỳ-bà-sa luận - Quyển 1; 75; 111; 112; 113; 114; 116; 117; 118; 119; 121,
Hội Văn Hóa Giáo Dục Linh Sơn Đài Bắc, Đài Loan. Thích Tịnh Hạnh (2000), Đại
Tập 99 - Bộ Tỳ Đàm XI,  Luận A-tỳ-đạt-ma Câu-xá - Quyển 12; 13; 14; 15; 16;
17; 18, Hội Văn Hóa Giáo Dục Linh Sơn Đài Bắc, Đài Loan. Thích Tịnh Hạnh
(2000), Đại Tập 100 - Bộ Tỳ Đàm XII, Luận A Tỳ Đạt Ma Thuận Chánh Lý - Quyển

Một góc nhìn về học thuyết “Nghiệp”
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/mot-goc-nhin-ve-hoc-thuyet-nghiep.html



41, Hội Văn Hóa Giáo Dục Linh Sơn Đài Bắc, Đài Loan. Thích Tịnh Hạnh (2000),
Đại Tập 148 - Bộ Luận Sớ III, Câu Xá Luận Ký - Quyển 17, Hội Văn Hoá Giáo Dục
Linh Sơn Đài Bắc, Đài Loan. Đặng Thi Lan (2006), Đạo đức Phật giáo và đạo đức
con người Việt Nam, NXB. Đại học Quốc gia Hà Nội, Hà Nội. Thích Đỗng Minh
dịch (2013), Luật Tứ Phần, NXB. Phương Đông, TP. HCM. Nikkyo Niwano (1997),
Đạo Phật ngày nay: Một diễn dịch mới về ba bộ kinh Pháp Hoa, Huỳnh Tấn Mẫn
dịch, Viện nghiên cứu Phật học Việt Nam ấn hành, TP. HCM. Thánh Nghiêm
(2013), Lịch sử Phật giáo Ấn Độ, Thích Tâm Trí dịch, NXB. Phương Đông, TP.
HCM. Trí Quang biên tập (2011), Diễm Pháp cú Nam tông, Phẩm 103;104, NXB.
Tổng hợp TP. Hồ Chí Minh, TP.HCM. Thích Trí Quảng (2008), Phật giáo nhập thế
và phát triển, NXB. Tôn giáo, Hà Nội. Tuệ Sĩ (2022), Tổng quan về Nghiệp, NXB.
Đà Nẵng, Đà Nẵng. Thích Thiện Siêu (2006), Đại cương Luận Câu Xá, NXB. Tôn
Giáo, Hà Nội. Kimura Taiken (2007), Nguyên Thủy Phật giáo tư tưởng luận,
Thích Quảng Độ dịch, NXB. Tôn Giáo, Hà Nội. Junjiro Takakusu (2007), Tinh hoa
triết học Phật giáo, Tuệ Sĩ  dịch, NXB. Phương Đông, TP. HCM. Lê Mạnh Thát
(2005), Triết học Thế Thân, NXB. Tổng Hợp Tp. Hồ Chí Minh, TP. HCM. Thích
Chơn Thiện (2009), Phật Học Khái Luận, NXB. Phương Đông, TP. HCM. Thích
Viên Trí (2014), Ấn Độ Phật giáo sử luận, NXB. Phương Đông, TP. HCM. Lữ Trừng
(2011), Ấn Độ Phật học nguyên lưu giảng lược, Thích Phước Sơn dịch, NXB.
Phương Đông, TP. HCM. Gold, Jonathan C. (2015). “Vasubandhu”. In Zalta,
Edward N. (ed.). The Stanford Encyclopedia of Philosophy. Dẫn theo: 
https://plato.stanford.edu/entries/vasubandhu/ (Ngày truy cập: 04/01/2023).

Chú thích:
[1] Thánh Nghiêm, Thích Tâm Trí dịch, Lịch sử Phật giáo Ấn Độ, NXB. Phương
Đông, TP. HCM, 2013, tr. 27-28. [2] Tuệ Sỹ, Kinh Trung A-Hàm Tập 2, 170. Kinh
Anh Vũ, NXB. Tôn Giáo, Hà Nội, 2008, tr. 185. [3] Kimura Taiken, Thích Quảng
Độ dịch, Nguyên Thủy Phật giáo tư tưởng luận, NXB Tôn Giáo, Hà Nội, 2007, tr.
231. [4] Đặng Thi Lan, Đạo đức Phật giáo và đạo đức con người Việt Nam, NXB.
Đại học Quốc gia Hà Nội, 2006, tr.135. [5] Thích Minh Châu dịch, Kinh Tương
Ưng 3 Thiên Uẩn, Chương I Tương Ưng Uẩn A. Năm Mươi Kinh Căn Bản V. Phẩm
Tự Mình Làm Hòn Đảo, Viện Nghiên Cứu Phật Học Việt Nam, TP. HCM, 1991, tr.
83. [6] Thích Minh Châu, Kinh Tiểu Bộ 2015 - Tập I, Pháp Cú, NXB. Tôn Giáo, Hà
Nội, 2015, tr. 65. [7] Thích Minh Châu dịch, Kinh Trung Bộ 2, 135. Tiểu Kinh
Nghiệp Phân Biệt, NXB. Tôn Giáo, Hà Nội, 2012, tr. 539- 540. [8] A-tỳ-đạt-ma
Câu-xá luận,  《阿毘達磨俱舍論》卷 17：「貪生身語業，  邪命難除故，執命資貪生，  
違經故非理。」 (CBETA 2022.Q4, T29, no. 1558, p. 91a4-5).;   A-tỳ-đạt-ma Câu-xá
thích luận, 《阿毘達磨俱舍釋論》卷 13：「貪生身口業，別立為邪命  難治  資貪生若執
非經故。」 (CBETA 2022.Q4, T29, no. 1559, p. 245c16-27). [9] Giới Nghiêm, Mi
Tiên Vấn Đáp, 42. Bất bình đẳng sai khác của chúng sanh là do nghiệp, NXB.
Văn Học, Hà Nội, 2010, tr. 184. [10] Thích Trí Quảng, Phật giáo nhập thế và

Một góc nhìn về học thuyết “Nghiệp”
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/mot-goc-nhin-ve-hoc-thuyet-nghiep.html



phát triển, tập 2, NXB. Tôn giáo, Hà Nội, 2008, tr. 120. [11] Nguyễn Duy Cần,
Phật  học tinh hoa, Nhà sách Khai trí, Sài Gòn, 1962, tr. 57. [12] Sđd, tr. 60 [13]
Nguyễn Duy Cần, Phật  học tinh hoa, Nhà sách Khai trí, Sài Gòn, 1962, tr. 65.
[14] Nikkyo Niwano, Huỳnh Tấn Mẫn dịch, Đạo Phật ngày nay. Một diễn dịch
mới về ba bộ kinh Pháp Hoa, Viện nghiên cứu Phật học Việt Nam ấn hành,
1997,tr. 104. [15] Nhiều tác giả, Đạo pháp - dân tộc, xã hội chủ nghĩa & hòa
bình, Giáo hội Phật giáo Việt Nam, Ban Văn hóa Trung ương. NXB. Tổng hợp TP.
Hồ Chí Minh, TP.HCM, 2012, tr. 265. [16] Trí Quang biên tập, Diễm Pháp cú Nam
tông, Phẩm 103;104, NXB. Tổng hợp TP. Hồ Chí Minh, TP.HCM, 2011, tr 38-39.
[17] Sđd, tr. 49. [18] Thích Minh Châu, Kinh Tiểu Bộ 2015 - Tập I, Pháp Cú, NXB.
Tôn Giáo, Hà Nội, 2015, tr. 59. [19] Thích Tịnh Hạnh, Đại Tập 7 - Bộ A-Hàm VII -
Kinh Tạp A-Hàm Số 3, Tạp A- Hàm Quyển 46, Hội Văn Hóa Giáo Dục Linh Sơn
Đài Bắc, 2000, tr. 49. [20] Sđd, tr. 68. [21] Thích Chơn Thiện, Phật Học Khái
Luận, Tiết XIII: Tự Chánh Cần, NXB. Phương Đông, TP. Hồ Chí Minh, 2009, tr.
375. [22] Nguyễn Duy Cần, Phật  học tinh hoa, Nhà sách Khai trí, Sài Gòn, 1962,
tr. 64. [23] Đoàn Trung Còn, Phật học từ điển, NXB. Phật học tòng thơ, Sài Gòn,
1966, tr. 916 [24] Sđd, tr. 66. [25] Sđd, tr.72. [26] A-tỳ-đạt-ma Câu-xá luận,
《阿毘達磨俱舍論》卷 13〈 4 分別業品〉：「世別由業生，   思及思所作，思即是意業，  
所作謂身語。」 (CBETA 2022.Q4, T29, no. 1558, p. 67b9-11). [27] Harvey, Peter
(2000). An Introduction to Buddhist Ethics. New York: Cambridge University
Press, tr. 17. (Nguyên văn: Actions, then must be intentional if they are to
generate karmic fruits: accidentally treading on an insect does not have such
an effect, as the Jains believed.). [28] Thích Tịnh Hạnh, Đại Tập 6 - Bộ A-Hàm VI
- Kinh Tạp A-Hàm Số 2, Tạp A- Hàm Quyển 35, Hội Văn Hóa Giáo Dục Linh Sơn
Đài Bắc, Taiwan, 2000, tr. 707. [29] Thích Tịnh Hạnh, Đại Tập 5 - Bộ A-Hàm V -
Trung A-Hàm Biệt Dịch & Kinh Tạp  A-Hàm Số 1, Tạp A - Hàm Quyển 2 - Kinh 33:
Phi Ngã, Hội Văn Hóa Giáo Dục Linh Sơn Đài Bắc - Taiwan, 2000, tr. 599. [30]
Sđd, tr. 600. [31] Thích Tịnh Hạnh, Đại Tập 7 - Bộ A-Hàm VII - Kinh Tạp A-Hàm
Số 3, Biệt Dịch Kinh Tạp A- hàm- Quyển XVI, Hội Văn Hóa Giáo Dục Linh Sơn Đài
Bắc, 2000, tr. 746. [32] Gold, Jonathan C. (2015). “Vasubandhu”. In Zalta,
Edward N. (ed.). The Stanford Encyclopedia of Philosophy. Dẫn theo: 
https://plato.stanford.edu/entries/vasubandhu/ (Nguyên văn: Vasubandhu
considers this a muddled attempt to have one’s cake and eat it too.). [33] Thích
Minh Châu dịch, Kinh Trung Bộ 1, 72. Kinh Aggivacchagotta, NXB. Tôn Giáo, Hà
Nội, 2012, tr. 591-592. [34] Junjiro Takakusu, Tuệ Sĩ dịch, Tinh hoa triết học
Phật giáo, NXB. Phương Đông, TP. HCM, 2007, tr. 107.

Một góc nhìn về học thuyết “Nghiệp”
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/mot-goc-nhin-ve-hoc-thuyet-nghiep.html


