
Một số quan điểm nhập thế của các vị thiền sư
thời nhà Lý

ISSN: 2734-9195   18:11 16/04/2017

Nhà Lý là một trong những triều đại văn minh, thịnh vượng nhất của nước ta.
Nhà Lý đã xây dựng một nền độc lập, tự chủ...

Đạo Phật là tôn giáo luôn đề cao hòa hợp, đoàn kết trên tinh
thần giải thoát và giác ngộ của con người, nên khi truyền đến
dân tộc nào cũng tùy thuận để thích nghi với văn hóa và tín
ngưỡng của dân tộc đó. Đấy là tính dung hợp, uyển chuyển,
năng động của Phật giáo. Lịch sử Phật giáo Việt Nam giai
đoạn nhà Lý đã thể hiện rõ nét nhất tính dân tộc. Bên cạnh
đó, chịu ảnh hưởng của giáo lý Đại thừa, nhất là Thiền tông và
Mật tông, nên Phật giáo Việt Nam vừa mang tính siêu nhiên,
vừa mang tính hiện thực.

Năm 1010, Lý Công Uẩn lên ngôi hoàng đế, mở đầu cho sự hình thành và phát
triển một thời đại thịnh vượng của dân tộc. Theo lịch sử, nhà Lý là một trong
những triều đại văn minh, thịnh vượng nhất của nước ta, như Nguyễn Đăng
Thục nhận định: “Một triều đại đã thực hiện một đại quy mô quốc gia cho dân
tộc độc lập, hùng cường đầu tiên ở cõi Đông Nam Á” [1, iii, tr.307]. Nhà Lý đã
xây dựng một nền độc lập, tự chủ, mạnh về quân sự và phát triển về kinh tế từ
thế XI đến đầu thế kỷ XII. Bên cạnh những thành tựu to lớn đó, đã để lại những
bài học lịch sử về dựng nước và giữ nước cho các triều đại sau.

Một số quan điểm nhập thế của các vị thiền sư thời nhà Lý
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/mot-so-quan-diem-nhap-the-cua-cac-vi-thien-su-thoi-nha-ly.html



Thời Lý, Mật tông và Thiền tông là nhân tố chính của Phật giáo. Mật tông đóng
vai trò tích cực trong việc xây dựng và bảo vệ nền độc lập, nhưng trong suốt
tiến trình lịch sử thì Thiền tông mới là yếu tố chủ đạo, mang tính bao trùm, ảnh
hưởng mạnh mẽ đến mọi hoạt động của Phật giáo thời đó.

Mật tông là một tông phái của Phật giáo, sử dụng thần chú trong quá trình thực
nghiệm tâm linh. Hai bộ kinh Tinh Xã Đầu Voi và Đại Thừa Phương Quảng Tổng
Trì là cơ sở quan trọng của Mật tông, với phương pháp tu luyện là sáu thời sám
hối. Theo Lê Mạnh Thát: “Ngày đêm sáu thời sám hối các trọng tội do các
nghiệp Thân – Miệng – Ý gây ra. Kinh đồng thời cũng xác định đây cũng là
phương pháp do chính đức Thế Tôn đã thực hiện. Phương pháp này về sau đã có
những tác động mạnh mẽ lên sự phát triển của tư tưởng Thiền học Việt Nam”
[2, ii, tr.82].

Pháp môn này được Thiền sư Pháp Thuận (925-990) viết Bồ Tát Hiện Sám Hối
Văn mà Thiền Uyển Tập Anh đã ghi lại, và Thiền sư Trần Nhân Tông (1218-
1277) viết Lục Thì Sám Hối Khoa Nghi. Điều này minh chứng từ Tỳ Ni Đa Lưu Chi
đến Pháp Hiền không chỉ xuất phát và truyền thừa phương pháp sám hối mà
còn phát triển Mật tông. Thiền Uyển Tập Anh viết rằng: “Tỳ Ni Đa Lưu Chi, Pháp
Hiền đọc tụng chú Đà La Ni là tu luyện pháp môn tam muội, khi Thiền sư Ma Ha

Một số quan điểm nhập thế của các vị thiền sư thời nhà Lý
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/mot-so-quan-diem-nhap-the-cua-cac-vi-thien-su-thoi-nha-ly.html



đến cầu pháp Thiền sư Pháp Thuận, sư chuyên việc sám hối và trì tụng Đại Bi
Tâm chú, trải ba năm chưa từng một chút biếng trễ… Tổng trì tam muội và ảo
thuật, người đời không lường nổi” [3, tr.263]. Yếu tố Mật tông này được Thiền sư
Đại Hạnh (?-1117) duy trì và phát triển.

Thời kỳ này đã xuất hiện nhiều vị thiền sư dùng Mật tông trong việc cứu đời như
sư Vạn Hạnh (?- 1025) “chuyên tập pháp môn tổng trì Tam Ma Địa, Viên Chiếu
(999-1090) sâu rõ ngôn ngữ tam muội giảng thuyết lưu loát Tổng trì Tam Ma
Địa cũng có tên khác là Đà La Ni tam muội” [2, tr.84]. Điều này được Nguyễn
Duy Hinh khẳng định: “rõ ràng tư tưởng Mật giáo cực thịnh trong khoảng thế kỷ
Xi–Xii, trong các nhà sư Sơn Môn Kiến Sơ cũng như Môn Dâu” [4, tr.43]. Các vị
thiền sư đã sử dụng một loại ngôn ngữ huyền bí (thần chú), đã thể nghiệm tâm
thức và khơi dậy tuệ giác vốn có của con người, bằng phương thức đó, họ phục
vụ cho cộng đồng.

Một số quan điểm nhập thế của các vị thiền sư thời nhà Lý
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/mot-so-quan-diem-nhap-the-cua-cac-vi-thien-su-thoi-nha-ly.html



Trong khi đó, Thiền có vai trò rất quan trọng với Phật giáo trong giai đoạn này.
Theo Từ điển Phật học Hán Việt: Thiền là “Thiền na nghĩa tịch tĩnh thẫm lự là để
tâm chuyên chú vào một cảnh, một đối tượng, lấy tịch tĩnh để thấu tỏ tư duy,
đạt tới trạng thái Định – Tuệ quân bình” [5, tr.1271]. Theo định nghĩa trên, có
thể thấy Thiền là phương pháp để đi đến giác ngộ. Thực tập Thiền là một công
đoạn, một phương tiện, là điều kiện ban đầu để nhận chân thật tánh.

Bản chất của Thiền là giác ngộ, là thực nghiệm tâm linh, là “dĩ tâm truyền tâm”
nên Thiền phải được chứng nghiệm bằng trực giác và bằng sự ổn định của tâm
thức, “chính tinh thần ấy là nguồn động lực của vũ trụ, mà cũng là dòng hoạt
dụng của tâm linh” [6, i, tr.84]. Như vậy, hiểu và sống được Thiền là nhìn thấy
sự vật hiện tượng một cách như thật qua các phạm trù Vô Thường – Vô Ngã – Vô
Trụ - Chân Như v.v… Khi các vị thiền sư đạt đến trình độ ấy, họ không còn bị
ràng buộc tư duy hữu ngã, mà đã trở về cội nguồn vốn có trong tâm thức, thấy
được Phật tính, tức là giác ngộ, “Thiền khai phóng tất cả năng lực ấy, trong
hoàn cảnh thường, bị co rút lại, và vặn tréo đi, đến không vùng thoát đâu được”
[6, i, tr.9]. Thiền đứng trên nguyên tắc “Bất lập văn tự, giáo ngoại biệt truyền,
trực chỉ nhân tâm, kiến tánh thành Phật”. Chính vì “Bất lập văn tự” nên chúng
ta không thể dùng phương pháp quy nạp, diễn dịch hay logic ngôn ngữ để xác
định rõ về nội tại của người cứng ngộ. Dưới cái nhìn của vị thiền sư, bản thể
tuyệt đối của các sự vật hiện tượng là phi khái niệm. Cho nên, sự nhận thức bản
thể ấy chỉ có thể bằng trực giác, bằng chiêm nghiệm khai mở chân tâm của con
người.

Vì vậy, Thiền chỉ thực sự tồn tại khi có người biết tiếp cận vận dụng trong cuộc
sống. Sống Thiền là vừa tròn trách nhiệm của một người công dân của đất nước,
vừa khéo sống với “con người thật” của chính mình. Người chứng ngộ Thiền là
thể nhập vào hơi thở của cuộc sống cộng đồng. Điều này, thời Lý đã được các
thiền sư thể nghiệm, đem lại lợi ích cho dân tộc và phát triển Phật giáo, như
Suzki viết: “Nếu Phật giáo là một tòa nhà xây dựng trên căn bản của lý giác ngộ
do Phật tự chứng và đã hoàn tất con người của Phật, thì dĩ nhiên Thiền là cột trụ
trung ương chống đỡ toàn cơ cấu. Thiền là trực hệ của truyền thống Phật giáo
thừa tiếp giác tâm của Phật” [6, i, tr.67]. Vì vậy, Phật giáo dưới thời Lý vừa
mang những nét chung của Phật giáo vừa có những đặc trưng của Thiền tông.
Đó cũng là đặc điểm của Thiền tông Việt Nam nói chung.

Trong bối cảnh đó, nhiệm vụ của Thiền là khai phóng năng lực vốn có trong
thực tại. Đấy “Chính là uy lực của trực giác sở hữu của tâm, có khả năng phóng
chiếu vào thực tại của tâm linh” [6, i, tr.82]. Về mặt quốc gia, Phật giáo góp sức
xây dựng hào khí dân tộc và khẳng định địa vị làm chủ đất nước của dân ta.

Một số quan điểm nhập thế của các vị thiền sư thời nhà Lý
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/mot-so-quan-diem-nhap-the-cua-cac-vi-thien-su-thoi-nha-ly.html



Vào giai đoạn thời Lý, các vị thiền sử dụng phương pháp Mật tông dung hợp vào
tín ngưỡng bản địa thông qua sấm vĩ để giúp đời. Đồng thời, vận dụng phương
pháp Thiền Công án trong quá trình tu hành.

Về phương pháp Công án xuất hiện lần đầu ở Việt Nam, được thể hiện khi Thiền
sư Tỳ Ni Đa Lưu Chi gặp Pháp Hiền ở chùa Pháp Vân. Thiền sư nhìn thẳng vào
Pháp Hiền hỏi rằng: “Ngươi họ gì?

Sư đáp: Hòa thượng họ gì?

Thiền sư hỏi: Ngươi không có họ sao?

Sư đáp: Họ thì chẳng không, Hòa thượng làm sao biết được?

Thiền sư hỏi: Biết để làm gì?

Sư bỗng nhiên tự tĩnh, liền sụp xuống lạy. Tổ Tỳ Ni Đa Lưu Chi ấn chứng, từ đấy
về sau sư luôn luôn theo hầu Tổ” [7, tr.19]. Đây chưa phải là loại công án điển
hình như những công án “truyền thống” của Thiền tông Trung Hoa, nhưng cũng
thể hiện được sự ảnh hưởng của phương pháp “dĩ tâm truyền tâm” đặc thù của
Thiền tông Trung Hoa trước thời Huệ Năng. Đến thời Viên Chiếu (990-1090) hầu
hết thiền sư chuyên tụng kinh Viên Giác và thực hành phương pháp này mà

tỏ ngộ. Đây cũng là giai đoạn mà Thiền Công án được hình thành rõ nét nhất.
Thí dụ như:

“Có Tăng hỏi: Phật và Thánh, nghĩa ấy thế nào?

Sư đáp: Cúc trùng dương dưới dậu, oanh thục khí đầu cảnh.

Lại hỏi: Cảm ơn, nhưng người học này không hiểu, xin thầy dạy lại.

Sư đáp: Ngày thì ác vàng dọi, đêm đến thỏ bạc soi” [3, tr.186]. Điểm đặc thù
của công án là chỉ người trong cuộc mới hiểu rốt ráo, vì một công án thường chỉ
có tác dụng với một đối tượng cụ thể, trong khi với những người khác nó hoàn
toàn vô nghĩa, có khi là vớ vẩn. Bởi vì, muốn nhập vào công án, thì người hỏi
phải đặt vấn đề họ nghi ngờ, suy nghĩ, mục đích tạo ra điều kiện để trả lời có
hiệu quả về nắm bắt bản chất thực của sự vật, nghĩa là cái bất động trong cái
động. Vì vậy, thiền sư có nhiệm vụ dẫn dắt các thiền sinh vào đạo là phụ thuộc
vào điều kiện, tâm lý, phong tục hay kiến thức để khai mở cội nguồn chân thật
của con người. Nhưng phương pháp công án của các thiền sư Việt Nam thông
qua Ngữ Lục của Thiền tông Trung Quốc mô phỏng lại, đưa phương pháp đó vào
đời sống của nhà Thiền.

Một số quan điểm nhập thế của các vị thiền sư thời nhà Lý
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/mot-so-quan-diem-nhap-the-cua-cac-vi-thien-su-thoi-nha-ly.html



Tóm lại, phương pháp công án thời Lý mới xuất hiện sơ khai, nhưng đến thời
Trần phát triển đi vào cao trào. Tuy nhiên, lối công án chỉ dành riêng cho người
có trình độ tri thức cao mới thực hiện, nghĩa là chỉ phù hợp với hàng thượng căn
thượng trí. Từ đó, Thiền có rất nhiều phương pháp tu luyện mang tính đại chúng
hơn.

Về phương pháp Bái sám

Bái sám là hình thức cầu nguyện theo nghi lễ Mật tông. Ý nghĩa của bái sám là
mượn hình ảnh của đức Phật bên ngoài để trở về với vị Phật bên trong của mỗi
người “từ Phật cho ta đến Phật tự ta”. Nhưng khi phương pháp này hòa nhập
vào tín ngưỡng bản địa, thì ý nghĩa đó không còn được giữ nguyên, mà vị Phật
“bên ngoài” đã trở thành một đấng quyền năng. Do vậy, Bái sám trở thành
phương pháp cầu nguyện có hai mục đích.

Một là, hành vi và suy nghĩ không lặp lại những sai lầm trong quá khứ. Hai là,
ước nguyện sự thành tựu ở tương lai, nghĩa là nương nhờ sự phù hộ, giúp đỡ
những việc mà mình chưa đạt được kết quả. Như vậy, việc cầu nguyện là phù
hợp với tín ngưỡng bình dân. Trong khi đó, Thiền căn cứ vào khả năng của chính
mình, kết quả đạt được là ngay trong thực tại. Thế nhưng, trong tinh thần nhập
thế, Thiền không thể tồn tại và phát triển nếu không chấp nhận những yếu tố
tín ngưỡng trước đó. Vì vậy, Thiền trong đời sống dân gian mang những đặc
trưng của tín ngưỡng bình dân là một điều dễ hiểu. Đây cũng là nét đặc thù của

Một số quan điểm nhập thế của các vị thiền sư thời nhà Lý
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/mot-so-quan-diem-nhap-the-cua-cac-vi-thien-su-thoi-nha-ly.html



Thiền tông Việt Nam.

Về Vô Trụ

Theo từ điển Phật học Hán Việt: Vô trụ là “pháp không tự có dự tính. Do không
dự tính, cho nên không bám víu vào đâu, tùy theo duyên mà nổi lên, cho nên
gọi là vô trụ. Bởi vì vô trụ là gốc của vạn hữu” [5, tr.1542]. Tư tưởng Vô trụ bắt
nguồn từ câu “ưng vô sở trụ nhi sinh kỳ tâm” của kinh Kim Cương. Sau khi được
các thiền sư của hai dòng Thiền Tỳ Ni Đa Lưu Chi và Vô Ngôn Thông kế thừa và
vận dụng vào đời sống tu tập cũng như phục vụ dân tộc. Từ quan niệm tất cả
các pháp đều không có tự tánh, nên không chấp trước, tùy theo điều kiện (nhân
duyên) mà tồn tại hoặc tan biến nên gọi là Vô trụ. Các sự vật hiện tượng tuy có
về hình tướng nhưng hình tướng vốn không thực, phải thấy rõ bản chất của các
sự vật mới nhận thức được chân lý. Chúng ta có thể tiếp cận Vô trụ theo hai góc
độ.

Một là, về nhận thức, là nhìn nhận bản chất sự vật không sinh, không diệt. Như
Quốc sư Thông Biện quan niệm: “Thường trụ thế gian, không sinh không diệt thì
gọi là Phật. Hiểu rõ tâm tông của Phật, làm và hiểu hợp nhau thì gọi là Tổ. Phật
Tổ là như vậy” [8, iii, tr.218]. Thể tánh Chân như thường tịch trong trạng thái
giải thoát giác ngộ. Chúng ta thấy quan điểm Vô trụ của Thiền sư Vạn Hạnh ít
nhiều chịu ảnh hưởng từ kinh Kim Cương:

“Hết thảy pháp hữu vi Như mộng huyễn bèo bọt Như sương cũng như chớp Nên
hãy nhìn như vậy” [2, ii, tr.611].

Vũ trụ là quá trình vận động và biến dịch không ngừng của các sự vật hiện
tượng, nhưng bản chất bên trong thì bất biến. Bản thể của sự vật không có thời
gian, đấy là điểm phi thời gian, luôn luôn hiện hữu ở cội nguồn “Vạn vật đồng
nhất thể” như quan niệm truyền thống của người phương Đông. Trong kinh Duy
Ma Cật, phẩm Quán chúng sinh, sự đối thoại Bồ Tát Văn Thù và Duy Ma Cật:

“Ngài Văn Thù hỏi: Tư tưởng điên đảo lấy gì làm gốc?

Duy Ma Cật trả lời: Không trụ là gốc.

Ngài Văn Thù hỏi: Không trụ lấy gì làm gốc? Duy Ma Cật trả lời: Không trụ thì
không gốc, thưa ngài Văn Thù Sư Lợi, ở nơi gốc không trụ mà lập nên tất cả các
pháp” [9, tr.72]. Như Trí Thiền là thầy của Thái úy Tô Hiến Thành, có chủ trương
rằng: “Trong lòng không phân chia ‘Người’ và ‘ta’. Đã dứt hẳn sự mờ tối. Ngày
đêm lên xuống, không có hình để trú ngụ. Như cái bóng, như tiếng vang, không
có vết tích để đi theo” [10, i, tr.307]. Tư tưởng này thể hiện phong thái “nhạn

Một số quan điểm nhập thế của các vị thiền sư thời nhà Lý
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/mot-so-quan-diem-nhap-the-cua-cac-vi-thien-su-thoi-nha-ly.html



lướt tầng không không vết dấu”, qua lại trong đời nhưng không bị ràng buộc bởi
sự suy thịnh của dòng đời.

Hai là, về mặt thể nghiệm vào cuộc sống hiện thực. Đây là tinh thần nhập thế
của lý tưởng Bồ Tát Đạo: không trụ vào sinh tử cũng không vướng vào Niết Bàn.
Theo Thiền sư Vạn Trì Bát Như: “có chết ắt có sinh, có sinh ắt có chết. Chết thì
người đời buồn, sinh thì người đời vui. Buồn, vui, hai cái đều vô cùng, xoay vần
từ cái nọ đến cái kia. Bao giờ đối với chuyện sinh và chết mà không quan tâm
đến, thì úm tô rô, úm tô rô thăng nhập” [10, i, tr.42]. Cũng với tâm hồn ấy, Vạn
Hạnh không vướng bận gì về việc sẽ đi đâu về đâu. Cho nên tự tại, thản nhiên,
ngài nói với đệ tự khóc thương: “Các con muốn đi đâu? Ta không lấy chỗ trụ để
trụ, không nương vào chỗ không trụ mà trụ, nói xong giây lát thì mất” [2, ii,
tr.526]. Thiền sư Vạn Hạnh đã chứng nhập Vô trụ, việc sống – chết ngài tự tại và
biết đến lúc nào cơ thể này tuân theo quy luật tự nhiên.

Nói đến Vô trụ là không trụ sinh tử, cũng không trụ niết bàn. Đó là tinh thần
khai phóng, không bám víu vào bất cứ điều kiện hay hoàn cảnh nào. Tinh thần
này được các vị thiền sư xây dựng trong ý thức cộng đồng là phải sống với thái
độ bao dung, phù hợp với thực tiễn xã hội để xác định những gì có thể đem đến
lợi ích cho dân tộc. Điều đó được thể hiện qua việc Thiền sư Vạn Hạnh không
những tiên đoán về khả năng lên ngôi của Lý Công Uẩn, mà còn vận động quần
chúng nhân dân chọn hướng đi thích hợp đà tiến hóa của lịch sử. Đại Việt Sử ký
toàn thư có ghi lại bài Sấm – Vĩ của Vạn Hạnh:

“Thụ căn diễu diễu – Mộc biểu thanh thanh Hoa đào mộc lạc – Thập bát tử
thành  Đông A nhập địa – Dị mộc tái sinh Chân cung kiến nhật – Đoài cung ẩn
tinh Lục thất niên gian – Thiên hạ thái bình”.

Vạn Hạnh tự đoán riêng rằng, trong câu “Thụ căn diễu diễu”, chữ căn là Gốc,
gốc tức vua, chữ diễu đồng âm với chữ yểu, thế là nhà vua (Lê Long Đỉnh) chết
yểu. Trong câu “Mộc biểu thanh thanh”, chữ biểu là ngọn, ngọn là bầy tôi, chữ
thanh đồng âm với chữ thịnh, thế là một người trong số quần thần (Lý Công
Uẩn) sẽ lên nắm chính quyền. Ba chữ “hoa đào góp lại theo chữ Hán tự” là chữ
Lê, lạc là rớt, tức là nhà Lê rớt. Ba chữ “thập bát tử” góp lại là chữ Lý, thập bát
tử thành tức là Lý lên. Câu “Đông A nhập địa”, chữ Đông và chữ A họp lại là chữ
Trần, nhập địa là người phương bắc vào cướp. Câu “Dị mộc tái sinh” tức là họ Lê
khác (Lê Lợi) lại nổi lên. Trong câu “Chấn cung kiến nhật” thì chấn là phương
Đông, kiến là mọc ra, nhật là Thiên tử, thiên tử xuất hiện ở phương Đông. Trong
câu “Đoài cung ẩn tinh” thì đoài là phương Tây, ẩn là lặn, tinh là người tầm
thường, người tầm thường mai một ở phương Tây. Mấy câu này có ý nói vua thì
yểu, tôi thì cường thịnh, họ Lê mất, họ Lý nổi lên, thiên tử ở phương Đông mọc

Một số quan điểm nhập thế của các vị thiền sư thời nhà Lý
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/mot-so-quan-diem-nhap-the-cua-cac-vi-thien-su-thoi-nha-ly.html



ra thì thứ nhân ở phương Tây lặn mất, trong vòng sáu bảy năm nữa thì thiên hạ
thái bình” [11, i, tr.237].

Xét theo góc độ dân tộc, đó là tinh thần Vô trụ. Bởi vì, quá trình phát triển lịch
sử dân tộc không bám víu vào một triều đại nhất định nào. Khi nắm giữ vận
mệnh của đất nước, mỗi triều đại chỉ có thể tồn tại khi đáp ứng được yêu cầu
phát triển dân tộc. Ngược lại, khi đất nước phát triển thì triều đại cũng phải thay
đổi sao cho phù hợp với sự phát triển đó. Nếu triều đại không đáp ứng được điều
đó, tất nhiên sẽ có sự thay thế triều đại. Như Vạn Hạnh, người góp công phá
Tống – bình Chiêm và giúp cho vua Lê Đại Hành giành độc lập. Nhưng sau đó,
do Lê Long Đỉnh là một hôn quân, chỉ biết hoang dâm vô độ mà không lo trị
nước, nên ngài cũng đóng vai trò tích cực trong cuộc vận động phế Lê Long
Đỉnh để lập nên nhà Lý.

Cần phải hiểu rằng dù hành động theo lập trường nào thì lợi ích của dân tộc
phải được đặt lên hàng đầu. Do vậy, không nên nhìn nhận “Vô trụ” qua lăng
kính “Trung quân” của Khổng Tử và càng không nên cho rằng những hoạt động
của các thiền sư chỉ là “gió thổi chiều nào nghiêng theo chiều ấy”, vì quan điểm
của Phật giáo vốn “Tùy duyên bất biến, bất biến tùy duyên”. Cho nên thế giới
quan Vô Trụ ở đây mang tích khách quan, tích cực trong sứ mệnh phục vụ dân
tộc.

Tinh thần nhập thế tích cực Phật giáo được thể hiện qua khái niệm “Vô ngã” và
“Vị tha”, đó là sự thể nhập trọn vẹn, quên mình để cống hiến cho tha nhân theo

Một số quan điểm nhập thế của các vị thiền sư thời nhà Lý
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/mot-so-quan-diem-nhap-the-cua-cac-vi-thien-su-thoi-nha-ly.html



phương châm “phụng sự chúng sinh tức cúng dàng chư Phật”. Vô ngã là không
còn cái Tôi cá nhân, vị kỷ mà sống bằng tâm vô phân biệt, an nhiên, tự tại trong
cuộc đời. Cho nên, tâm “Vô ngã – Vị tha” là một trong những đặc thù của Phật
giáo. Nó là mục đích đồng thời cũng là nguyên nhân, là phương tiện chi phối
mọi hoạt động. Vô ngã và Vị tha là hai yếu tố có mối quan hệ chặt chẽ với nhau,
tùy thuộc vào nhau. Không có “Vô ngã” thì “Vị tha” không trọn vẹn và ngược
lại.

Tinh thần “Vô ngã – Vị tha” của các vị thiền sư đã tác động đến các vua anh
minh, như Thiền sư Vạn Hạnh với Lý Thái Tổ, Thiền sư Huệ Chi với Lý Thánh
Tông; Thiền sư Viên Thông với ba đời vua Lý Nhân Tông, Lý Thần Tông, Lý Anh
Tông v.v... Do vậy, “Vô ngã – Vị tha” là điều kiện tiên quyết để trọn vẹn nhập
thế. Khi có ngoại xâm thì các vị thiền sư đã “cởi áo cà sa khoác chiến bào”.
Hành động đó xuất phát từ tinh thần “Vô ngã – Vị tha” của những người chứng
đạo. Điều này được Kiều Bảo Tịnh (1100-1176) khẳng định: “Đời đời kiếp kiếp,
chẳng bao giờ làm mờ tối ý chỉ của Phật. Mình tự giác ngộ để giác ngộ cho
người. Không phân biệt kẻ này, người khác. Sẵn sàng dìu dắt (để họ) cùng đi
vào một con đường lối chung” [10, i, tr.304].

Tóm lại, trí tuệ của đạo Phật Việt được thể hiện qua vấn đề như: Chân như; Sắc
– Không; Vô trụ; Vô ngã – Vị tha, là những biểu hiện đặc trưng trong một giai
đoạn cực thịnh của Phật giáo nước nhà, thông qua những đại biểu là những
thiền sư đạt đạo. Bằng sự giác ngộ và tài năng xuất chúng, họ đã có những
cống hiến lớn lao trong việc phát triển Phật giáo nói riêng và cho nền độc lập
dân tộc nói chung. Nơi họ không còn chỗ cho cái ta vị kỷ mà chỉ có tấm lòng
phụng sự trọn vẹn cho tha nhân, mọi hành động của họ hoàn toàn vì dân, vì
nước. Điều này được minh chứng qua triều đại Lý –Trần. Chủ trương của đạo
Phật là luôn thể nhập vào cộng đồng xã hội để cùng xây dựng tinh thần đoàn
kết dân tộc. Đồng thời, các vị thiền sư cũng mang hương vị giải thoát, khai mở
nhân tâm hướng thiện. Trên con đường đó, trí tuệ của đạo Phật và ý thức dân
tộc cùng hội tụ một thể thống nhất, đó là “Đạo Pháp – Dân tộc”, qua việc xây
dựng và bảo vệ nền độc lập dân tộc Đại Việt.

Tác giả: Tiến sĩ Thích Thông Thức Tạp chí Nghiên cứu Phật học – Số
tháng 3/2017

-------------------------
Tài liệu tham khảo:

1. Nguyễn Đăng Thục (1998), Lịch sử tư tưởng Việt Nam (trọn bộ), Nxb.Tp Hồ
Chí Minh. 2. Lê Mạnh Thát (2001), Lịch sử Phật giáo Việt Nam, Tập 2, từ Lý Nam
Đế (544) đến Lý Thái Tông (1054). Nxb Tp Hồ Chí Minh. 3. Lê Mạnh Thát (1999),

Một số quan điểm nhập thế của các vị thiền sư thời nhà Lý
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/mot-so-quan-diem-nhap-the-cua-cac-vi-thien-su-thoi-nha-ly.html



Nghiên cứu về Thiền uyển tập anh, Nxb Tp. Hồ Chí Minh. 4. Nguyễn Duy Hinh
(1999), Tư tưởng Phật giáo Việt Nam, Nxb Khoa học xã hội. 5. Viện nghiên cứu
Phật học (2004), Từ điển Phật học Hán Việt, Nxb. Khoa học. 6. D.T Suzuki
(2001), Thiền Luận, quyển thượng, Nxb Tp Hồ Chí Minh. 7. Thích Thanh Từ
(PL.2535-1992), Thiền sư Việt Nam, Nxb Hồ Chí Minh. 8. Lê Mạnh Thát (2002),
Lịch sử Phật giáo Việt Nam, Tập 3, từ Lý Thánh Tông (1054) đến Trần Nhân
Tông (1278), Nxb. Tp Hồ Chí Minh. 9. Thích Huệ Hưng (dịch giả), (1951, PL
2509), Kinh Duy Cật, nhà in Phan Thanh Giản, đường Võ Tánh, Sài Gòn. 10. Viện
Triết học (2002), Lịch sử tư tưởng Việt Nam, Văn tuyển tập I (Tư tưởng Việt Nam
từ đầu công nguyên đến cuối thời Lý), Nxb Chính trị quốc gia, Hà Nội. 11.
VKHXHVN (1993), Đại Việt sử ký toàn thư, Tập I, Nxb Khoa học xã hội – Hà Nội.

(Hội thảo Văn học, Phật giáo với 1000 năm Thăng Long), Trường ĐHKHXH&NV –
Khoa Văn học và Ngôn Ngữ.

Một số quan điểm nhập thế của các vị thiền sư thời nhà Lý
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/mot-so-quan-diem-nhap-the-cua-cac-vi-thien-su-thoi-nha-ly.html


