
Nghệ thuật trang trí văn bia Thiệu Trị ở chùa
Diệu Đế

ISSN: 2734-9195   22:03 12/09/2022

Tác giả: Thích Nhật Tấn Học viên Thạc sĩ khóa 2 Học viện PGVN tại Huế

Thiệu Trị là vị Hoàng đế thứ ba của triều đình phong kiến nhà Nguyễn, ông lên
ngôi khi tình hình đất đất nước đã đi vào ổn định, được thừa hưởng nền chính trị
ổn định, vững chãi do vua Gia Long và Minh Mạng đã dày công vun đắp, cải
cách, xây dựng và phát triển.

Trong thời gian 7 năm trị vì ngắn ngủi của mình, ông cũng không có cải cách gì
mang tính đột phá mà chỉ là người tiếp nối đường lối trị nước của hai vị tiên
vương. Thời gian trị vì của vua Thiệu Trị có đóng góp về mặt kiến trúc nghệ
thuật, đặc biệt là nghệ thuật chạm khắc trên đá đã đạt đến trình độ đỉnh cao so
với các đời vua trước.

Trong phạm vi của bài viết với đề tài Nghệ thuật trang trí trên văn bia vua Thiệu
Trị chùa Diệu Đế, chúng tôi mong muốn người đọc có một góc nhìn mới về nghệ
thuật trang trí trên đá, một loại hình nghệ thuật đương thời vang bóng của
vương triều Nguyễn.

Nghệ thuật trang trí văn bia Thiệu Trị ở chùa Diệu Đế
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/nghe-thuat-trang-tri-van-bia-thieu-tri-o-chua-dieu-de.html



Phong cách trang trí trên văn bia Thiệu Trị

Từ chất liệu đá xứ Thanh, với tay nghề đạt đến độ tinh xảo của nghệ nhân, bia
chùa Diệu Đế xứng đáng là một trong nhiều sản phẩm thể hiện nghệ thuật
chạm khắc đã đạt đến chỗ hoàn mỹ. Sự hoàn hảo về nghệ thuật chạm khắc của
bia được thể hiện qua ba phần: Trán bia, thân bia và đế bia.

Phần trán bia

Nghệ thuật trang trí văn bia Thiệu Trị ở chùa Diệu Đế
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/nghe-thuat-trang-tri-van-bia-thieu-tri-o-chua-dieu-de.html



Khác với trán bia thời Lê-Mạc với đơn thuần chỉ là theo hình bán nguyệt, trán
bia vương triều Nguyễn cũng dựa vào hình thức bán nguyệt nhưng cách điệu
thành dạng đám mây, các chi tiết được bo tròn, tạo hình mềm mãi và uyển
chuyển. Bên cạnh đó, diềm bia thời Lê-Mạc bao quanh từ thân bia đến trán bia,
diềm bia thời Nguyễn chỉ nằm phần thân, không liên hệ đến phần trán bia.

Hình tượng trang trí trên trán bia chùa Diệu Đế là tổng thể nhiều họa tiết trang
trí kết hợp hài hòa với nhau gồm hoa văn vân xoắn, hoa văn rồng theo kiểu
thức ngang (hổ phù), hoa văn hoa sen.

Hoa văn vân xoắn

Thực chất loại hoa văn này là hình tượng quen thuộc trong văn hóa nông nghiệp
của người Việt từ xưa. Vào thời Lý, họa tiết vân xoắn đã có nhiều dạng như hồi
văn hoặc vân hình chữ S. Thể thức này chủ yếu xuất hiện trên đầu rồng mà
không thấy xuất hiện ở đâu khác. Đến thời Trần, hoa văn này vuốt cong phần
đuôi thành dạng đao, dạng dựng đứng hình dấu hỏi và tồn tại đến cuối thế kỉ
XIV. Sang thế kỷ XV thời Lê sơ, văn xoắn không tạo hình dấu hỏi riêng lẻ mà đã
bắt đầu kết hợp chung với nhau một cách trật tự tạo nên một khung trời đầy
mây cuộn với nhịp điệu và bố cục hợp lý. Đến thế kỷ XVI thời nhà Mạc, vân xoắn
vẫn được kế thừa từ thời Trần và Lê sơ nhưng có vẻ khoáng đạt và tự do hơn.

Sang thời Nguyễn, trên tinh thần “cư Nho mộ Thích”, vân xoắn đã được cách
điệu thành hình tượng ngọc Như Ý của Nho giáo. Trên trán bia chùa Diệu Đế,
họa tiết vân xoắn cách điệu Như ý được chạm khắc tinh xảo và chiếm hầu hết
không gian trên trán bia.

Hoa văn hình rồng[1]

Trong những loài vật được đưa vào nghệ thuật trang trí, rồng đứng đầu trong Tứ
Linh. Đây là linh thú được sử dụng nhiều nhất. Trong cung vua, rồng là biểu
tượng cho uy quyền của hoàng đế. Ngoài ra, hình tượng này còn xuất hiện trong
các ngôi chùa và dinh phủ tư. Điểm đặc biệt về rồng của vua chúa là cách thể
hiện qua chân năm móng vuốt, các khu vực khác chỉ được phép sử dụng tối đa
bốn móng mà thôi.

Với ước muốn thoát khỏi ý thức hệ Nho giáo của phương Bắc, khẳng định vị thế
độc lập tự chủ, nhà Lý đã chọn Phật giáo làm điểm tựa về ý thức hệ của đất
nước. Rồng thời lý ra đời gắn liền với Phật giáo, thường xuất hiện nhiều ở các
ngôi chùa. Rồng thời Lý biểu tượng cho hạnh phúc, có hình dáng rất uyển
chuyển và tự do.

Nghệ thuật trang trí văn bia Thiệu Trị ở chùa Diệu Đế
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/nghe-thuat-trang-tri-van-bia-thieu-tri-o-chua-dieu-de.html



Thời nhà Trần, rồng có phần mập khỏe, khúc thân theo đường lượn nhẹ, nét
chạm dứt khoát, đầy tự do trong khát khao thoát khỏi sự ràng buộc. Tuy nhiên
rồng nhà Trần vẫn còn nhiều chi tiết ảnh hưởng rồng Trung Hoa.

Thời Lê sơ và Mạc, nét phương Bắc ngày càng sâu đậm. Từ rồng chịu ảnh hưởng
của nghệ thuật Phật giáo thành rồng mang hơi hướng của Nho sĩ. Mắt rồng thời
kỳ này có phần sắc bén hơn như có dao từ trong đôi mắt vậy. Thân rồng mập
mạp, đuôi rồng tạo thành hệ thống đao mác với mũi dài.

Sang thời Nguyễn, rồng đã loại bỏ hết đao mác mà chuyển thành đuôi nheo
trơn, thân vẫn mập mạp nhưng điểm khác với rồng thế kỷ trước là hai chiếc đao
mắt như râu cá trê, một nét của rồng Trung Hoa, đôi khi nó còn cuộn thành hình
lò xo.

Trên trán bia chùa Diệu Đế, hình tượng rồng nhà Nguyễn chiếm vị trí trung tâm
của bia, với cách thức chạm khắc mềm mại, thanh nhã mà chắc khỏe của nét
và hình đạt đến trình độ tinh xảo của bậc thầy chạm đá. Rồng kết hợp với vân
xoắn tạo thành hình tượng rồng ẩn hiện trong mây, tạo nên một bức tranh vừa
bí ẩn vừa hùng tráng, tạo ra một không gian rộng lớn và khoáng đạt. Sự kết hợp

Nghệ thuật trang trí văn bia Thiệu Trị ở chùa Diệu Đế
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/nghe-thuat-trang-tri-van-bia-thieu-tri-o-chua-dieu-de.html



giữa hai họa tiết này, thuật ngữ chuyên môn gọi là Long ẩn vân hay Long ẩn.
Điểm đặc biệt của rồng trên trán bia này là việc xuất hiện chân với năm móng
vuốt. Thông thường ta chỉ thấy xuất hiện trong các tác phẩm hay công trình
trong hoàng cung. Hiện tượng này cũng dễ lý giải vì Diệu Đế là ngôi Quốc tự do
vua cải tạo từ tiềm để của mình. Vì thế, rồng ở trán bia xuất hiện chân năm
móng là điều hiển nhiên.

Hoa văn hoa sen

Hoa sen là loài hoa được nhiều nước tôn thờ. Người Ấn Độ xem hoa sen là biểu
tượng của quyền lực sáng tạo của thiên nhiên, của lửa và nước. Với người Ai
Cập, hoa sen là hóa thân của các vị thần. Trong văn minh lưỡng hà, hoa sen
biểu trưng cho vũ trụ[2]. Đối với đạo Phật, hoa sen có ý nghĩa rất lớn vì nó
tượng trưng cho những đức tính cao thượng như tính thanh tịnh không ô nhiễm,
đầy đủ sắc hương, tượng trưng cho lý nhân quả…

Hoa văn hoa sen, thời Đinh và tiền Lê chỉ thấy xuất hiện trên gạch và gốm với
hình dạng với 8 cánh, 14 cánh, 16 cánh hoặc không cố định thường khắc chìm.
Sang thời Mạc, các cánh hoa thường được làm nổi hẳn lên khiến cho ta thấy
được tổng thể của một hoa sen được ghép từ nhiều cánh hoa riêng lẻ. Sang thời
hậu Lê, đây là giai đoạn phát triển đỉnh cao của hoa văn cây cỏ nói chung và
hoa sen nói riêng, đã xuất hiện hoa và lá ken nhau theo trật tự đường nét. Sang
thời Nguyễn, hoa văn hoa sen đã đạt đến trình độ đỉnh cao nhất, sen bắt đầu
được cách điệu hóa thành nhiều hình tượng khác nhau trong cuộc sống như sen
hóa rồng, sen dây…với giá trị nghệ thuật rất cao. Hoa sen thời này là biểu
tượng thanh cao gắn liền với Phật giáo.

[caption id="attachment_14498" align="aligncenter" width="550"]

 Trán

bia[/caption]

Nghệ thuật trang trí văn bia Thiệu Trị ở chùa Diệu Đế
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/nghe-thuat-trang-tri-van-bia-thieu-tri-o-chua-dieu-de.html



Trên phần trán bia chùa Diệu Đế, họa tiết hoa sen được thể hiện qua hình thức
“keng” với những cánh sen được cách điệu hình vân xoắn đao rất tinh xảo, nằm
theo thứ lớp nối nhau từ trung tâm hoa sen đến viền ngoài cùng hai bên. Dạng
sen keng sáng tạo như thế này làm cho bố cục bia trở nên liên kết hơn, hài hòa
hơn và đặc biệt tạo nên sự liền mạch từ trán bia xuống thân bia. Sen keng ở vị
trí này đóng vai trò tương tự như một “vân kiên[3]” thường thấy trong các y
phục phong kiến Trung Hoa và Việt Nam, tạo nên điểm nhấn ấn tượng trên tổng
thể bố cục văn bia.

Phần thân bia

Trên văn bia Thiệu Trị, phần thân bia là vị trí chứa nội dung văn bản nên các
họa tiết hoa văn có phần giản lược. Thân bia chủ yếu là phần diềm bia và các
họa tiết góc nách của bia.

Diềm bia là hệ thống hoa văn chữ T cách điệu dạng hồi văn[4] chạy xuyên suốt
quanh khung thân bia, tạo thành vòng tròn khép kín mới mục đích nhấn mạnh
cho nội dung được khắc bên trong.

Họa tiết góc nách bia là bộ phận phụ thẩm mỹ, giúp sự tiếp giáp giữa trán bia
và thân hay thân bia với đế bia trở nên nhẹ nhàng, uyển chuyển hơn. Phần họa
tiết góc giáp với trán bia là dạng hoa văn góc với lá, hoa vân xoắn được cách
điệu một cách tinh tế và vô cùng nghệ thuật. Phần họa tiết góc giáp với đế bia
là 9 kiểu thức vân mây hóa rồng tương tự với các kiểu thức hoa hóa rồng, mai
hóa rồng, tùng hóa lân… thường thấy trong nghệ thuật trang trí triều Nguyễn.

Nghệ thuật trang trí văn bia Thiệu Trị ở chùa Diệu Đế
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/nghe-thuat-trang-tri-van-bia-thieu-tri-o-chua-dieu-de.html



Phần đế bia

Phần đế được trang trí theo motif  sập gụ trổ chân quỳ, được chia làm ba phần
với mặt, cổ và chân quỳ. Đế bia chùa Diệu Đế tập trung trang trí phần chân
quỳ.

Mặt chính diện của chân quỳ

Phần chân quỳ mặt chính diện có cách thức trang trí đơn giản hơn so với phần
trán và thân bia. Toàn bộ bề mặt là hệ thống với các họa tiết hoa lá cách điệu
thành hình vân xoắn, cách điệu thành đầu rồng (dây lá hóa rồng). Tuy bộ phận
này ít chi tiết phức tạp nhưng không kém sự tinh tế của nghệ nhân điêu khắc.
Bên cạnh đó là hệ thống các dây lá dạng hồi văn[5] bao trùng mặt chính của
chân quỳ.

Mặt bên của chân quỳ

Nghệ thuật trang trí văn bia Thiệu Trị ở chùa Diệu Đế
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/nghe-thuat-trang-tri-van-bia-thieu-tri-o-chua-dieu-de.html



Nội dung của mặt bên chân quỳ cũng giống như mặt chính diện với hoa, lá,
rồng và hồi văn cách điệu. Điểm đặc biệt là họa tiết rồng phun nước nơi góc tiếp
giáp giữa mặt chính và mặt bên. Rồng ở vị trí này giúp kết cấu chân quỳ và họa
tiết trang trí được liền mạch hơn, tăng cường mức độ thẩm mỹ theo cách tự
nhiên.

Yếu tố Nho Phật trong trang trí văn bia

Nhìn tổng thể bố cục toàn văn bia, ngoài nội dung chính, các họa tiết trang trí
chính là điểm nhấn về nghệ thuật tạo hình của các nghệ nhân thời Nguyễn
muốn chuyển tải. Đi cùng với chủ trương “cư Nho mộ Thích” của vương triều
nhà Nguyễn, nghệ thuật trang trí cũng hòa vào dòng chảy tư tưởng ấy mà cho
ra đời những tác phẩm mang hơi hướng của sự kết hợp này. Trên văn bia chùa
Diệu Đế, thật dễ dàng nhận ra sự kết hợp hài hòa này trong toàn bộ bố cục văn
bia.

Rồng vừa là biểu trưng của vương quyền, vừa biểu trưng cho sự quy ngưỡng đối
với Phật Pháp[6], kết hợp với hoa văn vân xoắn cách điệu ngọc Như Ý của Nho
giáo tạo nên sự dung hòa tuyệt mỹ. Rồng ẩn vào mây để tạo nên sự bí ẩn của
quyền uy trong không gian mây bao phủ.

Sen keng là hình ảnh đặc trưng của Phật giáo, nằm ví trí liên kết giữa trán và
thân bia, vừa có tác dụng nối kết vừa là đường giao thẩm mỹ. Sự tiếp giáp này
với ý nghĩa Phật giáo sẽ làm cầu nối giữa vương quyền với quần chúng, làm
phương tiện hàn gắn dân tộc.

Kết luận

Văn bia chùa Diệu Đế là một trong hai[7] bia mà vua Thiệu Trị đích thân phụng
đề. Tuy rằng mức độ quy mô không bằng bia Thiên Mụ nhưng đứng về mặt
nghệ thuật thì không thua kém. Văn bia chùa Diệu Đế được khắc chạm vào
ngày lễ Vu Lan năm 1844 sau khi hoàn thành sứ mạng “cải gia quy tự”. Bia
chùa phân làm ba phần với trán bia, thân bia và đế bia. Trong đó, trán bia là
khu vực được chạm khắc tinh xảo và kỳ công nhất. Toàn bộ kết cấu họa tiết
trang trí bia được chạm khắc là những họa tiết thông dụng, gắn liền với đời
sống nông nghiệp, vương quyền và tôn giáo. Một số hoa văn tiêu biểu được sử
dụng cho việc trang trí như hình tượng rồng, hoa văn vân xoắn vuốt thành dạng
đao hoặc dạng Như ý, như hoa sen dạng ken, hoa văn chữ T, hồi văn…Từ những
hoa văn trên, ta có thể nhìn thấy yếu tố Nho Phật tồn tại song hành trên từng
phần của văn bia.

Nghệ thuật trang trí văn bia Thiệu Trị ở chùa Diệu Đế
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/nghe-thuat-trang-tri-van-bia-thieu-tri-o-chua-dieu-de.html



Như vậy, nghệ thuật trang trí văn bia Thiệu Trị chùa Diệu Đế đã từng bước được
giải mã qua từng phần trong nội dung chính của bài viết. Ngoài những án thơ
bất hủ của vua Thiệu Trị, qua từng họa tiết nghệ thuật, chúng ta dường như
sống lại không khí sáng tạo vì nghệ thuật không ngừng của các nghệ nhân thế
kỉ XIX. Đồng thời, mỗi người cũng nhìn thấy rõ dòng chảy tư tưởng xuyên suốt
của nghệ thuật thời nhà Nguyễn theo chủ trương kết hợp hài hòa Nho và Phật.

Tác giả: Thích Nhật Tấn Học viên Thạc sĩ khóa 2 Học viện PGVN tại Huế Ảnh:
Đức Thịnh ***

CHÚ THÍCH [1] Theo truyền thống Trung Hoa, rồng là loại vật có sừng hưu, đầu
lạc đà, rau cá chép, đôi mắt của quỷ thần, cổ rắn, bụng cá sấu, vảy cá, móng
chim ưng, tai bò và cặp sừng là cơ quan thính giác của nó. Trong văn hóa nông
nghiệp, rồng là loài vật linh thiêng có khả năng hô mưa gọi gió, gây ra lũ lụt
thiên tai, là biểu thị cho quyền uy tuyệt đối. [2] Nguyễn Du Chi (2019), Hoa văn
Việt Nam từ thời tiền sử đến nửa đầu thời kỳ phong kiến, Nxb Hồng Đức, Hà Nội,
tr 205 [3] Vân kiên thuở ban đầu là những mảnh vải nằm trên áo choàng phụ nữ
Trung Hoa với mục đích giữ sạch cổ áo và vai. Về sau trở thành phục sức không
thể thiếu trong trang phục của người xưa. Vân kiên có nhiều dạng nhưng phổ
biến là dạng “ Tứ hợp như ý”, bao gồm bốn phần chia làm hai tầng, mỗi tầng có
kiểu dáng khác nhau, phần mép được may viền. Trong đó chủ đề trang trí ở mỗi
phần thường là hoa cỏ hài hòa với nhau. [4] Có nguồn gốc từ Hy Lạp cổ đại du
nhập vào. [5] Một cách gọi của hoa văn triện [6] Trong văn hóa Phật giáo, rồng
là một trong tám loại phi nhân (không phải loài người) đã quy y và hộ trì Phật
pháp. Tám loại ấy gồm Thiên (Deva), Long(Naga), Dạ-xoa (Yaksha), Càn-thát-bà
(Gandharva, Apsara), A-tu-la (Asura), Khẩn-na-la (Kinnara), Ca-lâu-la (Garuda),
Ma-hầu-la -già (Mahoraga). [7] Bia thứ hai đặt tại chùa Thiên Mụ.

TÀI LIỆU THAM KHẢO [1] Trần Lâm Biền (chủ biên) (2018), Trang trí trong mỹ
thuật truyền thống của người Việt, Nxb Hồng Đức, Hà Nội. [2] Nguyễn Tiến
Cảnh, Nguyễn Du Chi, Trần Lâm, Nguyễn Bá Vân (2021), Mỹ thuật thời Mạc, Nxb
Mỹ Thuật, Hà Nội. [3]  Nguyễn Du Chi (2019), Hoa văn Việt Nam từ thời tiền sử
đến nửa đầu thời kỳ phong kiến, Nxb Hồng Đức, Hà Nội. [4] Trần Thị Hoài Diễm
(2015), “Một số phát hiện mới về nghệ thuật chạm khắc đá thời Nguyễn”,Tạp
chí Thông tin Mỹ Thuật (lưu hành nội bộ), số 3, tr 36-43. [5] Nguyễn Hữu Thông
(2019), Mỹ thuật Nguyễn, Nxb Tổng hợp Tp. Hồ Chí Minh, Hồ Chí Minh. [6] Chu
Quang Trứ (2012), Mỹ Thuật Lý-Trần mỹ thuật Phật giáo, Nxb Mỹ thuật, Hà Nội.

Nghệ thuật trang trí văn bia Thiệu Trị ở chùa Diệu Đế
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/nghe-thuat-trang-tri-van-bia-thieu-tri-o-chua-dieu-de.html


