
Nghĩ về sống - chết của đời người
ISSN: 2734-9195   16:38 14/07/2023

Trong Phật giáo, hạnh bố thí được xem trọng và luôn luôn khuyến
khích. Theo Phật giáo Nguyên thủy, bố thí được xem là phương tiện
để đối trị tính tham ái, vị kỉ và được thực hành để tránh khổ đau của
đời sau. Theo Phật giáo Đại thừa, bố thí là biểu hiện của lòng Từ bi và
là phương tiện để dẫn dắt chúng sinh đến giác ngộ.

Tác giả: Vu Gia Phật học Từ Quang (tập 44)

Đời người không có sống - chết, thì chắc không có tôn giáo. Tôn giáo góp phần
làm giảm nỗi đau của con người ở chặng cuối cuộc đời, cũng như của những
người còn sống trước sự ra đi của người thân yêu, dẫu sách Luận ngữ có đoạn:
“Quý Lộ vấn sự quỷ thần. Tử viết: “Vị năng sự nhân, yên năng sự quỷ?”. Viết:
“Cảm vấn tử”. Viết: “Vị tri sinh, yên tri tử””. Nguyễn Hiến Lê dịch: “Quý Lộ hỏi
đạo thờ quỷ thần. Khổng Tử đáp: “Chưa biết đạo thờ người, sao biết được đạo
thờ quỷ thần?”. Lại hỏi: “Con mạo muội hỏi về sự chết”. Đáp: “Sự sống còn chưa
biết, sao biết được sự chết?””1.

Chết là hết?

Trong y học, “chết” là sự chấm dứt vĩnh viễn của mọi hoạt động sống như hô
hấp, trao đổi chất hay sự phân chia các tế bào. Xưa nay, qua sách vở, chúng ta
thấy không ít người cho rằng “chết là hết”, nhưng tất cả những tôn giáo lớn trên
thế giới đều đồng ý rằng chết không phải là hết, mà còn có một “cái gì đó” tồn
tại, dẫu giáo lý của các tôn giáo khác nhau trong chi tiết và lối diễn dịch. Dù
được gọi là tâm, thần thức, linh hồn hay tinh thần, “cái đó” vẫn tiếp tục hiện
hữu trong hình thức này hay hình thức khác. Nói ngắn gọn, hầu hết các tôn giáo
tin rằng chết rồi vẫn còn, hoặc còn khổ hoặc được sung sướng, nghĩa là hoặc
Niết bàn/ cõi Cực lạc hay Thiên đàng, hoặc Địa ngục, Hỏa ngục,…

Trong bài hát “Nối vòng tay lớn”, nhạc sĩ Trịnh Công Sơn có viết: “Người chết
nối linh thiêng vào đời”… là muốn nói đến việc chết không phải là hết mà vẫn
tồn tại qua con cháu, qua những gì họ đã thực hiện, đã để lại cho đời. Và người
sống khi đứng trước linh cữu, trước di ảnh, trước nấm mồ hoặc tưởng tiếc về

Nghĩ về sống - chết của đời người
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/nghi-ve-song-chet-cua-doi-nguoi.html

https://tapchinghiencuuphathoc.vn/?s=Ph%E1%BA%ADt+h%E1%BB%8Dc+T%E1%BB%AB+Quang


người quá cố luôn như “được nghe” và tự dặn mình phải sống thế nào cho xứng
đáng với công sức, với ước mong của người đã khuất…

Tap Chi Nghien Cuu Phat Hoc Phat Hoc Tu Quang Nghi Ve Song Chet Cua Doi Nguoi 1

“Cúng 49 ngày” theo quan niệm nhà Phật

Trong tang lễ, sách Gia Định thành thông chí, Trịnh Hoài Đức cho biết đã có “tục
cư tang theo đạo Phật, cúng 49 ngày mới thôi”2. Theo lễ nhà Phật, cứ 7 ngày
một tuần chay, cúng 7 tuần chay là trọn 49 ngày - gọi là “thất thất lai tuần”. Lễ
này có người cúng ở chùa, có người cúng ở nhà (có nhà mời Tăng ni đến tụng
kinh cầu siêu) những mong vong hồn người quá cố được siêu thăng tịnh độ. Với
nhà Phật, việc dâng cúng không phải cung ứng vật thực cho vong hồn - được coi
như biểu thị lòng hiếu kính theo quan niệm Nho giáo - mà là thể hiện các hạnh
lành, đặc biệt là hạnh bố thí, nói nôm na là làm phước, nhằm hồi hướng cho
vong hồn thân nhân vừa quá vãng được siêu thăng về cõi Cực lạc, hay vào thiện
đạo trong lục đạo luân hồi.

Theo kinh Địa Tạng Bổn nguyện, thì “sau khi cha mẹ hay người thân quyến
chết, nếu có thể làm chay cúng dường, chí tâm cầu khẩn thời những người như
thế, kẻ còn lẫn người mất đều đặng lợi ích cả”3.

Lý giải việc này, kinh Địa Tạng Bổn nguyện cho hay khi con người trút hơi thở
cuối cùng, giã từ cuộc sống, thì “Con quỷ dữ vô thường kia không hẹn mà đến,
thần hồn vơ vẩn mịt mờ chưa rõ là tội hay phước, trong bốn mươi chín ngày như
ngây như điếc, hoặc ở tại các ty sở để biện luận về nghiệp quả, khi thẩm định
xong thời cứ y theo nghiệp mà thọ lấy quả báo.

Trong lúc mà chưa biết chắc ra làm sao đó thời đã nghìn muôn sầu khổ, huống
là phải bị đọa vào các ác đạo.

Thần hồn người chết đó khi chưa được thọ sinh, ở trong bốn mươi chín ngày,
luôn luôn trông ngóng hàng cốt nhục thân quyến tu tạo phước lành để cứu vớt
cho.

Qua bốn mươi chín ngày thời theo nghiệp mà thọ lấy quả báo”4.

Có yên mới có vui

Trong Phật giáo, hạnh bố thí được xem trọng và luôn luôn khuyến khích. Theo
Phật giáo Nguyên thủy, bố thí được xem là phương tiện để đối trị tính tham ái,
vị kỉ và được thực hành để tránh khổ đau của đời sau. Theo Phật giáo Đại thừa,
bố thí là biểu hiện của lòng Từ bi và là phương tiện để dẫn dắt chúng sinh đến
giác ngộ. Đối với đời người, hầu như không ai không vướng nghiệp chướng/

Nghĩ về sống - chết của đời người
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/nghi-ve-song-chet-cua-doi-nguoi.html



nghiệp ác ở cõi Ta bà. Do đó, với người sắp mãn phần, Kinh Địa Tạng Bổn
nguyện, khuyên: “Đến khi những chúng sinh quen theo thói chẳng lành ấy sắp
sửa mạng chung, thời cha mẹ cùng thân quyến vì người đó mà tu tạo phước
lành để giúp tiền đồ cho người đó”5.

Tu tạo phước lúc này chính là thực hành hạnh bố thí. “Cứ theo nghiệp ác của
người đó đã gây tạo, suy tính đến quả báo, thời đáng lẽ người đó phải bị đọa
vào ác đạo, song nhờ thân quyến vì người đó mà tu nhơn duyên Thánh đạo, cho
nên các điều tội ác của người đó thảy đều tiêu sạch.

Như sau khi người đã chết, lại có thể trong bốn mươi chín ngày vì người ấy mà
tu tạo nhiều phước lành, thời có thể làm cho người chết đó khỏi hẳn chốn ác
đạo, được sinh lên cõi trời hoặc trong loài người hưởng lấy nhiều sự rất vui
sướng, mà kẻ thân quyến hiện tại đó cũng được vô lượng điều lợi ích”6.

Đọc và nhìn lại chặng đường qua của một đời người hơn 70 năm buồn vui ở cõi
Ta bà, tôi không biết những điều mà Kinh Địa Tạng Bổn nguyện đã viết, đã trích
dẫn, hoặc kinh sách của một số tôn giáo khác được đọc, có đúng như vậy hay
không, nhưng tôi biết chắc một điều là những việc làm ấy sẽ giúp tâm người
đang sống được yên. Có yên mới có vui. “Có gì đẹp trên đời hơn thế/ Người yêu
người sống để yêu nhau” (Tố Hữu - Bài ca mùa xuân 1961). Cuộc sống chỉ có ý
nghĩa khi nó được tưới mát bằng dòng nước của thương yêu. Không có thương
yêu, thế giới này lập tức biến thành địa ngục. Vì thế, không nên khổ sở, không
quá bi thương, mỗi người đều có định số/ nghiệp riêng, sống cùng chết, chúng
ta không ai có thể làm chủ được. Xưa nay, chưa từng có chuyện có sống mà
không có chết. Già mà không chết là đi ngược lại ý trời. Kinh Pháp Cú (số 113)
có dạy: “Dù sống đến trăm năm/ Không thấy pháp sinh diệt/ Chẳng bằng sống
một ngày/ Thấy được pháp sinh diệt”.

Một khi “thấy được pháp sinh diệt” thì người đi, người ở đều thấy nhẹ lòng. Áo
quan tốt hay xấu cũng vùi xuống ba tấc đất, hoặc đưa vào lò thiêu nên cũng
không cần cầu kỳ; vòng hoa viếng bạc triệu không bằng tấm lòng chân thật
tưởng nhớ về nhau. Nói như ông bà ta: “Không ai khen đám cưới, chẳng ai cười
đám ma”, vì thế cần “tu tạo phước lành” để người ra đi và người ở lại được “vô
lượng điều lợi ích” như lời kinh đã trích dẫn, hơn là những hình thức thoáng qua
trong chớp mắt.

Chứng cảnh vui Niết bàn hay không là do những người đang sống quyết định,
nên làm được những gì tốt đẹp, những gì có thể đem lại niềm vui cho mình, cho
người thì hãy cố gắng, hết sức cố gắng trong khả năng cho phép vậy. Đạo
không tuyệt đối, chỉ cần thành tâm liền có thể cầu.

Tác giả: Vu Gia Phật học Từ Quang (tập 44) *** 1. Nguyễn Hiến Lê, Luận ngữ,

Nghĩ về sống - chết của đời người
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/nghi-ve-song-chet-cua-doi-nguoi.html



NXB Văn học, H, 1995, trang 184. 2. Trịnh Hoài Đức (Tu Trai Nguyễn Tạo dịch),
Gia Định thành thông chí, Tập hạ, Phủ QVKĐTVH xb, S, 1972, trang 5. 3. H.T
Thích Trí Tịnh (dịch), Kinh Địa Tạng Bổn nguyên, NXB Tôn giáo, H, 2016, trang
111. 4. Kinh Địa Tạng Bổn nguyên, sđd, trang 109. 5. Kinh Địa Tạng Bổn
nguyên, sđd, trang 102. 6. Kinh Địa Tạng Bổn nguyên, sđd, trang 103-104.

Nghĩ về sống - chết của đời người
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/nghi-ve-song-chet-cua-doi-nguoi.html


