
Nguyên tắc đoàn kết trong tư tưởng Hồ Chí
Minh và tinh thần hòa hợp trong Phật giáo

ISSN: 2734-9195   15:28 26/12/2025

Sự gặp gỡ và bổ sung giữa tinh thần hòa hợp của Phật giáo và nguyên tắc đoàn
kết trong tư tưởng Hồ Chí Minh là một minh chứng điển hình cho khả năng
tương tác, kế thừa và sáng tạo của văn hóa dân tộc Việt Nam.

Tác giả: TS.Đỗ Thị Ngọc Anh (1)

Tham luận tại Hội thảo khoa học "Đạo Phật Với Cách Mạng Việt Nam" tổ chức
ngày 25/08/2025, tại chùa Quán Sứ, Hà Nội

1. Giới thiệu

Sự gặp gỡ giữa nguyên tắc đoàn kết trong tư tưởng Hồ Chí Minh và tinh thần
hòa hợp trong Phật giáo Việt Nam không chỉ phản ánh sự giao thoa hài hòa giữa
truyền thống dân tộc và tư tưởng cách mạng, mà còn khơi dậy nguồn lực tinh
thần mạnh mẽ cho khối đại đoàn kết toàn dân. Hồ Chí Minh khẳng định, “Chúa
Giê-su dạy: Đạo đức là bác ái; Phật Thích Ca dạy: Đạo đức là từ bi; Khổng Tử
dạy: Đạo đức là nhân nghĩa” (2). Chủ tịch còn nhấn mạnh việc đoàn kết phải
dựa trên tinh thần “lấy cái chung để hạn chế cái riêng, từ đó xây dựng khối
đoàn kết sâu rộng và bền vững” (3).

Phật giáo Việt Nam từ lâu đã thể hiện tinh thần hòa hợp qua “lục hòa”, sáu
phương pháp cư xử giúp cộng đồng đoàn kết từ gia đình đến xã hội (4). Hồ Chí
Minh đã vận dụng ý niệm này để hình thành đường lối khởi xướng Mặt trận Việt
Minh, một tổ chức bao trùm mọi tôn giáo và tầng lớp xã hội nhằm kháng chiến
và kiến quốc. Quan điểm ấy không chỉ thể hiện khả năng tổng hợp các giá trị
văn hóa, tôn giáo vào chiến lược chính trị, mà còn nhấn mạnh sức mạnh của
đoàn kết đạo đức tinh thần cùng sức mạnh tổ chức thực tiễn.

Nguyên tắc đoàn kết trong tư tưởng Hồ Chí Minh và tinh thần hòa hợp trong Phật giáo
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/nguyen-tac-doan-ket-trong-tu-tuong-ho-chi-minh-va-tinh-than-hoa-hop-trong-phat-
giao.html

https://tapchinghiencuuphathoc.vn/tu-tuong-ho-chi-minh-doan-ket.html


(Ảnh: Internet)

Trong bối cảnh hội nhập và phát triển hiện nay, tinh thần hòa hợp và đoàn kết
tôn giáo đang được tiếp tục phát huy như một biểu trưng cho sự khoan dung,
tính nhân văn và sức sống dân tộc. Giáo hội Phật giáo Việt Nam kết hợp nguyên
tắc “Đạo pháp - Dân tộc - Chủ nghĩa xã hội” để trở thành thành viên tích cực
trong khối đại đoàn kết toàn dân, đóng góp thiết thực vào việc xây dựng và bảo
vệ Tổ quốc (5).

2. Một số vấn đề lý luận chung

Đoàn kết trong tư tưởng Hồ Chí Minh là một nguyên tắc chiến lược, vừa là mục
tiêu vừa là phương pháp cách mạng (6). Hạt nhân của nó là “đại đoàn kết toàn
dân” được tổ chức thông qua mặt trận dân tộc thống nhất, lấy điểm tương đồng
làm nền tảng, tôn trọng những khác biệt hợp pháp, quan niệm thường được
Người khái quát bằng phương châm “cầu đồng tồn dị”. Câu nói nổi tiếng “Đoàn
kết, đoàn kết, đại đoàn kết; thành công, thành công, đại thành công” (7) cho
thấy vai trò quyết định của đoàn kết đối với thắng lợi cách mạng và xây dựng
đất nước.

Hòa hợp là một nguyên tắc căn bản của Phật giáo, đặc biệt quan trọng đối với
đời sống Tăng-già (tập thể tu sĩ) và cộng đồng cư sĩ (người tại gia). Mục đích là
duy trì sự đoàn kết, thống nhất cả về hành động (thân), lời nói (khẩu), ý nghĩ
(ý), và cả về lợi ích vật chất – tinh thần. Một Tăng-già chỉ được gọi là thanh tịnh,
đúng nghĩa Tăng-già khi hội đủ yếu tố “hòa hợp”. Trong kinh điển, Đức Phật

Nguyên tắc đoàn kết trong tư tưởng Hồ Chí Minh và tinh thần hòa hợp trong Phật giáo
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/nguyen-tac-doan-ket-trong-tu-tuong-ho-chi-minh-va-tinh-than-hoa-hop-trong-phat-
giao.html

https://tapchinghiencuuphathoc.vn/chu-hoa-hoa-hop-giua-con-nguoi-voi-xa-hoi-va-tu-nhien.html


nhiều lần nhấn mạnh rằng chia rẽ Tăng-già là tội nặng, còn kiến lập sự hòa hợp
thì đem lại công đức vô lượng.

Để có thể hoà hợp, Phật giáo đưa ra quan điểm “Lục hòa kính”- Sáu pháp khả ái
khả niệm (sārāṇīyā-dhammā) (8) - tức là 6 nguyên tắc mà Đức Phật dạy để đảm
bảo tình thương, sự kính trọng và đoàn kết trong Tăng-già, đồng thời lan tỏa ra
cộng đồng xã hội. Bộ sáu nguyên tắc này được gọi là “Lục hòa kính” vì vừa dạy
sống hòa hợp, vừa dạy kính trọng lẫn nhau. Nó giúp cố kết nội bộ Tăng đoàn,
đồng thời lan tỏa ra cộng đồng xã hội một tinh thần hòa hợp, đoàn kết và bình
đẳng. Trong Tăng-già, lục hòa kính giữ cho tập thể tăng đoàn bền vững qua
hàng nghìn năm, bất chấp sự thay đổi của xã hội và chính trị. Trong cộng đồng
cư sĩ, nó trở thành chuẩn mực đạo đức để người tại gia ứng xử, xây dựng gia
đình hòa thuận, xã hội ổn định. Còn về phương diện chính trị, xã hội, tinh thần
hòa hợp này tương thích với nguyên tắc đại đoàn kết dân tộc trong tư tưởng
Hồ Chí Minh, vì cả hai đều hướng đến gắn kết con người trên nền tảng đạo đức,
tôn trọng, bình đẳng, và vì lợi ích chung.

Hình mang tính minh họa

Hòa hợp trong Phật giáo là nền tảng đạo đức, tổ chức để duy trì đoàn kết Tăng-
già và cộng đồng xã hội, được cụ thể hóa qua Lục hòa kính. Đây là “hạt nhân”
để Phật giáo đồng hành cùng dân tộc, và cũng là cầu nối với tư tưởng Hồ Chí
Minh về đoàn kết toàn dân.

Như vậy, cơ sở lý luận của nghiên cứu cho thấy nguyên tắc đoàn kết trong tư
tưởng Hồ Chí Minh và tinh thần hòa hợp trong Phật giáo, tuy xuất phát từ hai

Nguyên tắc đoàn kết trong tư tưởng Hồ Chí Minh và tinh thần hòa hợp trong Phật giáo
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/nguyen-tac-doan-ket-trong-tu-tuong-ho-chi-minh-va-tinh-than-hoa-hop-trong-phat-
giao.html



truyền thống khác nhau, đều cùng hướng đến mục tiêu căn bản là xây dựng
cộng đồng bền vững, giảm thiểu xung đột và phát huy sức mạnh tập thể. Tư
tưởng Hồ Chí Minh mang tính chiến lược, tổ chức, nhấn mạnh tính toàn diện và
lâu dài của khối đại đoàn kết dân tộc; trong khi đó, tinh thần hòa hợp của Phật
giáo thiên về chiều sâu đạo đức, cảm hóa, tạo nền tảng tâm linh và đạo lý cho
sự đồng thuận xã hội.

3. Sự gặp gỡ và bổ sung giữa hai hệ tư tưởng

3.1 Tương đồng về mục tiêu

Cả tư tưởng Hồ Chí Minh lẫn đạo Phật đều quy chiếu mục tiêu tối hậu vào hạnh
phúc con người, coi đó là điểm quy tụ để vượt qua dị biệt và kiến tạo cộng đồng
hòa hợp. Ở bình diện chính trị-xã hội, Hồ Chí Minh cho rằng “Trong bầu trời
không gì quý bằng nhân dân. Trong thế giới không gì mạnh bằng lực lượng đoàn
kết của nhân dân” (9) và tổng kết thành nguyên lý hành động: “Đoàn kết, đoàn
kết, đại đoàn kết; thành công, thành công, đại thành công” (10). Tư tưởng đoàn
kết vì vậy không chỉ là khẩu hiệu mà là chiến lược gắn lợi ích và hạnh phúc của
nhân dân với mục tiêu phát triển quốc gia (11).

Ở bình diện đạo đức, tôn giáo, Phật giáo định vị lý tưởng an lạc, hạnh phúc
chung qua con đường từ bi và hòa hợp cộng đồng. Hệ chuẩn mực “Lục hòa”
(sáu pháp hòa kính) được xem như “bản hiến pháp” đầu tiên của đời sống Tăng-
già, khuyến khích cùng sống, cùng học, cùng chia sẻ lợi ích, tức là thể chế hóa
hạnh phúc chung thông qua đồng thuận và tương kính. Đây là cơ chế đạo đức,
xã hội giúp giảm ma sát, tích lũy niềm tin và gia tăng năng lực hợp tác của cộng
đồng (12).

Các học giả về Phật học cũng nhấn mạnh chiều kích hưng thịnh, hạnh phúc của
con người như hướng đích của đạo Phật: sống quảng đại, có đạo đức và từ ái để
đời sống “hài hòa và hạnh phúc hơn” cho mình và người, đồng thời trợ giúp
nhau vượt khổ. Cách diễn giải này làm rõ rằng đoàn kết - hòa hợp không chỉ là
phương tiện tu tập mà còn là mục tiêu xã hội, một cộng đồng nơi hạnh phúc
được chia sẻ (13).

Trên trục liên hệ đó, tư tưởng Hồ Chí Minh về “hạnh phúc của nhân dân là mục
tiêu tối thượng” gặp gỡ trực tiếp với lý tưởng an lạc của Phật giáo: cả hai cùng
coi hạnh phúc chung là tiêu chuẩn đánh giá tính chính đáng của tổ chức xã hội
và định hướng cho hành động tập thể. Sự tương đồng ở tầng mục tiêu này là
nền tảng để hai hệ tư tưởng bổ sung nhau: Phật giáo cung cấp vốn đạo đức cảm
hóa và mô hình hòa hợp vi mô; Hồ Chí Minh cung cấp cơ chế tổ chức-huy động

Nguyên tắc đoàn kết trong tư tưởng Hồ Chí Minh và tinh thần hòa hợp trong Phật giáo
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/nguyen-tac-doan-ket-trong-tu-tuong-ho-chi-minh-va-tinh-than-hoa-hop-trong-phat-
giao.html

https://tapchinghiencuuphathoc.vn/ly-trieu-quoc-su-nguyen-minh-khong-voi-he-tu-tuong-va-tin-nguong-thoi-ly-ky-1.html


để hiện thực hóa hạnh phúc chung ở quy mô toàn dân (14). Điều này cho thấy
“hạnh phúc chung” là chuẩn mực của đoàn kết.

Hình mang tính minh họa

Trong tư tưởng Hồ Chí Minh, “hạnh phúc của nhân dân” là cứu cánh tối thượng,
điều này thể hiện rõ trong mệnh đề “Tôi chỉ có một sự ham muốn, ham muốn
tột bậc… đồng bào ai cũng có cơm ăn áo mặc, ai cũng được học hành” (15).

Phát biểu này đặt chuẩn mực đánh giá mọi thiết kế chính trị – tổ chức vào thước
đo phúc lợi nhân dân, từ đó làm cơ sở chính đáng hóa chiến lược đại đoàn kết
như con đường hiện thực hóa hạnh phúc chung. Đồng thời, Người nhấn mạnh
“Trong bầu trời không gì quý bằng nhân dân; trong thế giới không gì mạnh bằng
lực lượng đoàn kết của nhân dân” (16) nêu rõ vừa đối tượng (nhân dân là
trung tâm), vừa phương tiện (đoàn kết là sức mạnh).

Trong Phật giáo, ngay từ buổi đầu hoằng pháp, Đức Phật phái đại chúng “hãy
lên đường vì lợi ích cho số đông, vì hạnh phúc cho số đông, khẳng định hạnh
phúc chung là đích đến xã hội của giáo pháp, không dừng ở giải thoát cá nhân.
Chủ đề hòa hợp - an lạc còn được chế định thành chuẩn mực cộng đồng qua
Sáu pháp hòa kính, tức sáu phẩm chất nuôi dưỡng “thân ái, tôn trọng, hòa hợp,
không tranh chấp, nhất trí”, kể cả quy tắc “lợi hòa” (chia sẻ lợi ích chính đáng)
và “kiến hòa” (đồng thuận trên nền chánh kiến). Những quy phạm này biến
“hạnh phúc chung” thành kỷ luật hợp tác ở cấp vi mô (17).

Nguyên tắc đoàn kết trong tư tưởng Hồ Chí Minh và tinh thần hòa hợp trong Phật giáo
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/nguyen-tac-doan-ket-trong-tu-tuong-ho-chi-minh-va-tinh-than-hoa-hop-trong-phat-
giao.html



Ở đây có sự tương ứng về khái niệm giữa hai từ “an dân” và “an lạc”. Về mặt
mục tiêu, “ham muốn tột bậc” của Hồ Chí Minh (độc lập–tự do để mọi người
ấm no, học hành) và lý tưởng an lạc cho số đông của Phật giáo trùng nhau ở
chuẩn tắc ưu tiên phúc lợi con người. Ở cấp độ đạo đức hành vi, Phật giáo thúc
đẩy tâm từ - bố thí - chân thật như kỹ thuật giảm xung đột và tích lũy niềm tin;
ở cấp độ chính trị - xã hội, Hồ Chí Minh biến chuẩn tắc ấy thành nguyên lý tổ
chức đại đoàn kết (Mặt trận, liên minh các giai tầng - tôn giáo) để hiện thực hóa
phúc lợi chung. Hai lộ trình gặp nhau ở một điểm: đoàn kết -hòa hợp không chỉ
là phương tiện, mà là điều kiện kiến tạo hạnh phúc có thể kiểm chứng xã hội
học.

Lục hòa cung cấp vi chuẩn điều tiết hành vi (thân-khẩu-ý hòa; lợi-giới-kiến hòa),
giúp giảm chi phí giao dịch xã hội và hóa giải bất tín giữa các nhóm. Ngược lại,
tư tưởng đại đoàn kết của Hồ Chí Minh cung cấp hạ tầng thể chế để nhân rộng
những vi chuẩn ấy ra phạm vi toàn dân (thiết kế mặt trận, chính sách tôn giáo
khoan dung – hòa hợp). Kết quả là một mô hình đồng cấu: đạo đức Phật giáo
làm giàu vốn xã hội, còn tư tưởng Hồ Chí Minh biến vốn xã hội đó thành năng
lực tập thể cho mục tiêu hạnh phúc chung.

Sự tương đồng không chỉ là ngôn ngữ giá trị, mà là tính đồng quy mục tiêu giữa
một đạo đức tôn giáo định hướng “an lạc số đông” và một học thuyết chính trị
định hướng “hạnh phúc nhân dân”. Ở đây, “đoàn kết - hòa hợp” vừa là chuẩn
mực, vừa là công nghệ xã hội để sản sinh phúc lợi công. Luận điểm này được
củng cố bởi cả văn bản căn bản của Phật giáo lẫn các tuyên ngôn, diễn từ cốt
lõi của Hồ Chí Minh về nhân dân và đại đoàn kết.

3.2 Bổ sung về phương pháp: “cảm hóa đạo đức” trong
Phật giáo và “tổ chức- hành động” trong tư tưởng Hồ Chí
Minh

Nếu như cả Phật giáo và Hồ Chí Minh cùng chia sẻ mục tiêu đoàn kết vì hạnh
phúc chung, thì phương pháp hiện thực hóa lại mang tính bổ sung, giúp hai hệ
tư tưởng hỗ trợ nhau trong quá trình gắn kết cộng đồng.

Với phương pháp cảm hóa đạo đức, trọng tâm của Phật giáo là biến đổi nội tâm
con người thông qua từ bi, hỷ xả, và hành vi vị tha. Từ nền tảng tâm lý - đạo
đức này, cộng đồng được kết nối không bởi sức ép bên ngoài mà bởi sự đồng
cảm và đồng thuận nội tại. Phật giáo tìm kiếm hòa hợp xã hội bằng cách cải
hóa cá nhân, làm cho họ có khả năng sống chung trong từ bi và không xung
đột. Lục hòa chính là cơ chế “thể chế hóa đạo đức” này, biến sự hòa hợp thành
kỷ luật tu tập cộng đồng, từ đó lan tỏa ra đời sống xã hội.

Nguyên tắc đoàn kết trong tư tưởng Hồ Chí Minh và tinh thần hòa hợp trong Phật giáo
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/nguyen-tac-doan-ket-trong-tu-tuong-ho-chi-minh-va-tinh-than-hoa-hop-trong-phat-
giao.html

https://tapchinghiencuuphathoc.vn/triet-ly-phat-giao-va-cuoc-doi-chu-tich-ho-chi-minh.html


Còn với phương pháp tổ chức - hành động trong tư tưởng Hồ Chí Minh, nếu Phật
giáo thiên về cảm hóa cá nhân thì Hồ Chí Minh chủ trương phải có tổ chức,
đường lối và hành động cụ thể để huy động sức mạnh toàn dân. Người coi Mặt
trận dân tộc thống nhất là hình thức chính trị cao nhất của đoàn kết, nơi mọi
giai tầng, tôn giáo, đảng phái đều có chỗ đứng. Vì thế, đại đoàn kết không phải
là khẩu hiệu suông, mà phải được tổ chức bằng những hình thức thiết thực. Nhờ
vậy, nguyên tắc đoàn kết của Người trở thành năng lực chính trị, có thể dẫn dắt
phong trào giải phóng dân tộc và kiến thiết quốc gia.

Ở đây có thể thấy sự gặp gỡ bổ sung lẫn nhau giữa tư tưởng Phật Giáo và tư
tưởng Hồ Chí Minh. Nếu Phật giáo đem lại nội lực đạo đức bằng cách cảm hóa
con người bằng tình thương, nuôi dưỡng niềm tin và sự an tâm thì Hồ Chí Minh
đem lại ngoại lực tổ chức, biến niềm tin và sự hòa hợp ấy thành hành động tập
thể có tổ chức, có mục tiêu, có chiến lược. Nói cách khác, nếu không có “nền
tảng đạo đức hòa hợp” từ Phật giáo, tinh thần đoàn kết có nguy cơ rơi vào hình
thức; ngược lại, nếu không có “cơ chế tổ chức” từ tư tưởng Hồ Chí Minh, tinh
thần hòa hợp có nguy cơ chỉ dừng lại ở cộng đồng nhỏ, khó lan rộng ra toàn xã
hội.

Sự tương đồng giữa tư tưởng Hồ Chí Minh và Phật giáo được thể hiện trong thực
tiễn cách mạng Việt Nam. Trong kháng chiến chống Pháp và chống Mỹ, nhiều vị
cao tăng, cư sĩ Phật giáo đã tham gia Mặt trận Việt Minh và sau đó là Mặt trận
Tổ quốc. Sự tham gia này được thúc đẩy bởi cả niềm tin tôn giáo vào “từ bi cứu
khổ” lẫn niềm tin chính trị vào “độc lập dân tộc gắn liền với hạnh phúc nhân
dân”. Ở giai đoạn hiện nay, chính sách “Đồng hành cùng dân tộc” của Giáo hội
Phật giáo Việt Nam cũng phản ánh rõ tính bổ sung: Phật giáo cung cấp nền tảng
đạo đức - tinh thần, Nhà nước kế thừa và phát huy bằng cơ chế pháp luật - tổ
chức xã hội để hướng tới phát triển bền vững. Vì thế, Sự kết hợp “cảm hóa đạo
đức” (nội tâm) và “tổ chức - hành động” (ngoại tại) chính là một cơ chế cộng
hưởng, làm cho khối đoàn kết dân tộc không chỉ có chiều sâu tinh thần mà còn
có sức mạnh thể chế hóa. Đây là điểm độc đáo khi nghiên cứu về sự gặp gỡ
giữa Phật giáo và tư tưởng Hồ Chí Minh: một bên cung cấp tính thuyết phục đạo
đức, một bên bảo đảm tính hiệu lực chính trị - xã hội.

Nguyên tắc đoàn kết trong tư tưởng Hồ Chí Minh và tinh thần hòa hợp trong Phật giáo
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/nguyen-tac-doan-ket-trong-tu-tuong-ho-chi-minh-va-tinh-than-hoa-hop-trong-phat-
giao.html



Hình mang tính minh họa

Như vậy, sự gặp gỡ và bổ sung giữa tinh thần hòa hợp của Phật giáo và nguyên
tắc đoàn kết trong tư tưởng Hồ Chí Minh không chỉ là sự trùng hợp ngẫu nhiên,
mà là kết quả của một quy luật lịch sử, văn hóa của dân tộc Việt Nam. Điểm
tương đồng về mục tiêu đoàn kết vì hạnh phúc chung cho thấy cả hai hệ tư
tưởng đều hướng tới việc giải phóng và phát triển con người trong cộng đồng.
Đồng thời, sự bổ sung về phương pháp, Phật giáo với khả năng cảm hóa đạo
đức từ bên trong, và Hồ Chí Minh với cơ chế tổ chức – hành động từ bên ngoài
đã tạo nên một cơ chế cộng hưởng độc đáo, vừa có chiều sâu tinh thần, vừa có
sức mạnh thể chế. Kết quả là, khối đại đoàn kết dân tộc Việt Nam được hình
thành và phát huy trong các giai đoạn lịch sử trọng đại, để lại những giá trị bền
vững cho công cuộc xây dựng và phát triển đất nước hiện nay.

4. Giá trị lịch sử và ý nghĩa hiện nay

Trong thời kỳ đấu tranh giành độc lập, tinh thần hòa hợp và đoàn kết đã trở
thành sức mạnh quyết định trong các cuộc kháng chiến chống ngoại xâm. Hồ
Chí Minh đã nhiều lần khẳng định: “Đoàn kết là sức mạnh, là then chốt của
thành công” (18). Trên thực tế, sự tham gia tích cực của Phật giáo trong Mặt
trận Việt Minh, Mặt trận Dân tộc Giải phóng miền Nam… là minh chứng sinh
động cho sự kết hợp hài hòa giữa đạo đức tôn giáo và ý chí chính trị, góp
phần làm nên thắng lợi vĩ đại của cách mạng Việt Nam.

Trong tiến trình xây dựng quốc gia sau 1945, tinh thần đoàn kết – hòa hợp tiếp
tục được thể hiện rõ qua việc tập hợp mọi tầng lớp nhân dân, không phân biệt
tôn giáo, dân tộc, giai cấp trong khối đại đoàn kết toàn dân tộc. Giáo hội Phật
giáo Việt Nam sau 1981 đã đồng hành cùng dân tộc trong nhiều lĩnh vực từ giáo
dục, từ thiện, an sinh xã hội, cho đến vận động nhân dân thực hiện chính sách
pháp luật của Nhà nước. Điều này khẳng định sự gắn bó hữu cơ giữa “đoàn kết”

Nguyên tắc đoàn kết trong tư tưởng Hồ Chí Minh và tinh thần hòa hợp trong Phật giáo
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/nguyen-tac-doan-ket-trong-tu-tuong-ho-chi-minh-va-tinh-than-hoa-hop-trong-phat-
giao.html

https://tapchinghiencuuphathoc.vn/phac-dung-doi-net-ve-lich-su-va-gia-tri-cua-kien-truc-phat-giao-viet-nam-trong-lich-su.html


và “hòa hợp” trong dòng chảy lịch sử hiện đại của dân tộc Việt Nam.

Trong bối cảnh toàn cầu hóa và hội nhập quốc tế hiện nay, Việt Nam đứng trước
nhiều thời cơ và thách thức đan xen. Tinh thần đoàn kết - hòa hợp, kết tinh từ tư
tưởng Hồ Chí Minh và Phật giáo, tiếp tục giữ vai trò nền tảng ổn định chính trị
và xã hội. Tổng Bí thư Tô Lâm khẳng định “Phát huy khối đại đoàn kết toàn dân
tộc là giải pháp then chốt đưa đất nước bước vào kỷ nguyên mới” (19). Vì thế,
đại đoàn kết toàn dân tộc là chiến lược lâu dài, là động lực và là nguồn lực to
lớn để đưa đất nước phát triển nhanh và bền vững. Đây chính là giá trị cốt lõi
bảo đảm cho sự trường tồn của dân tộc trước mọi biến động trong và ngoài
nước.

Trong một xã hội hiện đại nhiều áp lực và cạnh tranh, tinh thần từ bi, hòa hợp
của Phật giáo góp phần xây dựng đời sống đạo đức và nhân văn, giảm thiểu
căng thẳng xã hội và khủng hoảng tinh thần. Phật giáo với giáo lý từ bi và hòa
hợp, khi gắn với yêu cầu của xã hội hiện nay, không chỉ góp phần vào việc nuôi
dưỡng đời sống tinh thần mà còn hỗ trợ kiến tạo văn hóa ứng xử nhân ái. Đây là
sức mạnh mềm mà Hồ Chí Minh từng nhấn mạnh trong xây dựng khối đoàn kết,
nay càng cần thiết trong việc phát triển nguồn lực con người Việt Nam.

Chính sách tự do tín ngưỡng, tôn giáo của Nhà nước Việt Nam hiện nay cho
phép các tôn giáo, trong đó có Phật giáo, phát huy vai trò đồng hành cùng dân
tộc. Tinh thần “hòa hợp” của Phật giáo trở thành cầu nối cho đối thoại liên tôn
giáo, góp phần hình thành một xã hội hài hòa, ổn định.

Sự kết hợp giữa tư tưởng Hồ Chí Minh và tinh thần Phật giáo cho thấy một mô
hình phát triển không chỉ thiên về tăng trưởng kinh tế, mà còn nhấn mạnh công
bằng, nhân văn và hạnh phúc cộng đồng. Đây là đóng góp đặc sắc của Việt
Nam vào kho tàng lý luận phát triển của thế giới, nơi giá trị vật chất và tinh
thần được đặt trong mối quan hệ bổ sung, hài hòa.

Từ việc phân tích giá trị lịch sử và ý nghĩa hiện nay, có thể khẳng định rằng sự
gặp gỡ giữa tinh thần hòa hợp của Phật giáo và nguyên tắc đoàn kết trong tư
tưởng Hồ Chí Minh đã tạo nên một nguồn lực tinh thần và chính trị đặc biệt của
dân tộc Việt Nam. Trong lịch sử, đó là sức mạnh giúp nhân dân vượt qua ách nô
lệ, giành lại độc lập tự do. Trong thời kỳ đổi mới và hội nhập, đó là nền tảng để
củng cố ổn định xã hội, phát huy đồng thuận tôn giáo - dân tộc, và hướng đến
phát triển bền vững.

Sự bổ sung giữa cảm hóa đạo đức (Phật giáo) và tổ chức - hành động (Hồ Chí
Minh) không chỉ có giá trị trong bối cảnh lịch sử, mà còn mang ý nghĩa thời sự
sâu sắc: khích lệ xây dựng một xã hội dân chủ, nhân văn, nơi con người vừa

Nguyên tắc đoàn kết trong tư tưởng Hồ Chí Minh và tinh thần hòa hợp trong Phật giáo
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/nguyen-tac-doan-ket-trong-tu-tuong-ho-chi-minh-va-tinh-than-hoa-hop-trong-phat-
giao.html



được nuôi dưỡng về tinh thần, vừa được đảm bảo bằng thể chế chính trị và cơ
chế phát triển. Chính sự cộng hưởng này làm nên sức mạnh trường tồn của khối
đại đoàn kết toàn dân tộc, đồng thời khẳng định tính bền vững của con đường
mà Việt Nam đang lựa chọn trong thế kỷ XXI.

Kết luận

Sự gặp gỡ và bổ sung giữa tinh thần hòa hợp của Phật giáo và nguyên tắc đoàn
kết trong tư tưởng Hồ Chí Minh là một minh chứng điển hình cho khả năng
tương tác, kế thừa và sáng tạo của văn hóa dân tộc Việt Nam. Từ hai nguồn
mạch tưởng như khác biệt - một bên là truyền thống tôn giáo phương Đông
thiên về đạo đức và tâm linh, một bên là tư tưởng cách mạng hiện đại gắn với lý
luận Mác - Lênin đã hội tụ để kiến tạo nên một sức mạnh cộng hưởng, giúp dân
tộc vượt qua thử thách của lịch sử và tiến bước trên con đường phát triển.

Trong lịch sử, sự kết hợp này đã biến thành sức mạnh tinh thần - chính trị to
lớn, đưa dân tộc đến thắng lợi trong sự nghiệp giải phóng và thống nhất đất
nước. Trong hiện tại, nó tiếp tục là nền tảng vững chắc cho công cuộc đổi mới,
xây dựng xã hội dân chủ, công bằng, văn minh và hội nhập quốc tế. Tính bền
vững của sự cộng hưởng ấy nằm ở chỗ nó không chỉ đáp ứng nhu cầu chính trị
trước mắt, mà còn nuôi dưỡng giá trị nhân văn lâu dài là giải phóng con người,
kiến tạo đồng thuận xã hội và hướng tới hạnh phúc chung.

Đóng góp của nghiên cứu này là làm sáng tỏ sự tương đồng và bổ sung giữa hai
hệ tư tưởng - tôn giáo, đồng thời khẳng định rằng việc khai thác và phát huy giá
trị này không chỉ có ý nghĩa về mặt lý luận, mà còn mang tính ứng dụng thực
tiễn sâu sắc trong xây dựng khối đại đoàn kết toàn dân tộc ở Việt Nam hiện
nay. Đây là một hướng tiếp cận mở, gợi mở cho các nghiên cứu tiếp theo về sự
giao thoa giữa các truyền thống tư tưởng và tôn giáo trong quá trình phát triển
bền vững của dân tộc.

Tác giả: TS Đỗ Thị Ngọc Anh

Tham luận tại Hội thảo khoa học "Đạo Phật Với Cách Mạng Việt Nam" tổ chức
ngày 25/08/2025, tại chùa Quán Sứ, Hà Nội

Chú thích:

1) Khoa Khoa học chính trị, Trường Đại học KHXH&NV, ĐHQGHN.

2) Hồ Chí Minh: Toàn tập, Nxb. Chính trị quốc gia Sự thật, Hà Nội, 2011, t. 7, tr.
95

Nguyên tắc đoàn kết trong tư tưởng Hồ Chí Minh và tinh thần hòa hợp trong Phật giáo
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/nguyen-tac-doan-ket-trong-tu-tuong-ho-chi-minh-va-tinh-than-hoa-hop-trong-phat-
giao.html



3) Bộ Giáo dục và Đào tạo, Giáo trình Tư tưởng Hồ Chí Minh, Nxb Chính trị Quốc
gia Sự Thật, tr. 181.

4) Thích Minh Cảnh (chủ biên), Từ điển Phật học Huệ Quang, NXB Tổng hợp tp
HCM, 2016: “Lục hòa kính còn gọi là Lục ủy lạo Pháp, lục khả hỷ Pháp, lục hòa,
hành hòa kính, sự hòa kính, thí hòa kính. Sáu thứ hòa đồng, kính ái tức sáu việc
mà những người cầu Bồ đề, tu phạm hạnh phải thương yêu, kính trọng lẫn
nhau; cũng tức là sáu thứ hòa đồng, kính ái giữa Bồ tát và chúng sanh của Phật
giáo Đại Thừa”.

5) Hòa thượng, TS Thích Gia Quang, “Giáo hội Phật giáo Việt Nam với sự nghiệp
đoàn kết toàn dân, xây dựng và bảo vệ Tổ quốc”, Tạp chí Nghiên cứu Phật học,
tháng 1/2019, https://tapchinghiencuuphathoc.vn/giao-hoi-phat-giao-viet-nam-
voi-su-nghiep-doan-ket-toan-dan-xay-dung-va-bao-ve-to-quoc.html?u

6) Phùng Hữu Phú, Chiến lược đại đoàn kết HCM, Nxb CTQG, HN, 1995.

7) Hồ Chí Minh: Toàn tập, Sđd, t.14, tr. 186

8) Xem Lục hoà (sáu phép hoà kính) (Bậc Sơ Thiện), https://giadinhphattu.vn/tu-
hoc-huan-luyen/luc-hoa-sau-phep- hoa-kinh-bac-so-thien.html?

9) Hồ Chí Minh: Toàn tập, sđd, tập 10, tr. 453

10) Hồ Chí Minh: Toàn tập, Sđd, t.14, tr. 186

11) Đỗ Văn Chiến, “Đại đoàn kết toàn dân tộc - cội nguồn của ý chí, niềm tin,
sức mạnh để xây dựng, bảo vệ Tổ quốc trong kỷ nguyên mới”, Tạp chí Cộng
sản, 2025, https://www.tapchicongsan.org.vn/media-story/-/asset_publisher/
V8hhp4dK31Gf/content/dai-doan-ket-toan-dan-toc-coi-nguon-cua-y-chi-niem-tin-
suc-manh-de-xay-dung-bao-ve-to- quoc-trong-ky-nguyen-moi?utm

12) Thích Đạt Ma Phổ Giác, “Phật dạy sáu giác phổ hoà kính”, Thư viện Hoa
Sen, 2017, https://thuvienhoasen.org/ a27012/phat-day-sau-phap-luc-hoa-
kinh?utm

13) Triết học và thực hành tôn giáo,
https://philosophyreligion.wordpress.com/2013/07/13/peter-harvey-buddhism-
and-human-flourishing-key-ideas/?utm

14) Tạ Ngọc Tấn, Hạnh phúc của nhân dân là mục tiêu tối thượng của xã hội,
Thời nay - Ấn phẩm của Báo Nhân Dân, 2021, https://nhandan.vn/hanh-phuc-
cua-nhan-dan-la-muc-tieu-toi-thuong-cua-chu-nghia-xa-hoi-post647571.
html?utm

Nguyên tắc đoàn kết trong tư tưởng Hồ Chí Minh và tinh thần hòa hợp trong Phật giáo
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/nguyen-tac-doan-ket-trong-tu-tuong-ho-chi-minh-va-tinh-than-hoa-hop-trong-phat-
giao.html



15) Hồ Chí Minh: Toàn tập, sđd, tập 4, tr 187.

16) Hồ Chí Minh: Toàn tập, sđd, tập 10, tr. 453.

17) vridhamma.orgSuttaCentralaccesstoinsight.org

18) Hồ Chí Minh: Toàn tập, sđd tập 14, tr 186.

19) Trung Duy, Tạp chí Cộng sản,
https://www.tapchicongsan.org.vn/web/guest/hoat-ong-cua-lanh-ao-ang-nha-
nuoc/-/2018/990502/tong-bi-thu%2C-chu-tich-nuoc-to-lam--phat-huy-khoi-dai-
doan-ket-toan-dan-toc%2C-giai-phap-then-chot-dua-dat-nuoc-buoc-vao-ky-
nguyen-moi.aspx#

Tài liệu tham khảo:

1] Thích Minh Cảnh (chủ biên), Từ điển Phật học Huệ Quang, NXB Tổng hợp tp
HCM, 2016

2] Bộ Giáo dục và Đào tạo, Giáo trình Tư tưởng Hồ Chí Minh, Nxb Chính trị Quốc
gia Sự Thật, 2021

3] Đỗ Văn Chiến, “Đại đoàn kết toàn dân tộc - cội nguồn của ý chí, niềm
tin, sức mạnh để xây dựng, bảo vệ Tổ quốc trong kỷ nguyên mới”, Tạp chí
Cộng sản, 2025, https:// www.tapchicongsan.org.vn/media-story/-
/asset_publisher/V8hhp4dK31Gf/content/dai-doan-ket-toan-dan-toc-coi-nguon-
cua-y-chi-niem-tin-suc-manh-de-xay-dung-bao-ve-to-quoc-trong-ky-nguyen-
moi?utm

4] Trung Duy, Tạp chí Cộng sản,
https://www.tapchicongsan.org.vn/web/guest/hoat- ong-cua-lanh-ao-ang-nha-
nuoc/-/2018/990502/tong-bi-thu%2C-chu-tich-nuoc-to-lam--phat-huy-khoi-dai-
doan-ket-toan-dan-toc%2C-giai-phap-then-chot-dua-dat-nuoc-buoc-vao-ky-
nguyen-moi.aspx#

5] Thích Đạt Ma Phổ Giác, “Phật dạy sáu giác phổ hoà kính”, Thư viện Hoa Sen,
2017, https://thuvienhoasen.org/a27012/phat-day-sau-phap-luc-hoa-kinh?utm

6] Hồ Chí Minh: Toàn tập, Sđd, Nxb. Chính trị quốc gia Sự thật, Hà Nội, 2011,
tập 4, 7, 10, 14

7] Lục hoà (sáu phép hoà kính) (Bậc Sơ Thiện), https://giadinhphattu.vn/tu-hoc-
huan- luyen/luc-hoa-sau-phep-hoa-kinh-bac-so-thien.html?

Nguyên tắc đoàn kết trong tư tưởng Hồ Chí Minh và tinh thần hòa hợp trong Phật giáo
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/nguyen-tac-doan-ket-trong-tu-tuong-ho-chi-minh-va-tinh-than-hoa-hop-trong-phat-
giao.html



8] Tạ Ngọc Tấn, Hạnh phúc của nhân dân là mục tiêu tối thượng của xã hội,
Thời nay - Ấn phẩm của Báo Nhân Dân, 2021, https://nhandan.vn/hanh-phuc-
cua-nhan-dan-la-muc- tieu-toi-thuong-cua-chu-nghia-xa-hoi-
post647571.html?utm

9] Triết học và thực hành tôn giáo, https://philosophyreligion.wordpress.
com/2013/07/13/peter-harvey-buddhism-and-human-flourishing-key-ideas/?utm

10] Thích Gia Quang, “Giáo hội Phật giáo Việt Nam với sự nghiệp đoàn kết toàn
dân, xây dựng và bảo vệ Tổ quốc”, Tạp chí Nghiên cứu Phật học, tháng 1/2019,
https:// tapchinghiencuuphathoc.vn/giao-hoi-phat-giao-viet-nam-voi-su-nghiep-
doan-ket-toan- dan-xay-dung-va-bao-ve-to-quoc.html?u

11] Phùng Hữu Phú, Chiến lược đại đoàn kết HCM, Nxb CTQG, HN, 1995.

12] Phùng Hữu Phú (chủ biên), Hồ Chí Minh với Phật giáo Việt Nam (1945-1969),
Nxb CTQG, HN, 1997.

13] vridhamma.orgSuttaCentralaccesstoinsight.org

Nguyên tắc đoàn kết trong tư tưởng Hồ Chí Minh và tinh thần hòa hợp trong Phật giáo
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/nguyen-tac-doan-ket-trong-tu-tuong-ho-chi-minh-va-tinh-than-hoa-hop-trong-phat-
giao.html


