
Những thuận lợi và khó khăn trong hội chấn
hưng Phật giáo Việt Nam (1920-1945)

ISSN: 2734-9195   20:58 11/11/2021

SC.Huệ Lộc Học viên Thạc sĩ khóa III, chuyên khoa Lịch sử Phật giáo, Học viện
Phật giáo Việt Nam tại Tp.Hồ Chí Minh. Tu học tại chùa Kiều Đàm ở Bà Rịa -

Vũng Tàu. Tham luận tại hội thảo về chủ đề: “Giáo hội Phật giáo Việt Nam:
40 năm hội nhập và phát triển cùng đất nước” vào ngày 04-11-2021 tại

Tp.HCM

Tóm tắt Trong phong trào chấn hưng Phật giáo Việt Nam, Nam kỳ là
nơi khởi nguồn, sau đó Trung kỳ, Bắc kỳ cũng hưởng ứng với sự ra đời
lần lượt của An Nam Phật học hội và Hội Phật giáo Bắc kỳ. Tuy nhiên
trong việc lập hội của mỗi kỳ lại gặp nhiều khó khăn, bài viết nêu lên
những khó khăn chung và khó khăn riêng mà các hội phải đương đầu,
bên cạnh những khó khăn đó cũng có những mặt thuận lợi, từ đó rút
ra bài học kinh nghiệm và nhiệm vụ của Tăng sĩ trong thời đại mới.

I. DẪN NHẬP

Như chúng ta đã biết Phật giáo Việt Nam thịnh hành nhất dưới hai triều đại Lý -
Trần và dần suy yếu vào thời Lê - Nguyễn, vào những năm đầu thế kỷ XX, Phật
giáo suy vi đến mức báo động. Tình trạng tăng đồ thất học, chăm lo lợi dưỡng,
ứng phó đạo tràng, tín đồ mê tín, chư sơn pháp phái riêng lẻ. Trước thực trạng
đó, một số ít các sư tăng giới đức và cư sĩ tri thức cùng nhau chấn hưng Phật
giáo để “làm sáng cái đạo đã mờ” và tiến tới mục tiêu thống nhất Phật giáo
về một mối, nhưng không có con đường nào dẫn đến thành công mà không trải
qua chông gai thử thách, để có được một tổng hội Phật giáo thống nhất và hòa
hợp như ngày hôm nay, các bậc tôn túc trong đạo Phật đã phải lao tâm suy nghĩ
và vạch kế hoạch để từng bước hoàn thiện, tuy nhiên trong qua trình thực hiện,
các cụ phải đối mặt với nhiều can go thử thách, phần từ phía chính quyền thuộc
địa, phần từ phía các Tăng sĩ bảo thủ không muốn canh tân, phần vì điều kiện
kinh tế, trong ngoài vây bủa, tuy vậy, mọi vấn đề luôn tồn tại hai mặt song
hành, bên cạnh những khó khăn chồng chất may mắn thay vẫn lóe lên tia hi

Những thuận lợi và khó khăn trong hội chấn hưng Phật giáo Việt Nam (1920-1945)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/nhung-thuan-loi-va-kho-khan-trong-hoi-chan-hung-phat-giao-viet-nam-1920-1945.html



vọng, trong chính quyền thuộc địa vẫn còn có người đồng tình ủng hộ, trong
hàng Tăng sĩ thủ cựu cũng có người bị thuyết phục, hàng tín đồ đâu đó vẫn còn
người tín tâm hộ trợ. Trải qua bao vất vả cuối cùng cũng có ngày thành công. Vì
công lao to lớn của những tăng nhân, người đứng đầu gió ngọn sóng cho Phật
giáo Việt Nam tươi sáng, chúng tôi chọn đề tài Những thuận lợi và khó khăn
trong hội chấn hưng Phật giáo Việt Nam (1920-1945).

II. NỘI DUNG

2.1. Khó khăn trong hội chấn hưng Phật giáo

Ngoài những vấn đề nan giải của mỗi hội về quá trình thành lập và hoạt động
của hội, ở đây có những điểm khó khăn chung mà miền nào cũng gặp phải.

Một số các vị tu sĩ, các tự viện chưa sẵn sàng tham gia phong trào chấn hưng
Phật giáo, bởi nhiều lý do “họ lo ngài về việc va chạm với chính quyền thuộc địa
bởi những sắc lệnh về thuế, về sự quản lí và kê khai tài sản cư trú đối với thầy
chùa; thêm vào đó là những khó khăn trong các sinh hoạt từ đời sống khiến cho
nhiều Tăng Ni, Phật tử buộc phải chú trọng đến việc kiếm kế sinh nhai mà quên
mất việc tu hành.”1

Cư sĩ Chí Thiện đăng trên báo Duy Tâm Phật học số 26 rằng: “Thế mà không
biết tại sao ở tỉnh thành chúng tôi lại có một số rất đông tăng già không chịu
hưởng ứng với cái phong trào chấn hưng Phật giáo đương bồng bột sôi nổi khắp
bán đảo hình chữ S này. Trái lại nhiều vị có danh tiếng có thế lực trong tòng lâm
lại còn phản đối bài bác đánh đổ cuộc vận động duy tân cải cách Phật giáo cho
phù hợp trình độ thế kỷ XX này. Đứng trước thái độ lạ lùng ấy, anh em cư sĩ
chúng tôi không khỏi ngạc nghiên”2 và Chí Thiện lại bộc bạch “chúng tôi sợ một
nỗi các vị cao tăng đại đức trong bổn tỉnh không hoan hỷ tán trợ thì chớ, lại còn
dùng thế lực mà phá hoại kích bác.”3 Cư sĩ Ngô Đơn Quế viết trong Duy Tâm
Phật học số 27 rằng: “Công cuộc chấn hưng các nhà sư quan trọng hơn mà các
ngài phần nhiều hãy còn mơ mộng chưa chịu chấn hưng. Các ngài đã tiếm xưng
trụ trì, tỷ kheo, tăng bảo mà không giữ theo cái chức vị trụ trì, Tỳ-kheo, tăng
bảo… than ôi! Nhà sư ở chùa như thế, thì cái ảnh hưởng ấy làm hại cho tín đồ
biết sao mà kể. Các ngài đã dụng tâm thế ấy thì các ngài có ham gì mà nói đến
chấn hưng Phật giáo. Vì hễ Phật giáo mà chấn hưng thì còn gì để thủ lợi. Thế rồi
các ngài cấm không cho những tín đồ của mình mua sách có tính chấn hưng
Phật giáo mà coi, không cho vào làm hội viên hội Phật, lại còn bày điều nói xấu
đặt chuyện cấm ngăn.”4

Những thuận lợi và khó khăn trong hội chấn hưng Phật giáo Việt Nam (1920-1945)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/nhung-thuan-loi-va-kho-khan-trong-hoi-chan-hung-phat-giao-viet-nam-1920-1945.html



Phật giáo đã đến đường suy vi nhưng một số Tăng sĩ lại chưa chịu chấn hưng
bởi lẽ họ thực sự không biết về thực trạng của Phật giáo, thậm chí bản thân của
những vị tu sĩ đó còn mờ mịt, giới luật họ lãnh thọ còn chưa am hiểu nên không
biết phải chấn hưng cái gì, đây là sự thiếu hụt về kiến thức nội điển cơ bản nhất.

Bước khó khăn thứ hai trong chấn hưng Phật giáo đó là chính sách hà khắc của
thực dân Pháp đối với Phật giáo: Chính sách đô hộ và bóc lột thuộc địa của Pháp
diễn ra gay gắt, dẫn đến sự cách trở về giao thông, địa lý góp phần tạo nên khó
khăn trong quá trình thực hiện vận động chấn hưng và liên lạc thông tin của các
hội. Bên cạnh đó là sự kiểm soát chặt chẽ về hoạt động của hội, bất cứ làm việc
gì đều được Khâm sứ, Thống sứ của Pháp thông qua, và đảm bảo những hành
động ấy không mang tính chính trị “Hội Phật giáo cần được giám sát chặt chẽ
tránh tình trạng mượn vỏ bọc chấn hưng đạo Phật để khích lệ tinh thần dân tộc
bản xứ.”5

Thứ ba đó là khó khăn đáng nhắc đến nhất đó là khó khăn về tài chính: Bất cứ
làm cái gì cũng cần kinh phí để vận hành và duy trì hoạt động, nhiều hội và thời
báo vì thiếu kinh phí hoạt động mà ra đời chưa bao lâu đã phải đình bản, tờ
Viên Âm sau năm 1945 cũng phải nhờ sự trợ giúp của nhà in Đuốc Tuệ mới có
thể tục bản. Tờ Duy Tâm ra đời chưa bao lâu cũng phải đình bản, hoặc giả như
nguyệt san có duy trì được thì cũng rơi vào tình trạng mực in lấm lem, khổ giấy
nhỏ xấu, kém chất lượng, còn “Về phương diện đào tạo tăng tài, Hội chỉ mới cấp
đủ học bổng cho 1/3 tăng sinh theo học. Theo nhận định của Ban Trị sự thì các
Phật học đường sống chật hẹp và phập phồng với số tiền phân nạp khi đủ khi
thiếu của các Tỉnh hội. Về phương diện ấn tống báo chí, do thiếu độc giả mua

Những thuận lợi và khó khăn trong hội chấn hưng Phật giáo Việt Nam (1920-1945)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/nhung-thuan-loi-va-kho-khan-trong-hoi-chan-hung-phat-giao-viet-nam-1920-1945.html



báo hoặc mua nhưng chưa trả tiền đã dẫn đến sự thiếu hụt ngân sách cho việc
in ấn các số tiếp theo...”6

Thứ tư chư sơn pháp phái hoạt động riêng lẻ, các sơn môn giữ vai trò chủ chốt
trong đào tào tăng tài và hoằng dương chánh pháp, nhưng tồn tại rời rạc, không
có liên hệ với nhau. Sơn môn nào biết việc của sơn môn ấy và chỉ vâng mệnh
của thầy tổ, điều này làm cho chư tăng giữa các sơn môn không có một sự kiểm
soát chung, dần đến tình trạng có nhiều sơn môn nhưng không có ích lợi cho
nhân quần xã hội7. Hòa thượng Huệ Quang viết: “Một điều đáng buồn hơn, các
tạp chí ra đời rất nhiều, quý hội Phật học thành lập rất lắm; mục đích đồng chấn
hưng mà tôn chỉ lại khác nhau. Báo chí phiên dịch chẳng đồng, lắm điều tranh
biện, bỉ thử nhau, công kích nhau.”8 Ngoài những khó khăn chung nổi trội đó,
mỗi hội cũng có những khó khăn riêng về phương diện lập hội, ngoài sự am
tường thủ tục pháp lý của người trình đơn còn đòi hỏi người đó phải có uy tín đối
với chính quyền thực dân, hoặc làm việc trong các cơ quan sở tại, điều đó thì
chỉ có các vị cư sĩ mới đủ điều kiện.

Hội Nam Kỳ nghiên cứu Phật học gặp nhiều khó nhất về thủ tục pháp lý trong
việc thành lập hội. Như chúng ta đã biết phong trào chấn hưng Phật giáo được
khơi nguồn từ năm 1920 với hội Lục Hòa dưới sự chỉ đạo của Hòa thượng Khánh
Hòa9 cùng với các Hòa thượng Như Nhãn, Từ Phong, Huệ Quang, An Lạc, v.v…
hội này cũng và đã cho ra đời tạp chí Pháp Âm là tạp chí Phật giáo đầu tiên
bằng chữ quốc ngữ, nhưng hoạt động chấn hưng vẫn không có gì khởi sắc, cho
đến năm 1927 Hòa thượng xin phép Thống đốc Nam Kỳ để thành lập Hội Nam
Kỳ nghiên cứu Phật học (NKNCPH) nhưng không được bởi vì trong bản điều lệ có
mục không hợp lý “những người không Phật giáo cũng có thể trở thành thường
trợ hội viên.”10 Rồi năm sau, ngày 06-04-1928 ngài lại trình đơn xin lập hội lần
nữa, kết quả cũng bất thành, lý do “có một số hội viên có thân thế không trong
sạch” và “một số vị đã qua đời nhưng vẫn có tên trong ban trị sự tạm thời của
hội”, cuối cùng dưới sự trợ giúp của ông Trần Nguyên Chấn, Hội NKNCPH mới
được phép thành lập, nhưng trước khi hội có tên NKNCPH thì trước đó phải lập
hội gọi là “Ban bảo tồn Phật giáo ở Nam kỳ” sau mới đổi thành hội NKNCPH và
hội được thông qua vào ngày 26-08-1931.11 Rồi khi hội đã được thành lập, báo
đã được xuất bản, thư viện cùng các công trình phụ cũng được kiến thiết, nhưng
ngặt nỗi Phật học đường để dạy giáo lý cho Tăng sĩ lại không được xây dựng
nên Hòa thượng Khánh Hòa mới lui về và cùng với sư Thiện Chiếu với một số
thầy khác lập hội Phật học Lưỡng Xuyên, và kiến thiết một Phật học đường lưu
động, cho xuất bản tạp chí Duy Tâm Phật học để tiếp tục nhiệm vụ chấn hưng
Phật giáo.

Những thuận lợi và khó khăn trong hội chấn hưng Phật giáo Việt Nam (1920-1945)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/nhung-thuan-loi-va-kho-khan-trong-hoi-chan-hung-phat-giao-viet-nam-1920-1945.html



Như vậy, để thành lập được Hội Nam kỳ nghiên cứu Phật học các cụ phải trải
qua nhiều giai đoạn rất vất vả điều đó nói lên khó khăn bên Thống sứ Pháp gây
ra cho Phật giáo, và họ chỉ đồng ý cho Phật giáo lập hội khi mà có người của họ
trong hội Phật giáo của ta, những vị đó là những người làm việc trong cơ quan
của Pháp như ông Commis Chấn. Đồng thời việc đệ đơn tới lần thứ 3 mới thành
công cũng cho thấy những hạn chế về ngoại điển của các cụ nhà ta. Mặc dù đối
với nội điển các cụ đã làu thông và dịch được kinh sách chữ hán sang chữ quốc
ngữ hay ngược lại, thì đối với những thủ tục hành chánh rườm rà các cụ vẫn
chưa am tường. Vả lại cũng không có người tu sĩ nào làm việc trong bộ máy
chính quyền (gọi là chức sắc) để có thể đứng ra bảo trợ cho Phật giáo.

Tại Trung kỳ, đầu năm 1930 Hòa thượng Giác Tiên đứng ra vận động nhân sĩ để
thành lập hội nghiên cứu Phật học. Đến năm 1932 dưới sự chỉ huy của của Hòa
thượng Giác Tiên, cư sĩ Lê Đình Thám cùng Nguyễn Phúc Ưng Bàng, Hoàng giáp
Đinh Văn Chấp... đệ đơn lên Chính phủ Nam triều và Khâm sứ Trung kỳ để xin
thành lập Hội Nghiên cứu Phật học. Ngày 17-9-1932 đã được sự chấp thuận của
Khâm sứ Trung kỳ, còn chính phủ Nam triều đã chấp thuận trước đó một tháng
với tên gọi “Hội Nghiên cứu và Thực hành giáo lý PG Société d’Étude et
d’Exercice de la religion Bouddhique”. Hội được thành lập, tạp chí Viên Âm, cơ

Những thuận lợi và khó khăn trong hội chấn hưng Phật giáo Việt Nam (1920-1945)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/nhung-thuan-loi-va-kho-khan-trong-hoi-chan-hung-phat-giao-viet-nam-1920-1945.html



quan ngôn luận của hội cũng được xuất bản 1-12-1933 nhưng chỉ được ghi
“Viên Âm nguyệt san của Hội Phật học Huế”. Cho đến 10-8-1936 Khâm sứ Pháp
mới thừa nhận tư cách pháp nhân của Hội qua nghị định số 394-S. Năm 1937
ban trị sự của hội sửa đổi các quy tắc và điều lệ cho phù hợp với quy mô của
phong trào, Ngày 15-7-1938 Khâm sứ Graffeuil đã chấp thuận hội tên Hội Phật
học An Nam qua nghị định số 2159.12 Nhìn chung, quá trình xin phép để lập hội
An Nam Phật học có vẻ dễ hơn hội Nam kỳ và Bắc kỳ. Đầu năm 1932 cư sĩ Tâm
Minh đệ đơn lên hai cơ quan chính phủ Nam triều và Khâm sứ Trung kỳ thì 9
tháng sau đã được chấp thuận. Tuy nhiên, dù hội đã được sự chấp thuận của
chính quyền nhưng hoạt động của hội vẫn ít được phổ biến trong quần chúng và
phải mất tới 6 năm (từ năm 1932 - 1938) hội mới được chính phủ Pháp hoàn
toàn ghi nhận và từ đó hội mới bắt đầu có tên An Nam Phật học.

Về Hội Phật giáo Bắc kỳ cũng khó khăn giống ở Nam kỳ trong quá trình lập, để
thành lập được hội Phật giáo Bắc kỳ. Ở đây cũng trải qua mấy lần đệ đơn lên
Thống sứ Bắc kỳ. Đầu tiên vào năm 1932 có hai cư sĩ là Trần Đình Tiến và
Nguyễn Gia Huy đệ đơn lên thống sứ Bắc kỳ xin lập hội Nghiên cứu Phật học.
Đến ngày 14-11 cùng năm có các cư sĩ ông Vũ Đình Chung, ông Lê Toại13, ông
Trần Văn Giác… cũng đệ đơn xin lập “Hội Phật giáo Lục hòa” nhưng vẫn không
có kết quả, lý do “những người sáng lập dường như không đủ tư cách để đảm
bảo thực hiện những việc mà hội dự định. Một vài người trong số họ không đủ
uy tín và tin cậy đối với chính phủ bảo hộ”. Vì không thành lập được hội nên họ
chuyển sang thành lập “Phật học tùng thư” (nơi để gặp gỡ trao đổi, các ý tưởng
chấn hưng Phật giáo giữa chư tăng và các nhà thiện tri thức như Trần Trọng
Kim, Bùi Kỷ và Phạm Quỳnh), trước đó sư Trí Hải cùng với các thanh niên tăng ở
Hà Nam đã lập Lục hòa tịnh lữ (tu theo 6 phép lục hòa), sau những người trong
Phật học tùng thư được sự trợ giúp của ông Nguyễn Năng Quốc14 ngày
28/8/1934 ông Quốc trình đơn lên Thống sứ Bắc kỳ hội Phật giáo Bắc kỳ mới
được thành lập và được công bố chính thức vào ngày 6-11-1934 theo quyết định
số 4283.15 Ở đây, chúng ta lại bắt gặp khó khăn giống với khó khăn ở Nam Kỳ
về thủ tục pháp lý trong việc thành lập hội, cũng như sự hạn chế về ngoại điển
của các cụ, chỉ khác mỗi một điều là ở Nam kỳ, tư tưởng chấn hưng khởi nguồn
từ Tăng sĩ tiêu biểu là cụ Khánh Hòa, còn ở Bắc kỳ tầng lớp cư sĩ đóng vai trò
khởi xướng, đầu tiên là Trần Đình Tiến và Nguyễn Gia Huy.

2.2. Thuận lợi của phong trào

Điểm thuận lợi của phong trào chấn hưng Phật giáo đó là nhờ vào tinh thần kiên
định và ý chí kiên quyết của các bậc Tăng sĩ đầu nghành, các cụ không những
có lòng tin vững chắc vào tương lai của Phật giáo (một tôn giáo song hành cùng

Những thuận lợi và khó khăn trong hội chấn hưng Phật giáo Việt Nam (1920-1945)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/nhung-thuan-loi-va-kho-khan-trong-hoi-chan-hung-phat-giao-viet-nam-1920-1945.html



đất nước) mà các cụ còn có lòng yêu quê hương đất nước, niềm tin ấy là động
lực đưa đến thành công trong việc lập hội chấn hưng Phật giáo ở Việt Nam nói
chung và ba miền nói riêng.

Thứ nữa, phong trào chấn hưng được sự ủng hộ của các tầng lớp, đa phần tầng
lớp cư sĩ tri thức, nhà Nho yêu nước, một trong các vị cư sĩ tiêu biểu đó là tại
Nam kỳ có ông Trần Nguyên Chấn, tại Trung kỳ có cư sĩ Tâm Minh Lê Đình
Thám và tại Bắc kỳ có ông Nguyễn Năng Quốc. Ngoài ra còn có các vị cư sĩ khác
làm việc trong hội Phật giáo của ba kỳ “chúng tôi đã được gặp những nhà tri
thức, nhà văn, nhà báo lúc bấy giờ như ông Lê Dư, Trần Trọng Kim, Bùi Kỷ,
Dương Bá Trạc, Nguyễn Văn Vĩnh. Khi gặp nhau, trao đổi về việc thành lập hội
Phật giáo nhằm chấn chỉnh lại tinh thần Phật giáo nước nhà thì tất cả mọi người
đều nói là đã có hoài bão từ lâu cả rồi, nhưng chưa gặp được các sư cộng tác
cũng như chưa có cơ hội thuận tiện.”16 Ngoài ra sự có mặt của người Pháp tiến
bộ cũng ủng hộ việc chấn hưng Phật giáo, điển hình như ông Robert đốc học
trường Pháp - Hoa, Chợ Quán, Sài Gòn nói rằng “Việc chấn hưng tuyệt nhiên
không có gì là trái với lợi quyền của chính phủ Pháp ở Đông Dương”17, chắc
rằng đây là lời nói ngầm ủng hộ việc thành lập hội chấn hưng Phật giáo, điều
này tạo ra động lực mạnh cho các cụ thời bấy giờ.

Sự ra đời của các tổ chức Phật giáo góp phần cổ vũ cho tinh thần đoàn kết dân
tộc. Nhiều học viện được khai mở như học viện Trúc Lâm, Tây Thiên, Báo Quốc
ở Huế, học viện ở chùa Vĩnh Bửu, học viện Lưỡng Xuyên ở Nam kỳ; Lớp học
chùa Bồ Đề, Bà Đá, Hòe Giai… ở Bắc kỳ đã đặt nền móng cho hệ thống giáo dục
Tăng Ni một cách toàn diện và hoàn thiện các cấp học cũng như khóa học từ sơ
đẳng lên đại học. Bên cạnh đó nhờ những hội này được thành lập mà công tác
văn hóa được xúc tiến, nhiều tác phẩm văn học được ra đời, nhiều chùa chiền
được trùng tu như ngôi chùa Quán Sứ (Hà Nội), hàng tín đồ lấy lại niềm tin Phật
giáo và áp dụng giáo lý Phật giáo vào đời sống sinh hoạt hằng ngày.

Việc hình thành hội chấn hưng Phật giáo ở ba miền được xem như chất xúc tác
để tiến tới thành lập một tổng hội Phật giáo thống nhất sau này. Mục đích trước
mắt là “các tổ chức này đều hướng đến mục tiêu là cải tổ đường lối tu tập và
cách thức sinh hoạt của tăng già, đổi mới phương thức giáo dục và đào tạo tăng
ni sinh, ra báo chí làm hậu thuẫn cho các hoạt động hoằng dương Chánh pháp,
Việt hóa kinh sách Phật giáo phục vụ cho hoạt động tu tập và nghiên cứu...”18

hướng tới mục đích tối hậu là “thành lập các hội Phật giáo để làm nền tảng cho
công cuộc chấn hưng Phật giáo và vận động các hội Phật giáo ba  miền để
thống nhất giáo hội Tăng già trong toàn quốc bằng cách lập Tổng hội Phật giáo”
19 và “Duy Tâm thường thường lên tiếng kêu gọi thành lập một Phật giáo tổng
hội để thống nhất tổ chức Phật giáo Việt Nam.”20

Những thuận lợi và khó khăn trong hội chấn hưng Phật giáo Việt Nam (1920-1945)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/nhung-thuan-loi-va-kho-khan-trong-hoi-chan-hung-phat-giao-viet-nam-1920-1945.html



2.3. Bài học kinh nghiệm và liên hệ ngày nay

Từ những khó khăn trong việc thành lập hội chấn hưng Phật giáo ở ba kỳ, chúng
ta rút ra được bài học kinh nghiệm vô cùng quý báu đó là trong giai đoạn ngày
nay, ngoài việc am tường nội điển, người tu sĩ còn phải trau dồi cho mình kiến
thức về ngoại điển, và việc học phải luôn đi đôi với việc làm, vì đạo Phật là đạo
thực hành, nếu học mà không tu là như cái đãy đựng sách mà thôi, còn tu mà
không học thì như kẻ tu mù.

Bài học tiếp theo cũng không kém phần quan trọng đó là vai trò và bổn phận
của người cư sĩ rất quan trọng đối với hàng Tăng sĩ Phật giáo. Vào thời đức Phật
vai trò của người cư sĩ đã phát huy tột độ qua tấm gương của vị Anathapindhika
(Cấp Cô Độc) và thái tử Kỳ Đà đã dâng cúng tịnh xá, vua Bimbisara (Bình Sa
vương) mộ đạo, hay một phu nhân Thắng Man, hay nữ thí chủ Visākhā (Tỳ Xá
Khư)… thì nay những vị cư sĩ như Tâm Minh Lê Đình Thám, Nguyễn Năng Quốc,
Trần Nguyên Chấn cũng là những cư sĩ hỗ trợ đắc lực cho Phật pháp.

Phong trào chấn hưng Phật giáo được thành công đó là nhờ vào việc các cụ xác
định đúng nguyên nhân làm cho Phật giáo suy đồi, vì có tìm ra nguyên nhân thì
mới tìm ra được hướng giải quyết đúng đắn. Ngoài nguyên nhân khách quan
còn có nguyên nhân chủ quan xuất phát từ “ngu” và “dốt” của Tăng sĩ, từ ngu
dốt đó nên không biết lấy gì để dẫn dắt tín đồ, dẫn đến tín đồ mê tín. Chính vì
vậy mà mục tiêu được chú trọng hàng đầu trong phong trào chấn hưng đó là
giáo dục Tăng sĩ “đào tạo tăng tài” vì “vai trò và vị trí của tăng già đối với sự
nghiệp chấn hưng là vô cùng quan trọng. Bởi nếu tăng già đánh mất địa vị và

Những thuận lợi và khó khăn trong hội chấn hưng Phật giáo Việt Nam (1920-1945)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/nhung-thuan-loi-va-kho-khan-trong-hoi-chan-hung-phat-giao-viet-nam-1920-1945.html



nhân phẩm của mình thì quần chúng sẽ mất dần niềm tin vào Phật pháp, công
cuộc chấn hưng sẽ khó đạt đến những thành công.”21 Ngày nay, trình độ của
hàng tu sĩ được nâng cao nhưng cũng không thể lơ là, chủ quan được, mà phải
trau dồi kiến thức thường xuyên như vậy mới không lạc hậu đối với xã hội, và
đảm bảo được tự lợi lợi tha.

III. KẾT LUẬN

Khó khăn không phải là chướng ngại vật cản trở con đường dẫn đến mục đích
của hội, mà khó khăn được xem như là chất xúc tác, là động lực thôi thúc hội
chấn hưng kiên cường hơn trên đường tiến tới thống nhất thành một tổng hội
Phật giáo. Đứng trước khó khăn trong quá trình chấn hưng Phật giáo các cụ đã
chọn bước qua khó khăn chứ không đầu hàng khó khăn đó là bài pháp sống cho
hàng hậu học chúng ta trên bước đường hoằng pháp lợi sanh. Phong trào chấn
hưng Phật giáo đã đem lại nguồn sinh khí cho Phật giáo Việt Nam, các cụ đã
làm cái việc mà giống như đức Từ phụ đã làm cách đây hàng ngàn thế kỷ, đó là
“dựng đứng lại những gì bị quăng ngã xuống, phơi bày ra những gì bị che kín,
chỉ đường cho người bị lạc hướng, đem đèn sáng vào trong bóng tối để ai có
mắt có thể thấy sắc.”

SC.Huệ Lộc Học viên Thạc sĩ khóa III, chuyên khoa Lịch sử Phật giáo, Học viện
Phật giáo Việt Nam tại Tp.Hồ Chí Minh. Tu học tại chùa Kiều Đàm ở Bà Rịa -
Vũng Tàu. Tham luận tại hội thảo về chủ đề: “Giáo hội Phật giáo Việt Nam:
40 năm hội nhập và phát triển cùng đất nước” vào ngày 04-11-2021 tại
Tp.HCM -------------

CHÚ THÍCH

1 Dương Thanh Mừng (2020), “Tìm hiểu công tác giáo dục và đào tạo tăng tài
của hội Lưỡng Xuyên Phật học (1934-1945)”, Nghiên cứu Phật học tập 1 (11.
2019) Nxb Hồng Đức, tr.75. 2 Bức thư của cư sĩ Chí Thiện, Duy Tâm Phật học
tập 3, số 26, tr. 94. 3 Tlđd, tr. 95. 4 Ngô Đơn Quế, Phải nhờ các bạn thanh niên
cư sĩ thì công cuộc chấn hưng mới mau phổ cập, Duy Tâm Phật học tập 3, số 27,
tr. 143- 144. 5 Tài liệu lưu trữ quốc gia 2, SC, D9. 56/58, trong Phong trào chấn
hưng Phật giáo ở Bắc kỳ (1934-1945) của Ninh Thị Sinh, tr. 74. 6 Dương Thanh
Mừng (2017), Phong trào chấn hưng Phật giáo miền Trung Việt Nam (1932-
1951), Nxb Đà Nẵng, tr. 49 7 Ninh Thị Sinh (2020), Phong trào chấn hưng Phật
giáo ở Bắc kỳ. Trường hợp Hội Phật giáo (1934-1945), Nxb Đại học Quốc gia Hà
Nội, tr. 39. 8 Huệ Quang, “Cảnh mộng xuân”, Duy Tâm Phật học, số 28, tr. 160-
164. 9 HT. Khánh Hòa, thế danh là Lê Văn Hiệp (1877-1947) người quê ở Bến
Tre, từ nhỏ đã học chữ Nho, từng theo học với cụ Nguyễn Đình Chiểu, nhờ vậy

Những thuận lợi và khó khăn trong hội chấn hưng Phật giáo Việt Nam (1920-1945)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/nhung-thuan-loi-va-kho-khan-trong-hoi-chan-hung-phat-giao-viet-nam-1920-1945.html



nên Hán học rất vững chắc, được HT. Chánh Tâm chùa Kim Cang ở Long An
nhận làm đệ tử và đặt pháp danh là Khánh Hòa, hiệu Như Trí. HT. Khánh Hòa nỗ
lực học tập đạt được thành tựu thông thạo nội điển lẫn quốc văn. Khi HT chùa
Tuyên Linh mất, Phật tử thỉnh HT. Khánh Hòa về trụ trì chùa Tuyên Linh. 10
Ninh Thị Sinh, Phong trào chấn hưng Phật giáo ở Bắc kỳ, tr. 73. 11 Ninh Thị Sinh
, Sđd, tr. 71-75. 12 Dương Thanh Mừng, Sđd, tr. 53. 13 Lê Toại, Người mộ đạo
Phật, ông nêu 10 việc để chấn hưng Phật giáo là: Thành lập hội Phật giáo, mở
trường Phật học, phiên dịch kinh điển ra chữ quốc ngữ, lễ bái cầu nguyện theo
giáo lý, bài trừ mê tín dị đoan, thực hành từ thiện, phát triển thuốc Nam…, ông
còn ủng hộ đảng An Nam độc lập bằng cách phổ biển các bài báo chống Pháp
của hội đó. Điều này góp phần dẫn đến bất lợi trong việc thành lập hội Phật
giáo Lục hòa. 14 Nguyễn Năng Quốc sinh năm 1870 tại Nha Trang, học tiếng
Pháp tại Hà Nội, làm thông dịch viên ở Huế, giữ nhiều chức quan. Ông cũng là
thành viên của phái đoàn thường trực của các quan Đông Dương ở Pháp, ông
cũng là người có tư tưởng chấn hưng Phật giáo. 15 Ninh Thị Sinh, Sđd, tr. 103.
16 Trí Hải, “Hồi ký thành lập hội Phật giáo Việt Nam”, tr. 27, trong tác phẩn của
Ninh Thị Sinh, tr. 91. 17 Bất Tài Tử, “Cái chương trình nên thực hành ngay”,
Đông Pháp số 330, ngày 3/3/1927 trong Ninh Thị Sinh, Sđd, tr. 70 18 Dương
Thanh Mừng (2017), Sđd, tr. 42. 19 Nguyễn Công Lý (2018), “Quan Điểm của
Hòa thượng Khánh Hòa về công cuộc chấn hưng Phật giáo”. Nguyễn Quốc Tuấn,
Thích Đồng Bổn, Hòa thượng Khánh Hòa với phong trào chấn hưng Phật giáo
Việt Nam, Nxb Hồng Đức, Hà Nội, tr. 84. 20 Nguyễn Lang (2012), Việt Nam Phật
giáo Sử luận, Nxb Phương Đông, TP. Hồ Chí Minh, tr. 655. 21 Dương Thanh
Mừng, Sđd, tr. 89.

THƯ MỤC THAM KHẢO

Trí Hải, “Hồi ký thành lập hội Phật giáo Việt Nam”, tr. 27, trong tác phẩn của
Ninh Thị Sinh. Nguyễn Lang (2012), Việt Nam Phật giáo sử luận, Nxb Phương
Đông, TP. Hồ Chí Minh. Dương Thanh Mừng (2020), “Tìm hiểu công tác giáo dục
và đào tạo tăng tài của hội Lưỡng Xuyên Phật học (1934-1945)”, Nghiên cứu
Phật học tập 1 (11. 2019) Nxb Hồng Đức. Dương Thanh Mừng (2017), Phong
trào chấn hưng Phật giáo miền Trung Việt Nam (1932-1951), Nxb Đà Nẵng. Huệ
Quang, “Cảnh mộng xuân”, Duy Tâm Phật học, số 28. Ngô Đơn Quế, “Phải nhờ
các bạn thanh niên cư sĩ thì công cuộc chấn hưng mới mau phổ cập”, Duy Tâm
Phật học tập 3, số 27. Ninh Thị Sinh, Bất Tài Tử, “Cái chương trình nên thực
hành ngay”, Đông Pháp số 330, ngày 3-3-1927. Ninh Thị Sinh, Phong trào chấn
hưng Phật giáo ở Bắc kỳ Trường hợp Hội Phật giáo (1934-1945), Nxb Đại học
Quốc gia Hà Nội, 2020. Ninh Thị Sinh, Tài liệu lưu trữ quốc gia 2, SC, D9. 56/58.
Bức thư của cư sĩ Chí Thiện, Duy Tâm Phật học tập 3, số 26. Nguyễn Quốc Tuấn
(2018), Thích Đồng Bổn, Hòa thượng Khánh Hòa với phong trào chấn hưng Phật

Những thuận lợi và khó khăn trong hội chấn hưng Phật giáo Việt Nam (1920-1945)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/nhung-thuan-loi-va-kho-khan-trong-hoi-chan-hung-phat-giao-viet-nam-1920-1945.html



giáo Việt Nam, Nxb Hồng Đức, Hà Nội.

Những thuận lợi và khó khăn trong hội chấn hưng Phật giáo Việt Nam (1920-1945)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/nhung-thuan-loi-va-kho-khan-trong-hoi-chan-hung-phat-giao-viet-nam-1920-1945.html


