
PGVN: Sống tốt đạo - đẹp đời, đồng hành cùng
dân tộc

ISSN: 2734-9195   20:55 25/06/2024

Đồng hành cùng dân tộc, Phật giáo Việt Nam không ngừng nỗ lực trong việc hỗ
trợ cộng đồng, xoa dịu nỗi đau và góp phần phát triển văn hóa...

Lối sống “Tốt đạo đẹp đời” của Phật giáo Việt Nam
không chỉ là một triết lý sống mà còn là sứ mệnh cao
cả, gắn bó mật thiết với sự phát triển và thịnh vượng
của dân tộc. Qua việc thực hành các giá trị đạo đức,
lòng từ bi, và tinh thần bao dung, Phật giáo góp phần
xây dựng một xã hội nhân ái, hòa bình và bền vững.

Đồng hành cùng dân tộc, Phật giáo Việt Nam không
ngừng nỗ lực trong việc hỗ trợ cộng đồng, góp phần
phát triển văn hóa, giáo dục. Như một ngọn đuốc sáng,
những giá trị của Phật giáo tiếp tục lan tỏa và thấm
nhuần trong đời sống, tạo nên một bức tranh xã hội hài
hòa, nơi mà mỗi cá nhân đều có thể tìm thấy niềm an
lạc và hạnh phúc.

Tác giả: Thích Minh Nghiêm (Nguyễn Văn Chánh) Địa chỉ: Số 21 kiệt 9 Nam
Giao, phường Thủy Xuân, Tp Huế.

Mở đầu

Phật giáo Việt Nam từ lâu đã là kim chỉ Nam cho đời sống của nhiều người dân
Việt Nam, đề cao các nguyên tắc chính niệm, từ bi và giản dị. Ngoài thực hành
cá nhân, Phật giáo ở Việt Nam đã đóng một vai trò quan trọng trong việc hình
thành văn hóa và xã hội của dân tộc, thúc đẩy sự hòa hợp xã hội và phát triển
cộng đồng.

PGVN: Sống tốt đạo - đẹp đời, đồng hành cùng dân tộc
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/pgvn-tot-dao-dong-hanh-cung-dan-toc.html

https://tapchinghiencuuphathoc.vn/dao-phat-va-nen-trat-tu-dao-duc-moi-2.html


Trong xã hội đương đại, Phật giáo Việt Nam đứng trước thách thức và cơ hội khi
tìm cách cân bằng giá trị truyền thống với lối sống hiện đại, đặc biệt là đối với
thế hệ trẻ.

Cốt lõi của lối sống tốt đẹp của Phật giáo Việt Nam là những nguyên tắc then
chốt hướng dẫn hành giả hướng tới lối sống chính niệm và từ bi. Chính niệm và
nhận thức về thời điểm hiện tại là nguyên lý trung tâm của Phật giáo, khuyến
khích các cá nhân hiện diện trọn vẹn trong từng thời điểm, trau dồi nhận thức
sâu sắc về suy nghĩ, cảm xúc và hành động của mình. Việc thực hành này
không chỉ thúc đẩy sự bình yên và trong sáng bên trong mà còn thúc đẩy cảm
giác kết nối tốt hơn với thế giới xung quanh.

1. Nguyên tắc sống tốt là chính niệm

Phật giáo Việt Nam nhấn mạnh nguyên tắc lối sống hướng dẫn các tín đồ hướng
tới cuộc sống hài hòa. Trọng tâm của hệ thống niềm tin này là quan niệm hành
động với lòng từ bi để mang lại lợi ích cho tất cả chúng sinh, nhấn mạnh lòng vị
tha và lòng tốt là những giá trị then chốt. Ngoài ra, Phật giáo Việt Nam rất coi
trọng việc sống một cuộc sống thoát khỏi nanh vuốt của lòng tham và sự ràng
buộc, lấy hòa bình và tự do làm nguyên tắc cơ bản.

Mọi người được khuyến khích chuyển hóa đau khổ thành hạnh phúc và nhìn thế
giới bất tịnh qua lăng kính thanh tịnh, nuôi dưỡng tư duy tích cực và hài lòng.
Một khía cạnh thiết yếu của nguyên tắc lối sống Phật giáo bao gồm việc tuân
thủ năm đạo đức cơ bản, bao gồm việc kiềm chế các hành động như sát sinh,
trộm cắp, ngoại tình, nói dối và uống rượu, để tu dưỡng một lối sống đạo đức.

Hơn nữa, niềm tin vào luật nhân quả là nền tảng trong Phật giáo, nêu bật ý
nghĩa của hành động cá nhân và hậu quả của chúng. Truyền thống tâm linh này
nhấn mạnh việc theo đuổi trí tuệ tối thượng và lòng từ bi vô biên, đối lập với vô
minh, ích kỷ và tàn ác với các thuộc tính giác ngộ của trí tuệ và từ bi như những
nguyên tắc chỉ dẫn cho các cá nhân trên con đường giác ngộ.

Bằng cách nhận ra sự vô thường của cuộc sống và thanh lọc tâm trí khỏi tham
lam và bám víu, các hành giả có thể nỗ lực hướng tới sự bình an nội tâm và
phát triển tâm linh, phù hợp với giáo lý và giá trị Phật giáo. Phật giáo chú trọng
việc thực hành chính niệm trong sinh hoạt hàng ngày để đạt được sự giải thoát
tâm linh và nhận thức sâu sắc về bản thân.

Một khía cạnh quan trọng được nhấn mạnh là tầm quan trọng của việc tích hợp
chính niệm vào các công việc hàng ngày như ăn uống, đi lại và nói chuyện, cho
phép các cá nhân có mặt đầy đủ và nhận thức được cả thế giới bên ngoài lẫn

PGVN: Sống tốt đạo - đẹp đời, đồng hành cùng dân tộc
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/pgvn-tot-dao-dong-hanh-cung-dan-toc.html



bản thân bên trong của họ. Bằng cách dành ra một khoảng thời gian cố định
mỗi ngày để thực tập chính niệm, các cá nhân theo đạo Phật Việt Nam đều
hướng đến việc trau dồi trạng thái an trụ, tỉnh giác cao độ và chính kiến, cuối
cùng dẫn đến tâm giải thoát và trí tuệ.

Hơn nữa, chính niệm không chỉ giới hạn ở các hoạt động bên ngoài mà còn bao
gồm việc tích cực tập trung vào việc quan sát bên trong để trau dồi chính niệm
trong tâm, hỗ trợ loại bỏ ham muốn, sân hận, vô minh và chấp trước. Thông
qua việc thực hành chính niệm, các cá nhân có thể hiểu rõ hơn và chuyển hóa
những trải nghiệm đau đớn của mình, cuối cùng tạo điều kiện thuận lợi cho sự
giải thoát tâm linh và tự do trí tuệ trong Phật giáo Việt Nam.

Ngoài ra, chính niệm trong thực hành hàng ngày đóng vai trò là nền tảng để
tiếp cận trí tuệ diệt khổ (Niết bàn) bằng cách nuôi dưỡng nhận thức và sự sáng
suốt trong việc phân biệt đúng sai, từ đó ngăn ngừa tổn hại cho bản thân và
người khác. Nhìn chung, chính niệm trong Phật giáo Việt Nam là một phương
pháp thực hành nhiều mặt, bao gồm nhiều hình thức khác nhau như thiền ngồi,
đứng, đi, nằm, tất cả đều nhằm mục đích trau dồi sự tự nhận thức sâu sắc, bình
an, vui vẻ, thoải mái trong tâm hồn, cuối cùng dẫn đến sự hiểu biết về giải
thoát và Niết bàn.

Trong giáo lý Phật giáo Việt Nam, ý nghĩa của nhận thức về thời điểm hiện tại
bắt nguồn sâu xa từ các nguyên tắc cốt lõi của chính niệm và thiền định. Chính
niệm, như đức Phật đã giải thích, hình thành nên cốt lõi của việc thực hành
thiền định, nhấn mạnh đến sự hiểu biết rõ ràng và hiểu biết đầy đủ về những
khoảnh khắc hiện tại.

Sự tập trung vào hiện tại này không phải là ngừng phấn đấu để có một cuộc
sống tốt đẹp hơn hay bỏ qua những điều không hoàn hảo; đúng hơn, nó là kim
chỉ nam cho các cá nhân trau dồi một tinh thần lành mạnh, luôn hướng tới điều
thiện, chính kiến, tri thức và những phẩm chất tích cực.

Quan điểm của Phật giáo Việt Nam về nhận thức thời điểm hiện tại được nhấn
mạnh bởi tầm quan trọng của việc sống trọn vẹn và chính niệm trong từng thời
điểm. Bằng cách tích cực tham gia vào các thực hành chính niệm và thiền định,
các cá nhân theo Phật giáo Việt Nam mong muốn nâng cao nhận thức về thế
giới bên ngoài và nội tâm của mình, thúc đẩy cảm giác kết nối và hiểu biết sâu
sắc hơn trong bản thân và môi trường xung quanh.

Tác động của chính niệm và nhận thức về thời điểm hiện tại trong Phật giáo
Việt Nam

PGVN: Sống tốt đạo - đẹp đời, đồng hành cùng dân tộc
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/pgvn-tot-dao-dong-hanh-cung-dan-toc.html



Thực hành thiền định: Thiền định là một phương pháp quan trọng để phát
triển chính niệm và nhận thức về thời điểm hiện tại. Người tu hành thường ngồi
thiền để tĩnh tâm, quan sát hơi thở và các hiện tượng xảy ra trong tâm trí mà
không bị phân tán.

Giáo lý và giáo dục: Trong Phật giáo Việt Nam, các giáo lý và bài giảng của
các vị thầy luôn nhấn mạnh tầm quan trọng của chính niệm và sự tập trung vào
hiện tại. Điều này không chỉ giúp người tu hành đạt được sự giải thoát và giác
ngộ, mà còn giúp người bình thường sống một cuộc sống an lành và hạnh phúc
hơn.

Ứng dụng trong công việc và cuộc sống hiện đại: Trong bối cảnh cuộc
sống hiện đại với nhiều áp lực và sự phân tán, việc thực hành chính niệm và
nhận thức về hiện tại trở nên càng quan trọng. Nhiều người Việt Nam, đặc biệt
là giới trẻ, đã áp dụng các nguyên tắc này vào cuộc sống hàng ngày để cân
bằng công việc và cuộc sống, giảm căng thẳng và tìm kiếm sự bình an nội tại.

Nguyên tắc chính niệm và nhận thức về thời điểm hiện tại là những yếu tố cốt
lõi trong triết lý Phật giáo Việt Nam. Chúng không chỉ giúp người tu hành đạt
được sự giải thoát mà còn giúp người thường sống một cuộc sống an lành, hạnh
phúc hơn. Trong bối cảnh hiện đại, việc áp dụng những nguyên tắc này càng trở
nên quan trọng để duy trì sức khỏe tinh thần và cảm nhận sâu sắc về ý nghĩa
của cuộc sống.

[caption id="attachment_34315" align="aligncenter" width="800"]

PGVN: Sống tốt đạo - đẹp đời, đồng hành cùng dân tộc
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/pgvn-tot-dao-dong-hanh-cung-dan-toc.html



Chủ tịch nước Tô Lâm chụp ảnh cùng lãnh đạo chức sắc các tôn giáo ngày
13/06/2024 tại Phủ Chủ tịch. Ảnh: TTXVN[/caption]

1.1. Thực hành từ bi và nhân ái đối với mọi chúng sinh

Lòng trắc ẩn và lòng nhân ái là những đức tính có sức mạnh biến đổi các cá
nhân và xã hội, tạo ra một thế giới hài hòa và liên kết hơn. Trong môi trường
phát triển nhanh chóng và thường gây chia rẽ ngày nay, việc thực hành lòng từ
bi đối với tất cả chúng sinh là điều quan trọng hơn bao giờ hết.

Tầm quan trọng của việc trân trọng lòng từ bi và lòng nhân ái, vô số lợi ích mà
nó mang lại cũng như những thách thức mà người ta có thể gặp phải khi thể
hiện những giá trị này. Chúng ta có thể hiểu sâu hơn về lòng từ bi và lòng nhân
ái có thể làm phong phú cuộc sống của chúng ta và thế giới xung quanh chúng
ta như thế nào.

Tầm quan trọng của việc thực hành lòng từ bi và lòng nhân ái không thể bị
phóng đại. Bằng cách nuôi dưỡng lòng trắc ẩn, các cá nhân bắt tay vào hành
trình phát triển và hoàn thiện cá nhân. Khi chúng ta mở rộng lòng tốt và sự

PGVN: Sống tốt đạo - đẹp đời, đồng hành cùng dân tộc
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/pgvn-tot-dao-dong-hanh-cung-dan-toc.html



đồng cảm với người khác, chúng ta không chỉ nâng cao tinh thần của họ mà còn
nuôi dưỡng ý thức nhân văn của chính mình.

Ngoài ra, lòng nhân ái thúc đẩy các mối quan hệ tích cực và ý thức sâu sắc về
mối liên hệ với tất cả chúng sinh. Là những sinh vật xã hội, sự kết nối của chúng
ta với những người khác đóng một vai trò quan trọng đối với hạnh phúc và cảm
giác thân thuộc của chúng ta. Hơn nữa, việc thực hành lòng từ bi và lòng nhân
ái góp phần tạo ra một xã hội hài hòa, nơi sự hiểu biết và đồng cảm chiếm ưu
thế hơn sự bất hòa và thù địch.

Lợi ích của việc thực hành lòng từ bi và yêu thương đối với mọi chúng sinh là vô
cùng to lớn và sâu sắc. Nghiên cứu đã chỉ ra rằng việc tham gia vào các hành
động tử tế và đồng cảm giúp nâng cao cảm xúc hạnh phúc và giảm mức độ
căng thẳng. Bằng cách tập trung vào hạnh phúc của người khác, các cá nhân
thường trải nghiệm cảm giác thỏa mãn và mục đích.

Hơn nữa, việc thực hành lòng từ bi cải thiện sức khỏe tinh thần tổng thể bằng
cách nuôi dưỡng sự đồng cảm và giảm bớt những cảm xúc tiêu cực như giận dữ
và oán giận. Ngược lại, điều này dẫn đến sự kết nối mạnh mẽ hơn với những
người khác và hình thành một cộng đồng hỗ trợ nơi các cá nhân cảm thấy có
giá trị và được thấu hiểu.

Mặc dù có rất nhiều lợi ích của việc thực hành lòng từ bi và yêu thương, nhưng
vẫn có những thách thức mà các cá nhân có thể gặp phải trên con đường này.
Một thách thức như vậy là việc giải quyết những thành kiến và thành kiến cá
nhân có thể cản trở khả năng đồng cảm của chúng ta với người khác. Điều cần
thiết là phải đối mặt và vượt qua những thành kiến này thông qua việc tự suy
ngẫm và giáo dục.

Ngoài ra, cân bằng việc chăm sóc bản thân với việc chăm sóc người khác là
điều quan trọng trong việc duy trì mối quan hệ lành mạnh với bản thân và
những người xung quanh. Hơn nữa, những ảnh hưởng xã hội thúc đẩy chủ nghĩa
cá nhân và cạnh tranh hợp tác có thể gây trở ngại cho việc thể hiện hành vi
nhân ái.

Bằng cách giải quyết những ảnh hưởng này và tích cực thúc đẩy sự đồng cảm
và hiểu biết, chúng ta có thể tạo ra một xã hội nhân ái và hòa nhập hơn.Tóm
lại, việc thực hành lòng từ bi và yêu thương đối với tất cả chúng sinh không chỉ
là một mệnh lệnh đạo đức mà còn là con đường dẫn đến sự viên mãn cá nhân
và sự hòa hợp xã hội.

PGVN: Sống tốt đạo - đẹp đời, đồng hành cùng dân tộc
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/pgvn-tot-dao-dong-hanh-cung-dan-toc.html



Bằng cách trân trọng những giá trị này, các cá nhân có thể trải nghiệm cảm
giác hạnh phúc được nâng cao, kết nối mạnh mẽ hơn với những người khác và
cảm giác thuộc về một cộng đồng lớn hơn. Mặc dù có thể có những thách thức
trên đường đi nhưng lợi ích vượt xa những khó khăn. Thông qua việc trau dồi
lòng từ bi và lòng nhân ái mà chúng ta có thể tạo ra một thế giới từ bi hơn, nơi
sự đồng cảm và hiểu biết chiếm ưu thế.

1.2. Xây dựng lối sống giản dị, hài hòa

Trong một thế giới thường tôn vinh của cải và của cải vật chất, không thể đánh
giá thấp tầm quan trọng của sự đơn giản và tách biệt khỏi của cải vật chất. Áp
dụng lối sống tối giản và buông bỏ sự gắn bó với của cải vật chất có thể dẫn
đến một cuộc sống trọn vẹn và ý nghĩa hơn. Khám phá tầm quan trọng của sự
đơn giản trong cuộc sống hàng ngày, lợi ích của việc thoát khỏi của cải vật chất
để có được sự bình yên nội tâm và tác động tích cực của việc áp dụng chủ nghĩa
tối giản đối với hạnh phúc tổng thể và môi trường.

Chấp nhận sự đơn giản trong cuộc sống hàng ngày là trau dồi chính niệm trong
các hoạt động hàng ngày, buông bỏ nhu cầu sở hữu vật chất quá mức và tìm
kiếm niềm vui trong thời điểm hiện tại thay vì tìm kiếm sự xác nhận từ bên
ngoài. Bằng cách tập trung vào thời điểm hiện tại và hiện diện trọn vẹn trong
công việc hàng ngày, chúng ta có thể trân trọng những thú vui đơn giản của
cuộc sống thường không được chú ý đến.

Ví dụ, dành một chút thời gian để thưởng thức một tách trà hoặc đi dạo giữa
thiên nhiên có thể mang lại cảm giác bình yên và mãn nguyện.

2. Phật giáo Việt Nam đồng hành cùng dân tộc

Phật giáo đã đóng một vai trò quan trọng trong việc định hình bối cảnh văn hóa,
xã hội và đạo đức của Việt Nam trong suốt lịch sử của đất nước này. Được du
nhập vào đất nước thông qua trao đổi thương mại và văn hóa, Phật giáo đã hòa
quyện một cách liền mạch với tín ngưỡng và thực hành bản địa, để lại tác động
lâu dài đến văn hóa và xã hội Việt Nam. Ảnh hưởng lịch sử của Phật giáo đối với
văn hóa Việt Nam, tác động của nó đối với các giá trị xã hội và sự phát triển của
Phật giáo Việt Nam trong xã hội đương đại.

Ảnh hưởng lịch sử của Phật giáo đối với văn hóa Việt Nam có thể bắt nguồn từ
việc du nhập Phật giáo thông qua các tuyến thương mại và trao đổi văn hóa với
Ấn Độ và các nước láng giềng khác. Khi Phật giáo truyền bá vào Việt Nam, nó
trải qua một quá trình thích ứng, hòa quyện với các tín ngưỡng bản địa như thờ

PGVN: Sống tốt đạo - đẹp đời, đồng hành cùng dân tộc
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/pgvn-tot-dao-dong-hanh-cung-dan-toc.html



cúng tổ tiên và tôn kính các thần linh theo tín ngưỡng bản địa.

Chủ nghĩa đồng bộ này đã tạo ra một hình thức Phật giáo Việt Nam độc đáo,
khác biệt. Lời dạy của Phật giáo về lòng từ bi, chính niệm và sự vô thường của
cuộc sống cũng được thể hiện trong nhiều khía cạnh khác nhau của văn hóa
Việt Nam, bao gồm nghệ thuật, kiến trúc và văn học.

2.1 Phật giáo góp phần xây dựng đoàn kết tôn giáo,
đoàn kết xã hội.

Phật giáo Việt Nam, bắt nguồn sâu xa trong cơ cấu văn hóa và xã hội của Việt
Nam, đóng vai trò then chốt trong việc thúc đẩy sự thống nhất giữa các nhóm
xã hội đa dạng thông qua nhiều phương tiện khác nhau. Một cách quan trọng
mà Phật giáo Việt Nam góp phần thúc đẩy sự hòa hợp là vận động và tích cực
tham gia vào các vấn đề xã hội, như chống lại đại dịch và hỗ trợ khi có thiên tai
như lũ lụt...

Bằng cách phù hợp với chính sách của Đảng, Nhà nước và thừa nhận tôn giáo là
nhu cầu tinh thần cơ bản của người dân, Phật giáo Việt Nam khẳng định mình là
một bộ phận thiết yếu trong khuôn khổ xã hội và đạo đức của đất nước, cuối
cùng là thúc đẩy sự đoàn kết giữa các phe phái xã hội khác nhau.

Hơn nữa, sự nhấn mạnh của Phật giáo Việt Nam vào các giá trị cao quý như từ
bi, bác ái, nhân ái, cũng như đề cao các tiêu chuẩn đạo đức như năm giới và
mười đức, đóng vai trò là ánh sáng dẫn đường cho các cá nhân trong sự tương
tác với nhau, từ đó nuôi dưỡng ý thức đoàn kết trong các nhóm xã hội đa dạng.

Ngoài ra, việc Giáo hội Phật giáo Việt Nam tham gia các hoạt động giao lưu
quốc tế với các tổ chức, tôn giáo Phật giáo không chỉ thúc đẩy hòa bình, hữu
nghị, đoàn kết mà còn góp phần phát triển đất nước và Phật giáo nói chung, tạo
nền tảng cho sự hiểu biết lẫn nhau và hợp tác giữa các thực thể xã hội khác
nhau. Thông qua những nỗ lực tập thể này, Phật giáo Việt Nam hoạt động như
một lực lượng đoàn kết, thu hẹp khoảng cách giữa các nhóm khác nhau và thúc
đẩy ý thức thiện chí và hợp tác chung.

2.2 Phát huy lòng từ bi và sự hiểu biết trong xã hội

Phật giáo Việt Nam nổi bật vì những đóng góp đặc biệt trong việc thúc đẩy lòng
từ bi và sự hiểu biết trong xã hội thông qua nhiều phương tiện khác nhau. Giáo
hội Phật giáo Việt Nam đã tích cực tham gia các hoạt động từ thiện xã hội, nhấn
mạnh tầm quan trọng của lòng từ bi trong cả thời kỳ thịnh vượng và thử thách.

PGVN: Sống tốt đạo - đẹp đời, đồng hành cùng dân tộc
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/pgvn-tot-dao-dong-hanh-cung-dan-toc.html



Bằng việc vận hành nhiều hội trường Tuệ Tĩnh và phòng khám y học cổ truyền
trên toàn quốc, Tăng đoàn cung cấp các dịch vụ y tế có giá trị trị giá hơn mỗi
năm, thể hiện cam kết vì hạnh phúc của cộng đồng.

Hơn nữa, Phật giáo Việt Nam đề nghị coi hoạt động từ thiện xã hội là một thiết
yếu, đề cao tính chuyên nghiệp và chủ động thực hiện các chương trình từ thiện
nhằm nuôi dưỡng một cách hiệu quả lòng nhân ái và sự hiểu biết trong xã hội.
Cách tiếp cận có cấu trúc này được tăng cường hơn nữa nhờ chương trình phát
triển Tuệ Tĩnh Đường của Tăng đoàn, mở rộng mạng lưới khắp cả nước để tiếp
cận nhiều cá nhân có nhu cầu hơn.

Thông qua các hoạt động từ thiện nhân đạo tích cực và hiệu quả, Phật giáo Việt
Nam không chỉ hỗ trợ những người bị ảnh hưởng bởi thiên tai, đại dịch mà còn
quan tâm đến người nghèo, người khuyết tật, trẻ mồ côi và những người bị ảnh
hưởng bởi chất độc màu da cam, thể hiện cam kết sâu xa trong việc giảm bớt
đau khổ và xóa bỏ đau khổ. thúc đẩy sự đồng cảm.

Ngoài ra, sự tập trung của Tăng đoàn vào hạnh phúc tinh thần, bằng cách thiết
lập các đạo tràng để các tín đồ nghiên cứu và thanh lọc tâm trí, góp phần tạo ra
một cách tiếp cận toàn diện về lòng từ bi và sự hiểu biết trong xã hội, giải quyết
cả nhu cầu vật chất và tinh thần. Thông qua những sáng kiến đa dạng này, Phật
giáo Việt Nam tiếp tục đóng vai trò then chốt trong việc nuôi dưỡng lòng từ bi,
sự đồng cảm và sự hòa hợp xã hội trên khắp đất nước.

PGVN: Sống tốt đạo - đẹp đời, đồng hành cùng dân tộc
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/pgvn-tot-dao-dong-hanh-cung-dan-toc.html



2.3 Phật giáo đóng góp cho hòa bình, xây dựng quan hệ
thân thiện

Phật giáo Việt Nam đóng vai trò là nền tảng trong nỗ lực của quốc gia nhằm
vun đắp hòa bình và giải quyết xung đột bằng nhiều phương pháp khác nhau.
Tăng ni Phật giáo không chỉ tham gia sâu sắc vào việc kích thích tăng trưởng
kinh tế, nâng cao ổn định xã hội trong thời bình mà còn tích cực tham gia các
cuộc kháng chiến chống giặc ngoại xâm, thể hiện sự cống hiến kiên cường bảo
vệ Tổ quốc.

Chùa có chức năng là căn cứ cách mạng, hỗ trợ đắc lực cho cán bộ, chiến sĩ
trong các cuộc xung đột chống lại các thế lực thực dân, đế quốc, qua đó củng
cố vai trò của Phật giáo Việt Nam trong việc bảo vệ Tổ quốc trong cả thời bình
và thời chiến.

Việc tăng cường tổ chức và hiệu quả các hoạt động Phật giáo ở Việt Nam nhấn
mạnh ý thức trách nhiệm ngày càng tăng đối với việc giải quyết xung đột và
thúc đẩy hòa bình trong nước, với các tăng ni làm việc không mệt mỏi để lồng
ghép sự phát triển của Phật giáo với lợi ích quốc gia vì sự tiến bộ của một nước
Việt Nam xã hội chủ nghĩa và tạo điều kiện thuận lợi cho việc phát triển Phật

PGVN: Sống tốt đạo - đẹp đời, đồng hành cùng dân tộc
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/pgvn-tot-dao-dong-hanh-cung-dan-toc.html



giáo nỗ lực xây dựng hoà bình.

Bằng cách tuân thủ các nguyên tắc mới được Giáo hội chủ trương để phù hợp
với sự tiến bộ của đất nước, Phật giáo Việt Nam tiếp tục đóng một vai trò quan
trọng trong việc hòa giải các xung đột và thúc đẩy hòa bình trong nước, thể
hiện cam kết hướng tới sự tốt đẹp và hòa hợp của toàn xã hội.

3. Thách thức và cơ hội của Phật giáo trong xã hội
đương đại

Tác động của quá trình hiện đại hóa đối với các thực hành Phật giáo truyền
thống ở Việt Nam rất sâu sắc, dẫn đến cả những thách thức và cơ hội cho Phật
giáo Việt Nam phát triển. Sự phát triển mạnh mẽ của khoa học và công nghệ
không chỉ làm thay đổi cuộc sống thường ngày mà còn ảnh hưởng đến cuộc
sống của các nhà sư, buộc họ phải thích nghi với những thay đổi nhanh chóng.

Sự sai lệch so với các tiêu chuẩn Phật giáo truyền thống do hiện đại hóa đã trở
thành mối quan tâm ngày càng tăng, như nhiều cá nhân hiện nay nhìn nhận
khác thông qua lăng kính xã hội chứ không phải các giá trị Phật giáo truyền
thống, tác động đến những giáo lý cốt lõi của Phật giáo Việt Nam.

Bất chấp những thách thức này, quá trình hiện đại hóa đã cho phép các thực
hành Phật giáo được hòa nhập vào cuộc sống hàng ngày, hỗ trợ các cá nhân
đương đầu với nỗi đau, mất mát, sợ hãi và đau khổ. Là người Việt Nam Phật
giáo hướng tới quá trình hiện đại hóa, nó đang phát triển để duy trì những giáo
lý cơ bản của mình khi bước vào thế giới hiện đại, nhấn mạnh sự hòa hợp với cả
con người và thế giới tâm linh.

Hơn nữa, sự thay đổi trong phương pháp giao tiếp với thế giới ngầm, tập trung
vào việc giải quyết những trái chủ bất công, làm nổi bật quá trình hiện đại hóa
đã ảnh hưởng đến cách truyền thống của người Việt Nam trong việc tương tác
với thế giới tâm linh. Trong khi quá trình hiện đại hóa đặt ra những hạn chế và
thách thức, Phật giáo Việt Nam có cơ hội bảo tồn và phát huy văn hóa truyền
thống của mình đồng thời hòa nhập với thời kỳ hiện đại.

Những trở ngại chính mà chư Tăng, chùa Việt Nam hiện nay phải đối
mặt

Các tu sĩ và chùa Phật giáo Việt Nam hiện đang phải vật lộn với vô số thách
thức đòi hỏi phải cân nhắc kỹ lưỡng và có những phản ứng mang tính chiến
lược. Một trở ngại như vậy liên quan đến nhu cầu các nhà sư phải đánh giá và
điều chỉnh các hoạt động của họ theo nhu cầu xã hội đang phát triển, nhấn

PGVN: Sống tốt đạo - đẹp đời, đồng hành cùng dân tộc
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/pgvn-tot-dao-dong-hanh-cung-dan-toc.html



mạnh tầm quan trọng của việc nhận ra và thực hiện những điều chỉnh hợp lý
đối với việc thực hành của họ.

Ngoài ra, có mối lo ngại ngày càng tăng về sự cân bằng giữa truyền thống và
hiện đại, khi một số tu sĩ phải đối mặt với những thách thức trong việc tích hợp
kiến thức mới thu được từ những chuyến du hành ra nước ngoài với các thực
hành tu viện biệt lập, nêu bật cuộc đấu tranh để duy trì truyền thống trong khi
đón nhận những ảnh hưởng đương đại.

Hơn nữa, cuộc sống ẩn dật của một số tu sĩ ở vùng núi góp phần hạn chế các
mối quan hệ xã hội, cản trở khả năng kết nối mạng lưới hiệu quả và hòa nhập
với những thay đổi bên ngoài, vốn rất cần thiết để thích ứng với những thách
thức hiện đại. Những trở ngại này nhấn mạnh sự cần thiết của các tu sĩ và chùa
Phật giáo Việt Nam trong việc nâng cao tầm nhìn, trình độ ngoại ngữ và kỹ
năng máy tính để điều hướng sự phức tạp của thế giới hiện đại và duy trì sự phù
hợp trong xã hội.

Khi bối cảnh Phật giáo Việt Nam tiếp tục phát triển, việc giải quyết những trở
ngại này trở nên cấp thiết để các nhà sư đóng góp hiệu quả vào việc bảo tồn và
phát triển các hoạt động tôn giáo và tín ngưỡng của họ trong bối cảnh đương
đại.

3.1. Giải quyết nhu cầu của thế hệ trẻ để duy trì việc
thực hành Phật giáo

Phật giáo, với di sản văn hóa phong phú và giáo lý sâu sắc, đã là ánh sáng dẫn
đường cho các thế hệ tìm kiếm sự hướng dẫn đạo đức, giá trị đạo đức và hòa
bình nội tâm. Khi thế giới phát triển nhanh chóng, nhu cầu cấp thiết là đảm bảo
rằng thế hệ trẻ tiếp tục theo đuổi và thực hành Phật giáo. Việc duy trì việc thực
hành Phật giáo cho giới trẻ, các chiến lược để thu hút họ vào việc thực hành này
và những thách thức cần được giải quyết trong nỗ lực này.

Việc duy trì việc thực hành Phật giáo trong thế hệ trẻ là rất quan trọng để bảo
tồn di sản văn hóa và truyền thống. Phật giáo bao gồm rất nhiều nghi lễ, thực
hành và tín ngưỡng đã được truyền qua nhiều thế kỷ. Bằng cách thực hành Phật
giáo, giới trẻ không chỉ kết nối với cội nguồn văn hóa của mình mà còn góp
phần bảo tồn và phát huy giá trị truyền thống.

Hơn nữa, Phật giáo cung cấp một chiếc la bàn đạo đức và truyền đạt những giá
trị đạo đức cần thiết để định hướng sự phức tạp của thế giới hiện đại. Những lời
dạy về lòng từ bi, chính niệm và bất bạo động thấm nhuần vào thế hệ trẻ ý thức
trách nhiệm đối với bản thân và người khác, nuôi dưỡng một xã hội hài hòa hơn.

PGVN: Sống tốt đạo - đẹp đời, đồng hành cùng dân tộc
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/pgvn-tot-dao-dong-hanh-cung-dan-toc.html



Để thu hút thế hệ trẻ thực hành Phật giáo một cách hiệu quả, cần có những
chiến lược đổi mới. Một cách tiếp cận là tận dụng nền tảng công nghệ và truyền
thông xã hội để tiếp cận giới trẻ. Các nền tảng trực tuyến có thể được sử dụng
để chia sẻ giáo lý, thực hiện các buổi thiền ảo và tạo cảm giác cộng đồng giữa
các phật tử trẻ.

Ngoài ra, việc tổ chức các sự kiện và hoạt động lấy giới trẻ làm trung tâm như
khóa tu, hội thảo và thảo luận có thể làm cho giáo lý Phật giáo trở nên dễ tiếp
cận và hấp dẫn hơn. Bằng cách điều chỉnh các giáo lý để có tính tương tác, dễ
hiểu và áp dụng được với những thách thức thời hiện đại, giới trẻ có nhiều khả
năng kết nối và đón nhận việc thực hành Phật giáo hơn.

Những lợi ích của việc thực hành Phật giáo là hết sức to lớn. Tuy nhiên, vẫn có
những thách thức cần được giải quyết trong việc khuyến khích thế hệ trẻ dấn
thân vào truyền thống này. Ảnh hưởng lan rộng của những thú tiêu khiển hiện
đại và các giá trị vật chất có thể chuyển hướng sự chú ý của giới trẻ ra khỏi
những mục tiêu tâm linh. Ngoài ra, có thể có sự thiếu hiểu biết hoặc thiếu quan
tâm đến các thực hành Phật giáo truyền thống trong thế hệ trẻ, những người
thường hòa hợp hơn với các xu hướng đương đại.

Hơn nữa, khoảng cách thế hệ giữa người lớn tuổi và thanh niên trong việc giải
thích giáo lý Phật giáo có thể tạo ra rào cản cho việc truyền đạt trí tuệ và
truyền đạt trí tuệ một cách hiệu quả. Việc thu hẹp những khoảng cách này và
thúc đẩy cuộc đối thoại tạo được tiếng vang với thế hệ trẻ là điều cần thiết để
đảm bảo tính liên tục của việc thực hành Phật giáo.

Tóm lại, việc thực hành Phật giáo có giá trị to lớn đối với thế hệ trẻ trong việc
phát huy di sản văn hóa, hướng dẫn đạo đức và thúc đẩy hòa bình nội tâm.
Bằng cách thực hiện các chiến lược đổi mới để thu hút giới trẻ, chẳng hạn như
tận dụng công nghệ và tổ chức các hoạt động lấy giới trẻ làm trung tâm, đồng
thời giải quyết các thách thức như phiền nhiễu hiện đại và khoảng cách thế hệ,
chúng ta có thể đảm bảo rằng trí tuệ của Phật giáo tiếp tục truyền cảm hứng và
hướng dẫn các thế hệ tương lai.

Điều cấp thiết là chúng ta phải nhận ra tầm quan trọng của việc duy trì việc
thực hành Phật giáo trong giới trẻ và thực hiện các bước chủ động để nuôi
dưỡng mối liên hệ của họ với truyền thống sâu sắc này.

3.2. Ứng dụng công nghệ để quảng bá giáo lý Phật giáo

Trong thời đại kỹ thuật số ngày nay, nơi thông tin có thể dễ dàng tiếp cận trong
tầm tay của chúng ta, việc tận dụng công nghệ và phương tiện truyền thông đã

PGVN: Sống tốt đạo - đẹp đời, đồng hành cùng dân tộc
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/pgvn-tot-dao-dong-hanh-cung-dan-toc.html



trở thành một công cụ mạnh mẽ để truyền bá kiến thức và bài giảng đến nhiều
đối tượng hơn.

Việc quảng bá giáo lý Phật giáo, bắt nguồn từ trí tuệ và lòng từ bi, có thể được
hưởng lợi rất nhiều từ việc sử dụng những nền tảng này để tiếp cận mọi người
trên khắp thế giới. Bằng cách khai thác tiềm năng của công nghệ và phương
tiện truyền thông, việc phổ biến các nguyên lý Phật giáo có thể vượt qua ranh
giới địa lý và rào cản văn hóa, thúc đẩy một cộng đồng toàn cầu được kết nối và
giác ngộ hơn.

Một cách hiệu quả để quảng bá giáo lý Phật giáo là tận dụng công nghệ. Các
nền tảng truyền thông xã hội như Facebook, Instagram và Twitter cung cấp
không gian cho các giáo viên và tổ chức Phật giáo chia sẻ trí tuệ, trích dẫn và
giáo lý hàng ngày với những người theo dõi họ.

Bằng cách tương tác thông qua các kênh này, có thể hiểu sâu hơn và kết nối với
các bài giảng. Ngoài ra, việc tạo các khóa học và hội thảo trực tuyến cho phép
tiếp cận việc học có cấu trúc và tương tác hơn, thu hút khán giả toàn cầu mong
muốn khám phá chiều sâu của triết học Phật giáo. Phật giáo Việt Nam đã tích
hợp liền mạch các giáo lý truyền thống với những tiến bộ công nghệ hiện đại để
giải quyết các thách thức xã hội đương đại.

Bằng cách nhấn mạnh các giá trị đạo đức cơ bản như lòng từ bi, bác ái và giảm
bớt đau khổ, Phật giáo Việt Nam đã thích nghi thành công với thời đại kỹ thuật
số. Sự ra đời của công nghệ kỹ thuật số đã làm xói mòn đáng kể các rào cản
văn hóa, thúc đẩy Phật giáo Việt Nam đề cao lòng từ bi và sự đồng cảm trước
nỗi đau khổ của người khác như một phương tiện để thu hẹp những khoảng
cách này.

Hơn nữa, Phật giáo ở Việt Nam đóng một vai trò then chốt trong việc giải quyết
các vấn đề xã hội phổ biến như suy thoái đạo đức và sự ham mê quá mức của
cải vật chất bằng cách thúc đẩy học thuyết lạc quan về luân hồi, mang lại cái
nhìn tích cực về cuộc sống và những thách thức xã hội.

Thông qua những điều chỉnh chiến lược và nền tảng triết học này, Phật giáo Việt
Nam vẫn là một lực lượng có liên quan và có ảnh hưởng trong xã hội đương đại,
mang đến sự hướng dẫn và an ủi trong một thế giới ngày càng kết nối và được
thúc đẩy bởi công nghệ.

Kết luận

PGVN: Sống tốt đạo - đẹp đời, đồng hành cùng dân tộc
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/pgvn-tot-dao-dong-hanh-cung-dan-toc.html



Lối sống “Tốt đạo đẹp đời” của Phật giáo Việt Nam không chỉ là một triết lý
sống mà còn là một sứ mệnh cao cả, gắn bó mật thiết với sự phát triển và thịnh
vượng của dân tộc. Qua việc thực hành các giá trị đạo đức, lòng từ bi, và tinh
thần bao dung, Phật giáo đã góp phần xây dựng một xã hội nhân ái, hòa bình
và bền vững.

Đồng hành cùng dân tộc, Phật giáo Việt Nam không ngừng nỗ lực trong việc hỗ
trợ cộng đồng, xoa dịu nỗi đau và góp phần phát triển văn hóa, giáo dục. Như
một ngọn đuốc sáng, những giá trị của Phật giáo tiếp tục lan tỏa và thấm nhuần
trong đời sống của mỗi người, tạo nên một bức tranh xã hội hài hòa, nơi mà mỗi
cá nhân đều có thể tìm thấy niềm an lạc và hạnh phúc.

Qua thời gian, Phật giáo Việt Nam đã và sẽ tiếp tục đồng hành cùng dân tộc,
kiến tạo một tương lai tươi sáng, tràn đầy hy vọng và tình thương. Những giá trị
nhân văn và tinh thần của Phật giáo không chỉ giúp mỗi người sống tốt hơn mà
còn tạo nên sức mạnh đoàn kết, nâng cao ý thức trách nhiệm đối với xã hội.
Trong bối cảnh hiện nay, khi đất nước đang đối mặt với nhiều thách thức, sự
đồng hành của Phật giáo là nguồn động viên tinh thần mạnh mẽ, giúp cộng
đồng vượt qua khó khăn, vươn lên xây dựng cuộc sống ấm no, hạnh phúc.

Nhìn lại chặng đường đã qua và hướng tới tương lai, lối sống “Tốt đạo - đẹp đời”
của Phật giáo Việt Nam sẽ tiếp tục là kim chỉ nam, soi đường cho mỗi cá nhân
và cả dân tộc. Đó là một hành trình đầy ý nghĩa, nơi mà đạo và đời hòa quyện,
cùng nhau kiến tạo nên một xã hội tốt đẹp hơn, bền vững hơn, và tràn đầy niềm
tin yêu.

Tác giả: Thích Minh Nghiêm (Nguyễn Văn Chánh) Địa chỉ: Số 21 kiệt 9 Nam
Giao, Phường Thủy Xuân, Thành phố Huế, tỉnh Thừa Thiên Huế.

TÀI LIỆU THAM KHẢO

1. Hội đồng Trị sự Giáo hội Phật giáo Việt Nam (2010), Phật giáo và sự phát
triển bền vững, Nxb Tôn giáo.

2. Thích Nhất Hạnh (2005), Phật giáo Việt Nam: Những giá trị và ý nghĩa, Nxb
Lao Động.

3. Trần Văn Giàu (2001), Giá trị văn hóa Phật giáo Việt Nam, Nxb Văn Hóa.

4. Nguyễn Lang (1994), Phật giáo Việt Nam: Từ khởi thủy đến hiện đại, Nxb Văn
học.

5. Thích Chơn Thiện (2007) , Tư tưởng và lối sống Phật giáo, Nxb Tôn Giáo.

PGVN: Sống tốt đạo - đẹp đời, đồng hành cùng dân tộc
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/pgvn-tot-dao-dong-hanh-cung-dan-toc.html

https://dangcongsan.vn/xa-hoi/hoc-bac-song-tot-doi-dep-dao-616911.html


6. Nguyễn Đăng Thục (2002), Phật giáo Việt Nam: Truyền thống và hiện đại,
Nxb Tôn giáo.

7. Trần Quốc Vượng (2008) , Phật giáo và xã hội Việt Nam, Nxb Văn hóa Thông
tin.

PGVN: Sống tốt đạo - đẹp đời, đồng hành cùng dân tộc
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/pgvn-tot-dao-dong-hanh-cung-dan-toc.html


