
Phan Chu Trinh với phong trào chấn hưng Phật
giáo ở Việt Nam đầu thế kỷ XX

ISSN: 2734-9195   16:50 17/11/2021

Phan Chu Trinh là người có chí ham học, tính tình khoáng đạt, kết giao
rộng rãi với các sỹ phu yêu nước cùng thời và những nhà tân học, có
tư tưởng canh tân như Trần Quý Cáp, Thân Trọng Huề, Đào Nguyên
Phổ, Vũ Trọng Hàm, v.v…

TS. Phan Thành Nhâm Khoa Lý luận Chính trị, Trường Đại học Kiến trúc, Hà
Nội. TS. Lê Thị Vinh Khoa Triết học, Trường Đại học Khoa học Xã hội & Nhân

văn - Đại học Quốc gia Hà Nội. Tham luận tại hội thảo về chủ đề: “Giáo hội
Phật giáo Việt Nam: 40 năm hội nhập và phát triển cùng đất nước” vào

ngày 04-11-2021 tại Tp.HCM

Tóm tắt: Phật giáo từ khi du nhập vào Việt Nam đến nay đã trải qua
những giai đoạn thăng trầm cùng lịch sử dân tộc. Cuối thế kỷ XIX, đầu
thế kỷ XX, đất nước ta dưới sự cai trị của thực dân Pháp, sức ảnh
hưởng của Phật giáo suy giảm, những hiện tượng tiêu cực trong Phật
giáo ngày càng phổ biến. Vì vậy, đầu thế kỷ XX, phong trào chấn
hưng Phật giáo ở Việt Nam đã diễn ra, trong đó có sự đóng góp không
nhỏ từ các trí thức Nho học cấp tiến. Trong bài viết này, tác giả tập
trung phân tích hoàn cảnh lịch sử, đặc biệt là những đóng góp của
Phan Chu Trinh - một chí sĩ cách mạng, một nhà Nho cấp tiến, một
nhà tư tưởng lớn của dân tộc đối với phong trào chấn hưng Phật giáo
ở Việt Nam đầu thế kỷ XX. Từ khóa: Phan Chu Trinh, Phật giáo, Việt
Nam.

I. ĐẶT VẤN ĐỀ

Với lịch sử khoảng 2000 năm du nhập và phát triển ở Việt Nam, Phật giáo đã để
lại cho dân tộc ta những dấu ấn đậm nét trong đời sống tín ngưỡng tôn giáo,
phong tục tập quán, thế giới quan, nhân sinh quan, tư tưởng, tình cảm và tâm

Phan Chu Trinh với phong trào chấn hưng Phật giáo ở Việt Nam đầu thế kỷ XX
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/phan-chu-trinh-voi-phong-trao-chan-hung-phat-giao-o-viet-nam-dau-the-ky-xx.html



thức của con người Việt Nam. Phật giáo ở Việt Nam đã trải qua những giai đoạn
thăng trầm cùng lịch sử dân tộc, có những lúc hưng thịnh và có những khi suy
thoái. Vào cuối thế kỷ XIX - đầu thế kỷ XX, dưới ách cai trị của chủ nghĩa thực
dân Pháp đã có những ảnh hưởng tiêu cực đến cuộc sống và những sinh hoạt tín
ngưỡng, tôn giáo của tầng lớp Tăng Ni, Phật tử ở Việt Nam, dẫn đến tình trạng
nhiều Tăng Ni, Phật tử đáng lẽ phải nghiêm túc thực hiện giáo lý, giáo luật lại sa
ngã vào những bụi trần như cờ bạc, rượu chè, sắc dục, vi phạm các giới luật;
phần đông tăng già chỉ nghĩ đến danh vọng, chức tước, xin bằng Tăng cang, trụ
trì, sắc tứ… Đứng trước tình cảnh như vậy, một số người có duyên với đạo Phật
quan tâm đến sự hưng suy của Đạo pháp đã vân động mọi người từ bỏ những
thói tục lạc hậu, kêu gọi chấn hưng, canh tân và tìm hướng đi mới cho Phật giáo
Việt Nam lúc này1. Phong trào chấn hưng Phật giáo ở Việt Nam đầu thế kỷ XX
với nhiều hoạt động nhằm tìm lại sự hưng thịnh từng có của Phật giáo trong bối
cảnh lịch sử với những biến động của xã hội thời Pháp thuộc. Ngay từ những
thập niên đầu thế kỷ XX trở đi, nhiều cao tăng trong cả nước đã tích cực đứng
lên kêu gọi mọi người tích hơn trong việc học tập, nghiên cứu, giải thích, chú
giải kinh điển, giáo lý, giáo luật Phật giáo; đổi mới nội dung, phương thức và
quy mô đào tạo tăng tài, đổi mới cách thức tổ chức Giáo hội, v.v…

Phong trào chấn hưng Phật giáo ở Việt Nam đầu thế kỷ XX đã nhận được sự
quan tâm, hưởng ứng của giai tầng khác nhau trong xã hội. Nhiều phương diện
liên quan đến Phật giáo đã trở thành chủ đề trên các văn đàn báo chí, trong các
buổi diễn thuyết, đàm luận của tầng lớp trí thức Nho học và trí thức Tây học.
Trong số những trí thức ủng hộ và cổ súy cho công cuộc chấn hưng Phật giáo
đầu kế kỷ XX ở Việt Nam không thể không nhắc đến Phan Chu Trinh - một trí
thức có tinh thần yêu nước và khát vọng canh tân đất nước, người đã tham gia
khởi xướng phong trào Duy Tân và Đông Kinh Nghĩa Thục. Trong phạm vi bài
viết này, tác giả sẽ tập trung phân tích hoàn cảnh lịch sử trong nước và quốc tế
của phong trào chấn hưng Phật giáo ở Việt Nam đầu thế kỷ XX và chỉ ra vai trò
của Phan Chu Trinh đối với phong trào này.

Phan Chu Trinh với phong trào chấn hưng Phật giáo ở Việt Nam đầu thế kỷ XX
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/phan-chu-trinh-voi-phong-trao-chan-hung-phat-giao-o-viet-nam-dau-the-ky-xx.html



II. NỘT DUNG NGHIÊN CỨU

2.1. Hoàn cảnh lịch sử của phong trào chấn hưng Phật
giáo đầu thế kỷ XX ở Việt Nam

- Hoàn cảnh trong nước:

Dưới ách cai trị của thực dân Pháp, đầu thế kỷ XX ở Việt Nam đã có những biến
động lớn về chính trị, kinh tế, văn hóa và tư tưởng:

Về chính trị, năm 1887, thực dân Pháp đã ban hành sắc lệnh thành lập Liên
bang Đông Dương thuộc Pháp, bao gồm Việt Nam, Lào và Campuchia. Ở Việt
Nam, thực dân Pháp thi hành chính sách “chia để trị”, chia nước ta thành làm
3 xứ, với 3 bộ máy quản lý khác nhau: Nam kỳ - xứ thuộc địa, đứng đầu là viên
Thống đốc; xứ Trung kỳ - nửa bảo hộ, đứng đầu là Khâm sứ; xứ bảo hộ Bắc kỳ,
đứng đầu là Thống sứ. Chính sách cai trị của thực dân Pháp đã tác động mạnh
mẽ đến tình hình Phật giáo ở Việt Nam lúc này. Vị thế của Phật giáo trong xã

Phan Chu Trinh với phong trào chấn hưng Phật giáo ở Việt Nam đầu thế kỷ XX
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/phan-chu-trinh-voi-phong-trao-chan-hung-phat-giao-o-viet-nam-dau-the-ky-xx.html



hội bị suy giảm, bởi niềm tin tôn giáo mà chính quyền thực dân Pháp theo đuổi
và nâng đỡ không phải là đạo Phật mà chính là Công giáo. Ngoài ra, một
nguyên nhân khác dẫn đến sự suy yếu của Phật giáo ở Việt Nam vào đầu thế kỷ
XX là do sự thiếu liên hệ giữa các sơn môn, tổ đình với nhau. Chính sách “chia
để trị” của thực dân Pháp được thực thi ở nước ta đã làm cho vấn đề này của
Phật giáo ngày càng trở nên trầm trọng hơn. Thượng tọa Trí Quang nhận định
rằng: “Một ngôi nhà chung là của ba anh em đồng cha mẹ, nhưng ngăn ra ba
gian cho ba người con thì tự nhiên ba anh em phải phân ly và ai lo phần nấy.
Ngôi nhà Phật giáo Việt Nam phải phân ly chỉ vì sự phân chia ba kỳ bộ Trung,
Nam, Bắc”2. Vì vậy, việc chấn hưng vừa là để nhất thể hóa cách thức tu tập và
rèn luyện, nhưng đồng thời nó cũng chính là sợi dây để liên kết Tăng Ni, Phật tử
trong cả nước hướng đến xây dựng một Phật giáo Việt Nam thống nhất.

Về kinh tế, các chương trình khai thác thuộc địa của thực dân Pháp, đặc biệt là
công cuộc khai thác xứ thuộc địa lần thứ hai sau khi thế chiến thứ nhất (1914-
1918) kết thúc đã biến Việt Nam trở thành một quốc gia có nền kinh tế phụ
thuộc vào tư bản Pháp. Đời sống của các giai cấp và tầng lớp trong xã hội, đặc
biệt là giai cấp nông dân ngày càng bị bần cùng hóa, chịu cảnh “một cổ hai
tròng”. Đối với Phật giáo, vốn là tôn giáo rất thích hợp với một quốc gia nông
nghiệp như Việt Nam cũng phải bị tác động mạnh mẽ bởi chính sách kinh tế của
thực dân Pháp. Cùng với đó là sự hiếp đáp của cường hào, địa chủ dẫn đến
những khó khăn về phương diện đời sống kinh tế của các Tăng Ni, Phật tử, nên
họ buộc phải chú trọng nhiều hơn đến các nghi lễ cúng cấp mà thiếu đi sự
chuyên tâm tu hành Phật pháp. Nhưng về phương diện nào đó, chương trình
khai thác thuộc địa của thực dân Pháp đã tạo điều kiện cho phương thức sản
xuất tư bản thâm nhập vào Việt Nam, tuy là manh mún nhưng cũng đủ dẫn đến
sự chuyển dịch trong cơ cấu kinh tế, kéo theo những biến đổi sâu sắc về đời
sống văn hóa - xã hội và tâm linh của dân tộc. Từ đó, Phật giáo đứng trước
những yêu cầu phải đổi mới để có thể thích ứng với những biến đổi nói trên.

Về văn hóa - xã hội, để củng cố địa vị thống trị của mình, thực dân Pháp đã tìm
cách thay thế những giá trị văn hóa truyền thống của Việt Nam bằng văn hóa
phương Tây, văn hóa Pháp, cùng với đó là việc thực hiện chính sách “ngu dân”
, khuyến khích duy trì các hủ tục, mê tín dị đoan và các tệ nạn xã hội như cơ
bạc, rượu chè, nghiện hút. Những hủ tục và các hiện tượng tiêu cực thẩm thấu
nơi xã hội đã tạo ra những thách thức không nhỏ đối với Phật giáo trong việc
củng cố vị thế của nó trong tâm thức người Việt và nền văn hóa dân tộc. Hơn
nữa, dưới sự cai trị của thực dân Pháp, cơ cấu xã hội ở Việt Nam cũng có nhiều
biến đổi. Bên cạnh những giai cấp cũ, trong xã hội Việt Nam đã xuất hiện các
giai tầng mới như công nhân, tư sản, tiểu tư sản, trí thức. Trong bối cảnh xã hội
có nhiều biến chuyển như vậy, một bộ phận quần chúng nhân dân tìm đến Phật

Phan Chu Trinh với phong trào chấn hưng Phật giáo ở Việt Nam đầu thế kỷ XX
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/phan-chu-trinh-voi-phong-trao-chan-hung-phat-giao-o-viet-nam-dau-the-ky-xx.html



giáo như là một liều thuốc an thần trước những sóng gió của cuộc sống, một bộ
phận khác tìm đến nhà chùa để lánh nạn hoặc chờ thời, bộ phận còn lại với trăn
trở và khao khát tìm kiếm con đường cứu nước thì nhìn thấy ở Phật giáo khả
năng xây dựng và bảo vệ đất nước giống như ở hai triều đại Lý - Trần, tiêu biểu
như Phan Chu Trinh, Phan Bội Châu, Phan Khôi, Huỳnh Thúc Kháng, v.v... Đây
cũng chính là bộ phận trí thức có nhiều đóng góp quan trọng nhất cho sự ra đời
và phát triển của phong trào chấn hưng Phật giáo ở Việt Nam đầu thế kỷ XX.

Như vậy, chính sự chuyển biến của đời sống kinh tế, chính trị, văn hóa, xã hội
dưới sự cai trị của thực dân Pháp vào đầu thế kỷ XX đã tác động mạnh mẽ và
ảnh hưởng tiêu cực đến tình hình Phật giáo ở Việt Nam, làm cho tôn giáo này
ngày càng suy yếu. Điều đó đã đặt ra yêu cầu phải phục hưng Đạo pháp, chấn
hưng Phật giáo nhằm đáp ứng xu hướng phát triển chung của dân tộc và thời
đại.

- Hoàn cảnh quốc tế:

Cuối thế kỷ XIX - đầu thế kỷ XX, phong trào chấn hưng Phật giáo đã diễn ra
mạnh mẽ ở nhiều quốc gia Á châu như Trung Hoa, Ấn Độ, Nhật Bản,… Chính sự
thức tỉnh và phục hưng của Phật giáo tại nước Á châu này đã có những tác động
tích cực đến sự ra đời và phát triển của phong trào chấn hưng Phật giáo ở Việt
Nam.

Tại Trung Hoa, dấu hiệu suy yếu của Phật giáo bộc lộ ngày càng rõ nét dưới
triều Mãn Thanh. Sự tươi mới, sức sống và mức độ ảnh hưởng của Phật giáo đến
đời sống xã hội, đời sống tinh thần của người dân Trung Hoa ngày càng suy
giảm, không còn giữ được vị trí tôn giáo độc tôn như các triều đại trước đây.
Chính trong bối cảnh đó, một bộ phận Tăng Ni, Phật tử Trung Hoa cùng với
nhiều học giả, trí thức đương thời đã đứng ra vận động chấn hưng Phật giáo
trên cả nước. Trong số các nhân vật lỗi lạc của phong trào chấn hưng Phật giáo
Trung Hoa lúc bấy giờ thì nổi bật hơn cả chính là Thái Hư Đại sư. Ông là người
có nhiều đóng góp to lớn trong việc chỉnh đốn tăng già, đổi mới phương thức
đào tạo tăng tài và thống nhất Phật giáo tại Trung Hoa. Trong khi vận động
chấn hưng Phật giáo, ông đã bộc bạch rằng: “Phải chỉnh lý tăng già mới có
người duy trì Chánh pháp. Phải thống nhất cư sĩ mới phổ cập Phật pháp vào các
tổ chức quần chúng”3. Năm 1918, sau những chuyến khảo sát thực trạng Phật
giáo ở Đài Loan và Nhật Bản, Đại sư đã cho thành lập tạp chí Giác xã Tùng Thư
(tại Vũ Xương, năm 1920 đổi thành Hải Triều Âm). Đây được coi là một trong
những tờ báo có tầm ảnh hưởng lớn đối với phong trào chấn hưng Phật giáo ở
Việt Nam.

Phan Chu Trinh với phong trào chấn hưng Phật giáo ở Việt Nam đầu thế kỷ XX
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/phan-chu-trinh-voi-phong-trao-chan-hung-phat-giao-o-viet-nam-dau-the-ky-xx.html



Cùng với việc kêu gọi thống nhất Phật giáo, Đại sư Thái Hư còn thường xuyên tổ
chức các buổi thuyết pháp ở nhiều nơi. Đối tượng mà ông hướng tới không chỉ là
các Tăng Ni, Phật tử mà còn có cả trí thức, thanh niên. Đổi mới, cải cách Phật
giáo ở Đại sư Thái Hư được thể hiện qua ba vấn đề chính là “cách mạng giáo
lý”, “cách mạng giáo chế” và “cách mạng giáo sản”. Quan điểm đổi mới
Phật giáo của Đại sư không chỉ có ảnh hưởng mạnh mẽ đến Tăng Ni, Phật tử ở
Trung Hoa mà nó còn tác động một cách sâu sắc đến phong trào chấn hưng
Phật giáo ở Việt Nam sau này. Theo Thượng tọa Trí Quang: “Riêng Việt Nam,
ảnh hưởng ấy rất lớn. Pháp sư Trí Độ, cư sĩ Tâm Minh Lê Đình Thám, có thể là
học trò bằng sách của ngài. Ngay cả ngài Phước Huệ chùa Thập Tháp, Bình
Định, người dẫn đầu nghĩa học Phật giáo Việt Nam, cũng tiếp nhận Thái Hư Đại
sư không ít”.4

Tại Nhật Bản, thời kỳ Edo (1603 - 1867) thì Nho giáo, Phật giáo và Thần đạo
cùng tồn tại một cách hòa hợp với nhau. Phật giáo được các Shogun (Tướng
quân, Mạc chúa/Mạc chủ) bảo vệ và gần như giữ địa vị quốc giáo tại quốc gia
này. Nhưng đến thời Minh Trị Duy Tân thì sự gắn kết và hòa hợp giữa các tôn
giáo này cũng chấm dứt. Thiên Hoàng Minh Trị (Meiji) năm thứ nhất 1868 đã
cho ban hành Sắc lệnh Shinbutsu bunrirei (Thần Phật phân ly lệnh hay còn gọi
là lệnh Thần Phật phán nhiên) nhằm phục hồi chức Thần kỳ quan và thực hiện
Tế chính nhất trí, tách Phật giáo ra khỏi hệ thống quốc giáo. Lệnh Thần Phật
phân ly đã bắt tất cả những người có chức tăng trong đền thờ Thần đạo như
Biệt đương (Bettō) hay Xã tăng (Shashō) và cấm tất cả những tên gọi theo Phật
giáo như Gongen (Quyền hiện) hay các thần thể là tượng Phật đặt ở trong đền
thờ5. Tầng lớp tăng lữ phải thay đổi cách ăn mặc theo Thần đạo, việc thờ Phật
và sử dụng các vật dụng thường thấy trong chùa như mõ, chuông, v.v... bị cấm.
Năm 1894 thời Minh Trị (Meiji) đã diễn ra cuộc chiến tranh Nhật - Thanh, chủ
nghĩa đế quốc ngày càng phát triển ở Nhật. Để tiếp tục tồn tại, Phật giáo đã có
sự biến chuyển biến, thể hiện tinh thần dân tộc và trở thành một trong những
công cụ cho chính sách đối ngoại của Nhật Bản thời kỳ này. Từ năm 1897, nhiều
tông phái Phật giáo ở Nhật Bản đã tích cực triển khai học tập và nghiên cứu
những nội dung của Phật giáo mới, khuyến khích tiếp thu những giá trị của các
nền văn hóa, văn minh bên ngoài nước Nhật. Tinh thần học thuật mới này tiếp
tục kéo dài đến thời Taisho (1912 - 1925) và đã thu được những thành tựu đáng
kể, nhiều tịnh xá được xây dựng, giáo dục Phật giáo được đẩy mạnh đã đào tạo
ra nhiều nhân tài trong lĩnh vực Phật học.

Tại Ấn Độ, Anagarika Dharmapala (1864 - 1933) là một trong những trí thức tiên
phong trong phong trào chấn hưng Phật giáo sau nhiều thế kỷ suy nhược.
Dharmapala là người tích cực truyền bá đạo Phật ra thế giới thông qua những
buổi thuyết pháp ở châu Á, châu Âu và Bắc Mỹ. Ông đã tích cực đứng ra vận

Phan Chu Trinh với phong trào chấn hưng Phật giáo ở Việt Nam đầu thế kỷ XX
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/phan-chu-trinh-voi-phong-trao-chan-hung-phat-giao-o-viet-nam-dau-the-ky-xx.html



động các Tăng Ni, Phật tử tham gia phong trào chấn hưng Phật giáo. Mục đích
của Dharmapala trong khi tiến hành chấn hưng là “truyền bá giáo lý Phật giáo
và vận động mọi người trong xã hội góp phần xóa bỏ sự phân biệt đẳng cấp, tín
ngưỡng hay sắc tộc, chú trọng các hoạt động giáo dục, từ thiện xã hội nhất là
đối với người nghèo và người tàn tật”6. Năm 1891, sau khi tận mắt chứng kiến
cảnh chùa tháp điêu tàn, tượng Phật lăn lóc sụp đổ không người chăm sóc tại
Bồ Đề Đạo tràng, Dharmapala đã quyết tâm trùng tu lại thánh thất này. Năm
1892, Dharmapala đã cho di chuyển trụ sở của Hội Maha Bodhi (còn được gọi là
Hội đại Bồ đề) từ Colombo về Calcutta với mục đích là thúc đẩy công cuộc chấn
hưng Phật giáo tại Ấn Độ, khôi phục các thánh tích Phật giáo tại Gaya, Sarnath
và Kushinara. Cũng trong năm này, Hội đã tạo ra bước ngoặt bằng việc cho ấn
hành Tạp chí Bồ đề Đạo tràng thế giới Phật tử đoàn kết (The Maha Bodhi and
the United Buddhist World). Đây là lần đầu tiên trong lịch sử Phật giáo có một tờ
tạp chí định kì đã được ấn hành bằng ngôn ngữ tiếng Anh để phổ biến giáo lí
đức Phật cho toàn thể giáo đồ và cũng là tờ tạp chí đầu tiên cổ vũ cho phong
trào chấn hưng Phật giáo ở tầm mức thế giới.

Như vậy, những hoạt động mới mẻ và tích cực từ quá trình chấn hưng Phật giáo
tại Trung Quốc, Nhật Bản và Ấn Độ nêu trên đã thổi vào Phật giáo Việt Nam một
làn gió mới. Nhiều Phật tử đã hứng khởi quay lại nghiên cứu giáo lý, giáo luật
theo hướng mới, tích cực đấu tranh chống lại những biểu hiện tiêu cực của Phật
giáo, góp phần quan trọng vào việc thúc đẩy sự ra đời và phát triển của phong
trào chấn hưng Phật giáo ở Việt Nam đầu thế kỷ XX.

Bên cạnh những nhân tố khách quan thuộc về hoàn cảnh lịch sử, thì các nhân tố
chủ quan cũng đóng vai trò rất quan trọng để có thể dẫn đến sự ra đời và phát
triển của phong trào chấn hưng Phật giáo ở Việt Nam đầu kế kỷ XX. Nhân tố chủ
quan muốn nói tới ở đây chính là vai trò của Tăng Ni, các trí thức đã đứng ra
tiên phong trong việc cổ súy, hô hào và vận động mọi người tham gia thực hiện
duy tân, cải cách và chấn hưng Phật giáo, trong đó có nhà trí thức yêu nước
Phan Chu Chinh.

2.2. Vai trò của Phan Chu Trinh đối với phong trào chấn
hưng Phật Giáo ở Việt Nam đầu thế kỷ XX

Phan Chu Trinh sinh ngày 09 tháng 9 năm 1872 (Nhâm Thân, Tự Đức năm thứ
25), tự là Tử Cán, hiệu Tây Hồ, biệt hiệu là Hy Mã. Ông quê làng Tây Lộc, huyện
miền núi Tiên Phước, phủ Tam Kỳ, tỉnh Quảng Nam (nay là thôn Tây Lộc, xã
Tam Lộc, huyện Phú Ninh, tỉnh Quảng Nam). Thân phụ của ông là Phan Văn
Bình, làm Quản cơ sơn phòng, sau có tham gia phong trào Cần Vương nhưng do
bị hiềm khích và hiểu lầm nên đã bị sát hại vào năm 1887. Thân mẫu của ông là

Phan Chu Trinh với phong trào chấn hưng Phật giáo ở Việt Nam đầu thế kỷ XX
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/phan-chu-trinh-voi-phong-trao-chan-hung-phat-giao-o-viet-nam-dau-the-ky-xx.html



Lê Thị Trung, xuất thân trong một gia đình vọng tộc cũng ở huyện Tiên Phước,
Quảng Nam. Thân mẫu mất sớm, Phan Chu Trinh theo cha học chữ Hán và học
võ. Sau khi thân phụ qua đời, ông trở về quê sống với anh trai và tiếp tục sự
nghiệp học hành. Năm 1899, Phan Chu Trinh được vào học tại trường tỉnh ở
Thanh Chiêm, thuộc phủ Điện Bàn. Trường là nơi quy tụ nhiều nhân tài đất
Quảng, nhiều người nổi tiếng trong văn giới như: Phan Quang, Trần Quý Cáp,
Nguyễn Đình Hiến, Huỳnh Thúc Kháng, v.v… Phan Chu Trinh là người có chí
ham học, tính tình khoáng đạt, kết giao rộng rãi với các sỹ phu yêu nước cùng
thời và những nhà tân học, có tư tưởng canh tân như Trần Quý Cáp, Thân Trọng
Huề, Đào Nguyên Phổ, Vũ Trọng Hàm, v.v…

Trong niên biểu đồ của Phan Chu Trinh ở trong Giai Nhân Kỳ Ngộ (niên biểu đồ
do Huỳnh Thúc Kháng soạn) có ghi: “Năm 1903, Quý Mão, bổ làm Thừa biện Bộ
Lễ ở kinh. Học Tân học 32 tuổi”. Cùng năm này, Phan Chu trinh đọc Thiên Hạ
Đại Thế Luận của nhà trí thức có tư tưởng canh tân Nguyễn Lộ Trạch. Điều này
cho thấy khi mới ra Huế làm quan, việc đầu tiên của Phan Chu Trinh không phải
là tìm “cái ghế” mà tìm ngay những quyển sách, tức là tìm kiếm tri thức mới.
Lúc ấy tân thư, tân văn, nhất là của Khang Hữu Vi, Lương Khải Siêu cũng đã có
nhiều, nhưng chắc không có sách nào có hệ thống và gây xúc cảm mạnh bằng
bài luận nói trên của Nguyễn Lộ Trạch, vì không chỉ có trước khi sách Khang,
Lương qua, nó còn là cây nhà lá vườn, thích hợp với một xã hội nửa phong kiến,
bán thực dân mà dân chúng còn đang ở trong một trình độ thấp kém, có nhiều
điểm không giống với xã hội Trung Hoa nơi mà phần lớn lãnh thổ chưa bị xâm
lăng7. Trong cuốn sách Phong trào Duy Tân, Nguyễn Văn Xuân có nhận xét: “Từ
Nguyễn Lộ Trạch với “Thiên Hạ Đại Thế Luận”, ý thức hệ phong kiến vẫn còn,
ông còn tin tưởng ở chánh Nho giáo, ở vua tôi trên dưới, đến Lương Khải Siêu đã
hé ra một ý thức thế hệ mới: Phan Chu Trinh đã vượt lên trên ý thức hệ phong
kiến, đẩy vua quan vào hậu trường, đẩy Nho giáo vào tàng viện, đặt Dân quyền
lên ngai vàng”8. Như vậy, Phan Châu Trinh có ý muốn chấm dứt ý thức hệ
phong kiến vốn bị ảnh hưởng bởi văn hóa Trung Hoa cũ, để tiếp thu văn minh
phương Tây thông qua một đường hướng xây dựng nước Việt Nam mới. Vì lẽ đó,
năm 1904, sau thời gian làm việc ở Bộ Lễ trong triều đình Huế và nhận thấy
triều đình phong kiến hủ bại, Phan Chu Trinh đã từ quan và đi chu du với bạn bè
cùng chí hướng. Sỡ dĩ Phan Chu Trinh không còn niềm tin ở Nho giáo là do sự hủ
hóa và sự thất bại của ý thức hệ phong kiến trong việc tìm kiếm con đường cứu
nước, mà hiện thực phũ phàng nhất là sự thất bại của phong trào Cần Vương.

Thất bại của phong trào Cần Vương cuối thế kỷ XIX đã chứng tỏ ý thức hệ phong
kiến không còn là con đường cứu nước, cứu dân được nữa. Bước sang đầu thế
kỷ XX, yêu cầu bức thiết đặt ra cho lịch sử Việt Nam là phải tìm kiếm một con
đường cứu nước mới, phải kết hợp đấu tranh giải phóng dân tộc với duy tân đất

Phan Chu Trinh với phong trào chấn hưng Phật giáo ở Việt Nam đầu thế kỷ XX
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/phan-chu-trinh-voi-phong-trao-chan-hung-phat-giao-o-viet-nam-dau-the-ky-xx.html



nước về chính trị, kinh tế, văn hóa, tinh thần và tư tưởng. Trong thời gian này,
trí thức Nho học cấp tiến nước ta đứng trước hai nhiệm vụ lịch sử quan trọng và
có mội quan hệ chẽ với nhau, đó là “đánh đổ đế quốc Pháp giành độc lập cho Tổ
quốc và cải cách xã hội để tiến kịp các nước văn minh trên thế giới”9. Trong
cuốn sách Việt Nam Phật giáo sử luận, Nguyễn Lang viết: “Những người trí thức
yêu nước lúc bấy giờ khám phá ra được một sự thực: muốn đánh đuổi xâm lăng
Tây phương, phải vận động duy tân xứ sở và phải thay thế cuộc kháng chiến
Cần Vương của nho sĩ thành một cuộc vận động toàn dân. Tư tưởng mới của
Khang Hữu Vi và Lương Khải Siêu cùng công cuộc vận động cách mạng ở Trung
Hoa đã làm sáng tỏ thêm ý thức ấy. Sự kiện Nhật Bản duy tân và đánh bại nước
Nga càng làm cho đức tin kia thêm mãnh liệt. Phong trào Duy Tân và Đông Du
do những nguyên cớ trên đã được phát sinh một cách mạnh mẽ”10.

Để thực hiện nhiệm vụ mà lịch sử giao phó, các trí thức Nho học cấp tiến trong
quá trình vận động nhân dân giải phóng dân tộc đã tìm thấy những tiếng nói
mới, phương thức hoạt động mới qua tân thư, tân văn gửi từ Trung Quốc sang.
Chính sự đổi mới về tư duy và phương thức cứu nước này, đã giúp cho nhiều trí
thức Nho học tiến bộ thấy được sức mạnh nội tại của đất nước và tâm quan
trọng của tinh thần tự lực, tự cường của dân tộc, để từ đó đứng ra kêu gọi, hô
hào, vận động và khởi xướng phong trào duy tân, đổi mới đất nước. Cũng do
vậy mà cuộc vận động chấn hưng Phật giáo diễn ra từ sau năm 1920 đã nhanh
chóng đón nhận được sự quan tâm, tán trợ của nhiều trí thức Nho học đương
thời như: Phan Chu Trinh, Phan Khôi, Nguyễn Thượng Hiền, Huỳnh Thúc Kháng,
Phan Bội Châu,…

Với Phan Chu Trinh, ông tin tưởng ở sự đóng góp của Phật giáo trong việc củng
cố, phát huy các giá trị tư tưởng truyền thống của dân tộc và “ở sự nhận thức
về khả năng duy tân của một xã hội Phật giáo như quốc gia Nhật Bản nữa”11.
Theo ông, chính Nho học cùng với những hủ bại của tầng lớp quan lại, vua chúa
phong kiến đã làm cho nước Việt Nam ngày càng suy yếu, đẩy người dân phải
chịu cảnh nỗi nhục mất nước. Phan Chu Trinh là một trong những người tiên
phong trong việc thực hiện chủ trương “phế Nho hưng Phật” để đổi mới xã
hội, canh tân đất nước và chấn hưng dân tộc. Ông cho rằng “Bất phế Hán tự,
bất túc dĩ cứu Nam quốc” tức không bỏ chữ Nho, không cứu được nước Nam.
Như vậy, có thể thấy, trước những yêu cầu mới của lịch sử dân tộc, nhiều trí
thức yêu nước tiến bộ vốn xuất thân từ cửa Khổng sân Trình đã thể hiện tư
tưởng muốn vượt bỏ Nho giáo, vượt bỏ ý thức hệ phong kiến. Họ đã đi tìm kiếm
hướng đi mới cho con đường cứu nước, với phương thức hoạt động cách mạng
và đấu tranh mới để thay thế cho cuộc vận động cứu nước mang hệ tư tưởng
phong kiến vốn đã thất bại từ những năm trước đó. Với mong muốn khôi phục
lại hình ảnh Việt Nam độc lập, tự chủ và hùng cường như hai triều đại Lý - Trần,

Phan Chu Trinh với phong trào chấn hưng Phật giáo ở Việt Nam đầu thế kỷ XX
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/phan-chu-trinh-voi-phong-trao-chan-hung-phat-giao-o-viet-nam-dau-the-ky-xx.html



nhiều trí thức Nho học đã đứng lên kêu gọi, vận động chấn hưng Phật giáo. Tuy
nhiên, qua đây cũng cho thấy sự bất lực của tầng lớp Nho sĩ, cho dù là cấp tiến
trước nhiệm vụ lịch sử của dân tộc. Đó là việc tìm ra lời giải cho con đường cứu
nước, giải phóng dân tộc thoát khỏi sự thống trị, áp bức và bóc lột phi nhân tính
của thực dân Pháp. Bởi hệ tư tưởng tôn giáo, dù đã được chấn hưng đi nữa,
cũng không thể đảm đương được vai trò là hệ tư tưởng chủ đạo cho con đường
giải phóng dân tộc, vì nó thiếu tính khoa học và cách mạng.

Phong trào chấn hưng Phật giáo Trung Hoa cuối thế kỷ XIX, đầu thế kỷ XX đã có
sự ảnh hưởng và tác động không nhỏ đến giới Phật tử Việt Nam, khởi dậy ở họ
niềm tự tin và sự hăng say với công việc chấn hưng Phật giáo nước nhà, biểu lộ
điều mà sĩ phu yêu nước Phan Chu Trinh (1872 - 1926) đã từng gọi là “tinh
thần tôn giáo”. Trong sách Việt Nam Phật giáo sử luận, Nguyễn Lang cho
rằng, trong số các trí thức yêu nước lãnh đạo phong trào Đông Du và Đông Kinh
Nghĩa Thục, có thể thấy Phan Chu Trinh là người có niềm tin tưởng hơn cả về
những đóng góp của một nền Phật giáo phục hưng. Ông thường là người đứng
lên hô hào mọi người tham gia vào việc chấn hưng đạo Phật để hỗ trợ sự nghiệp
cách mạng của dân tộc.12

Xuất phát từ thực trạng của Phật giáo Việt Nam đầu thế kỷ XX, cùng với những
đóng góp to lớn của Phật giáo trong lịch sử dựng nước và giữ nước của dân tộc,
nhất là với sự hưng thịnh của hai triều đại phong kiến Lý - Trần, Phan Chu Trinh
cho rằng: “Nước Đại Nam chúng ta ngày nay sở dĩ yếu hèn là vì thiếu tinh thần
tôn giáo. Tôn giáo luyện cho ta đức hy sinh, coi nhẹ tính mạng, phá sản vì đạo;
không có tinh thần tôn giáo chúng ta không biết cương cường xả thân vì nghĩa,
chỉ bo bo giữ cái lợi riêng của mình. Này bà con thử xét đời Trần sao dân tộc ta
hùng dũng như vậy; quân Nguyên thắng cả Á cả Âu, nuốt trọn Trung Hoa mà
qua đến nước ta thì bại tẩu, nào bị cướp sáo ở Chương Dương độ nào bị bắt trói
ở Hàm Tử quan, rồi ôm hận ở trận Vạn Kiếp, chịu nhục ở trận Bạch Đằng, như
vậy chẳng phải là nhờ đạo Phật ở ta thời đó rất thịnh ư, nhờ cái tinh thần tôn
giáo của ta ư?”13. “Tinh thần tôn giáo” mà Phan Chu Trinh nhắc đến ở trên
đây không phải là tinh thần Nho giáo hay Đạo giáo mà chính là tinh thần Phật
giáo. Theo ông, chính Nho học cùng với chế độ khoa cử hủ bại đã góp phần làm
suy yếu đất nước Việt Nam. Vì vậy, ông kêu gọi thực hiện duy tân, đổi mới giáo
dục, thay thế chữ Hán bằng chữ Quốc ngữ.

Theo Phan Chu Trinh, Nho học - cốt tủy của ý thức hệ phong kiến đã không còn
phù hợp với bối cảnh hiện tại, do vậy cần khuyếch trương tinh thần Phật giáo.
Ông tin tưởng vào Phật giáo không chỉ vì ông nhận thấy vai trò của tôn giáo này
đối với sự hưng thịnh của triều đại Lý - Trần mà còn ở sự cảm nhận đặc biệt về
khả năng đổi mới, cải cách của Phật giáo đối với xã hội giống như nước Nhật

Phan Chu Trinh với phong trào chấn hưng Phật giáo ở Việt Nam đầu thế kỷ XX
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/phan-chu-trinh-voi-phong-trao-chan-hung-phat-giao-o-viet-nam-dau-the-ky-xx.html



Bản. Nhưng vì nhiều sĩ phu thuộc hội Đông Du, Nghĩa Thục còn quá sâu đậm với
Nho giáo nên ông không thể hô hào chấn hưng đạo Phật và phế bỏ Hán học. Vì
lẽ đó, trong cuốn sách Việt Nam Phật giáo sử luận, Nguyễn Lang viết: “Phan
Chu Trinh không phải là một nhà nho cố chấp, thấy sao thì ông nói vậy. Sự tin
tưởng của ông nơi Phật giáo không những bắt nguồn ở nhận thức về thời đại cực
thịnh Lý - Trần mà còn ở sự nhận thức về khả năng duy tân của một xã hội Phật
giáo như quốc gia Nhật Bản nữa. Nhưng nhiều đồng chí của ông vì lòng yêu Nho
giáo sâu đậm quá nên đã cực lực chống đối đường lối phê Nho hưng Phật của
ông. Phục tùng đa số, ông đành bỏ những bài diễn văn hô hào phục hưng đạo
Phật và phế bỏ Hán học, kể cả bài Bất Phế Hán Tự,... vừa nói”14.

Trong những người phản đối gay gắt nhất quan điểm “phế Nho hưng Phật”
của Phan Chu Trinh, phải kể đến cụ Phương Sơn. Trong cuốn sách Đông Kinh
Nghĩa Thục của Nguyễn Hiến Lê có ghi đại khái như sau: Khi cụ Tây Hồ (Phan
Chu Trinh) vừa tạm dừng diễn thuyết thì cụ Phương Sơn đã ra hiệu xin được
phản biện. Cụ Phương Sơn cho rằng sự hưng thịnh của đất nước ta thời Lý - Trần
không phải do tinh thần tôn giáo, bởi tinh thần tôn giáo mạnh như Ấn Độ vẫn
phải chịu kiếp nô lệ cho thực dân Anh. Nếu nói nhà Trần thắng quân Nguyên

Phan Chu Trinh với phong trào chấn hưng Phật giáo ở Việt Nam đầu thế kỷ XX
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/phan-chu-trinh-voi-phong-trao-chan-hung-phat-giao-o-viet-nam-dau-the-ky-xx.html



hùng mạnh là nhờ Phật giáo hưng thịnh, thì những đời sau, Phật giáo không còn
hưng thịnh nữa mà sao nước ta vẫn thắng được quân Minh, Thanh. Lần khác,
Phan Chu Trinh soạn thảo bài diễn thuyết “Bất phế Hán tự, bất túc dĩ cứu
Nam quốc” và đưa cho cụ Phương Sơn xem bản thảo, vừa xem xong nhan đề
bài viết, cụ Phương Sơn đã phản đối. Cụ Phương Sơn cho rằng chế độ khoa cử
phong kiến hủ bại cần phải bỏ, nhưng còn Hán học thì không. Cụ Lương Trúc
Đàm biết chuyện, cũng tỏ rõ thái độ đồng tình với cụ Phương Sơn. Phan Chu
Trinh với tinh thần khoáng đạt của người quân tử đã cười và nói: Hai tiên sinh
đều phản đối thì tôi xin thôi và sẽ xem xét lại.15 Tuy không thể phủ nhận nền
Hán học đã sản sinh ra rất nhiều anh hùng dân tộc, những nhà chính trị, nhà
văn hóa và tư tưởng lớn của dân tộc. Nhưng chính chữ Hán (rất khó học) đã trở
thành rào cản lớn cho sự tiếp cận những giá trị dân chủ, tự do và khoa học của
nền văn minh Phương Tây. Chủ trương dùng chữ Quốc ngữ thay cho chữ Hán
của Phan Chu Trinh dù đương thời bị phản đối, những lịch sử đã minh chứng sự
thay thế đó là cần thiết và tất yếu không tránh khỏi. Sau này, nhờ việc in ấn
Tam Tạng kinh (Kinh, Luật, Luận) của Phật giáo bằng chữ Quốc ngữ đã làm cho
việc truyền bá đạo Phật đến với quần chúng nhân dân (đa số là không biết hoặc
không giỏi chữ Hán) dễ dàng hơn, góp phần quan trọng vào công cuộc chấn
hưng Phật giáo ở Việt Nam đầu thế kỷ XX và những thập niên tiếp theo.

Những sĩ phu yêu nước có tư tưởng cấp tiến trong khi vận động quần chúng
thực hiên phong trào duy tân đã nhận thấy lực lượng chống lại cải cách, đổi mới
và cách mạng hơn ai hết lại chính là tầng lớp nho sỹ bảo thủ, quan liêu. Phan
Chu Trinh, Lương Văn Can, Phan Bội Châu, Nguyễn Quyền,... khi lui về cơ sở ở
quần chúng trong lúc tham gia họat động cho phong trào Đông Du, Đông Kinh
Nghĩa Thục thường tụ họp tại các cơ sở thờ tự của Phật giáo như chùa Trấn
Quốc, Hòa Mã, Liên Phái, v.v... để tránh sự dòm ngó của chính quyền thực dân
Pháp và họ đã nhận được sự ủng hộ lớn từ giới tăng sĩ Phật giáo16.

Phần lớn chí sĩ lãnh đạo phong trào Duy Tân và Đông Kinh Nghĩa Thục đều thừa
nhận phương thức đấu tranh hòa bình, bất bạo động là con đường đấu tranh
khả thi và hiệu quả hơn cả. Phan Chu Trinh kịch liệt phản đối chủ trương bạo
động cũng như chủ trương ngoại viện bằng câu thơ đanh thép: “Bất bạo động,
bạo động tắc tử - Bất vọng ngoại, vọng ngoại giả ngu” (Không bạo động, bạo
động ắt chết – Không hướng ngoài, hướng bên ngoài là ngu).17 Phan Chu Trinh
không tán thành quan điểm bạo động không phải vì ông là con người hèn yếu,
không có tinh thần yêu nước, tinh thần quật khởi, cũng không phải xuất phát từ
cảm tính thích hay không thích mà là khởi phát từ những điều kiện lịch sử chưa
cho phép đấu tranh bạo động. Sau này lịch sử đã minh chứng, chủ trương bất
bạo động của Phan Chu Trinh là lựa chọn sáng suốt tại thời điểm đó, tránh được
sự đổ máu và hy sinh không đáng có. Phương thức bất bạo động hiệu quả chính

Phan Chu Trinh với phong trào chấn hưng Phật giáo ở Việt Nam đầu thế kỷ XX
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/phan-chu-trinh-voi-phong-trao-chan-hung-phat-giao-o-viet-nam-dau-the-ky-xx.html



là đổi mới giáo dục, thức tỉnh tinh thần yêu nước, tinh thần tự lực, tự cường của
quần chúng nhân dân thông qua con đường tuyên truyền văn thơ yêu nước và
các buổi diễn thuyết, sách báo cổ động thực hiện cải cách. Cuộc vận động cải
cách ở Quảng Nam - quê hương của Phan Chu Trinh nhanh chóng lan rộng khắp
các tỉnh miền Trung và chuyển hướng thành các cuộc biểu tình rộng lớn chống
thuế trong năm 1908, huy động tới hàng vạn người tham gia đấu tranh trực
diện chống lại thực dân Pháp và phong kiến tay sai. Phong trào chống thuế đã
cho thấy xu hướng bạo động và cải cách nương tựa và hỗ trợ lẫn nhau, đều thể
hiện tinh thần yêu nước chống thực dân Pháp xâm lược. Vì vậy, “đến khi thẳng
tay đàn áp phong trào, thực dân Pháp đâu có phân biệt bạo động và cải cách,
bạo động hay cải cách với chúng đều nguy hiểm. Nhân dịp này, chúng bắt giam
Phan Chu Trinh, rồi kết án đày ra Côn Đảo, mặc dù thời gian vụ “xin xâu” xảy ra
ở Quảng Nam (3/1908) Cụ đang ở ngoài Hà Nội”.18

Phong trào Đông kinh Nghĩa Thục của Phan Chu Trinh và các sĩ phu cách mạng
khác tuy chỉ tồn tại trong khoảng thời gian 9 tháng, từ tháng 3 đến tháng 11
năm 1907 nhưng đã gây tiếng vang lớn, có sức lan tỏa nhanh chóng khắp các
tỉnh Bắc kỳ và Trung kỳ, lôi cuốn được nhiều chí sĩ yêu nước, mở ra con đường
duy tân sau này và có sức ảnh hưởng to lớn đến công cuộc phục hưng Phật giáo
và chấn hưng dân tộc Việt Nam. Những cố gắng cải cách văn hóa, giáo dục, làm
rạng danh Quốc học, chấn hưng Phật giáo chính là sự nối tiếp tinh thần bất bạo
động với đường lối đấu tranh ôn hòa của Đông Kinh Nghĩa Thục nhằm mục nâng
cao dân trí, chấn dân khí và tìm kiếm ý thức hệ mới cho dân tộc. Trong Việt
Nam Phật giáo sử luận, Nguyễn Lang có viết: “Sống dưới sự bảo hộ của một
ngoại bang, cái lo âu sâu đậm nhất của người Việt là sự đánh mất cá tính và
linh hồn Việt, cho nên sự phục hưng Phật học cũng như ý hướng xây dựng “quốc
học” đã được sự hỗ trợ nồng nhiệt của quần chúng. Phục hưng Phật học và xây
dựng quốc học là những công việc làm chính đáng, hợp pháp, không phải là
những việc quốc cấm, cho nên không sợ bị đàn áp. Nơi đây hai giới tân học và
cựu học có thể gặp nhau để cùng hoạt động: cả trong hai lĩnh vực tôn giáo và
văn hóa, chữ Nho, chữ Quốc ngữ và chữ Tây đều được sử dụng. Chữ “quốc ngữ”
trở thành một phương tiện mầu nhiệm nối liền hai thế hệ cựu và tân học”.19

Vào những năm 1925, 1926, trong các buổi diễn thuyết của Phan Chu Trinh ở
đường Lăng-da-rốt-tơ đã có hàng chục nhà sư trẻ tham dự. Ngày mít tinh (24-3-
1926) đón tiếp Bùi Quang Chiêu từ Pháp về cũng là ngày mất của Phan Chu
Trinh đã có sự tham gia của 20 nhà sư. Khi bị nhà chức trách chất vấn “ai xui
thầy chùa đi biểu tình”, giáo thọ Thiện Chiếu chùa Linh Sơn đã trả lời trên báo
rằng “Thuyết từ bi cứu khổ của Phật tổ xui Phật tử tham gia công cuộc vận động
yêu nước thương dân chớ không ai xui cả”.20 Điều này cho thấy phong trào dân
tộc dân chủ những năm 1925, 1926 của các trí thức yếu nước, trong đó có Phan

Phan Chu Trinh với phong trào chấn hưng Phật giáo ở Việt Nam đầu thế kỷ XX
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/phan-chu-trinh-voi-phong-trao-chan-hung-phat-giao-o-viet-nam-dau-the-ky-xx.html



Chu Trinh đã có ảnh hưởng đáng kể đến các Phật tử, nhà chùa, đặc biệt là tầng
lớp Tăng Ni trẻ. Nhiều tăng ni Phật giáo muốn sửa đổi những phép tắc lạc hậu
đã làm mất uy thế của Phật giáo, đưa đạo Phật dấn thân vào các hoạt động xã
hội (nhập thế), đóng góp vào công cuộc chấn hưng dân tộc, làm cho Phật giáo
sống mãi trong lòng dân tộc và tâm thức người Việt.

III. KẾT LUẬN

Phong trào chấn hưng Phật giáo đầu thế kỷ XX ở Việt Nam diễn ra trong bối
cảnh xã hội có nhiều biến động dưới sự cai trị của thực dân Pháp. Phong trào đã
góp phần tạo ra sự thay đổi quan trọng, căn bản và mang tính bước ngoặt trong
tiến trình phát triển của Phật giáo Việt Nam, với sự đổi mới gần như toàn diện
trên nhiều lĩnh vực, như tổ chức giáo hội, cách thức sinh hoạt, sự xuất hiện các
Phật học đường, Phật học viện, báo chí, hệ thống kinh sách bằng chữ Quốc
ngữ,... Phong trào chấn hưng Phật giáo đầu thế kỷ XX để có thể diễn ra phải kể
đến những đóng góp của các trí thức đương thời, trong đó có góp sức không nhỏ
của Phan Chu Trinh gắn với những hoạt động của phong trào Duy Tân, Đông
Kinh Nghĩa Thục. Tuy chủ yếu chỉ dừng lại ở mức độ là các cuộc “bút chiến”,
“bút đàm” trên các văn đàn báo chí, trong các buổi diễn thuyết, nhưng “tinh
thần Duy Tân” của Phan Chu Trinh và các trí thức Nho học cấp tiến thời kì này
là nguồn động lực tinh thần to lớn, góp phần tạo nên những tiền đề quan trọng,
nhất là về phương diện tư tưởng canh tân, đổi mới cho sự ra đời và phát triển
của phong trào chấn hưng Phật giáo Việt Nam đầu thế kỷ XX và cả trong các
giai đoạn tiếp theo.

TS. Phan Thành Nhâm Khoa Lý luận Chính trị, Trường Đại học Kiến trúc, Hà
Nội. TS. Lê Thị Vinh Khoa Triết học, Trường Đại học Khoa học Xã hội & Nhân
văn - Đại học Quốc gia Hà Nội. Tham luận tại hội thảo về chủ đề: “Giáo hội
Phật giáo Việt Nam: 40 năm hội nhập và phát triển cùng đất nước” vào
ngày 04-11-2021 tại Tp.HCM ***

CHÚ THÍCH

1 Xem Dương Thanh Mừng (2015), “Thực dân Pháp với vấn đề chấn hưng Phật
giáo Việt Nam trong nửa đầu thế kỷ XX”, Tạp chí Nghiên cứu Phật học, số 1.
Nguồn: https://phatgiao.org.vn/thuc- dan-phap-voi-van-de-chan-hung-pgvn-
trong-nua-dau-the-ky-xx-d17106.html. Truy cập ngày 26- 7-2021. 2 Thích Trí
Quang (1962), Tâm ảnh lục, tập 1, Tổng hội Tăng già Trung Phần xuất bản, Huế,
tr. 329. 3 Hội Phật học Việt Nam (1952), “Lời nói đầu”, Nguyệt san Viên Âm, số
112, tr. 3 4 Thích Trí Quang (1962), Tâm ảnh lục, tập 1, Tổng hội Tăng già Trung
Phần xuất bản, Huế, tr. 256. 5 Xem Sueki Fumihiko (2011), Lịch sử tôn giáo

Phan Chu Trinh với phong trào chấn hưng Phật giáo ở Việt Nam đầu thế kỷ XX
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/phan-chu-trinh-voi-phong-trao-chan-hung-phat-giao-o-viet-nam-dau-the-ky-xx.html



Nhật Bản, Nxb Thế giới, Hà Nội. 6 Lê Tâm Đắc (2012), Phong trào chấn hưng
Phật giáo ở miền Bắc Việt Nam (1924 - 1954), Nxb Chính trị Quốc gia, Hà Nội,
tr. 20-21. 7 Xem Nguyễn Văn Xuân (1970), Phong trào Duy Tân, Lá Bối xuất
bản, Sài Gòn, tr. 41-42. 8 Nguyễn Văn Xuân (1970), Phong trào Duy Tân, Lá Bối
xuất bản, Sài Gòn, tr. 44-45. 9 Chương Thâu (2007), Góp phần tìm hiểu Nho
giáo, Nho sĩ, trí thức Việt Nam trước năm 1945, Nxb Văn hóa Thông tin và Viện
Văn hóa, Hà Nội, tr. 152. 10 Nguyễn Lang (2008), Việt Nam Phật giáo sử luận,
Nxb Văn học, Hà Nội, tr. 749. 11 Nguyễn Lang (2008), Việt Nam Phật giáo sử
luận, Nxb Văn học, Hà Nội, tr. 751. 12 Xem Nguyễn Lang (2008), Việt Nam Phật
giáo sử luận, Nxb Văn học, Hà Nội, tr. 750. 13 Nguyễn Hiến Lê (1968), Đông
Kinh Nghĩa Thục, Lá Bối xuất bản, Sài Gòn, tr. 80. 14 Nguyễn Lang (2008), Việt
Nam Phật giáo sử luận, Nxb Văn học, Hà Nội, tr. 750-751. 15 Xem Nguyễn Hiến
Lê (1968), Đông Kinh Nghĩa Thục, Lá Bối xuất bản, Sài Gòn, tr. 80-81. 16 Xem
Nguyễn Lang (2008), Việt Nam Phật giáo sử luận, Nxb Văn học, Hà Nội, tr. 749-
750. 17 Xem Đinh Xuân Lâm (2006), Phan Châu Trinh – Cuộc đời và sự nghiệp,
Tạp chí Khoa học, Đại học Quốc gia Hà Nôi, KHXH&NV, số 2, tr. 2. 18 Đinh Xuân
Lâm (2006), Phan Châu Trinh – Cuộc đời và sự nghiệp, Tạp chí Khoa học, Đại
học Quốc gia Hà Nội, KHXH&NV, số 2, tr. 3. 19 Xem Nguyễn Lang (2008), Việt
Nam Phật giáo sử luận, Nxb Văn học, tr. 754-755. 20 Trần Văn Giàu (1975), Sự
phát triển của tư tưởng ở Việt Nam từ thế kỷ XIX đến Cách mạng Tháng Tám,
tập II, Nxb Khoa học Xã hội, Hà Nội, tr. 230.

TÀI LIỆU THAM KHẢO

Lê Tâm Đắc (2012), Phong trào chấn hưng Phật giáo ở miền Bắc Việt Nam
(1924 - 1954), Nxb Chính trị Quốc gia, Hà Nội. Sueki Fumihiko (2011), Lịch sử
tôn giáo Nhật Bản, Nxb Thế giới, Hà Nội. Trần Văn Giàu (1975), Sự phát triển
của tư tưởng ở Việt Nam từ thế kỷ XIX đến Cách mạng Tháng Tám, tập II, Nxb
Khoa học Xã hội. Đinh Xuân Lâm (2006), Phan Châu Trinh – Cuộc đời và sự
nghiệp, Tạp chí Khoa học, Đại học Quốc gia Hà Nội, KHXH&NV, số 2, tr. 1-7.
Nguyễn Lang (2008), Việt Nam Phật giáo sử luận, Nxb Văn học, Hà Nội. Nguyễn
Hiến Lê(1968), Đông Kinh Nghĩa Thục, La Bối xuất bản, Sài Gòn. Dương Thanh
Mừng (2015), “Thực dân Pháp với vấn đề chấn hưng Phật giáo Việt Nam trong
nửa đầu thế kỷ XX”, Tạp chí Nghiên cứu Phật học, số 1. Nguồn:
https://phatgiao.org.vn/thuc-dan-phap-voi-van-de- chan-hung-pgvn-trong-nua-
dau-the-ky-xx-d17106.html. Truy cập ngày 26-7-2021. Dương Thanh Mừng
(2017), Phong trào chấn hung Phật giáo ở miền Trung Việt Nam (1932-1951),
Luận án tiến sĩ Sử học, Trường Đại học Sư phạm – Đại học Huế. Hội Phật học
Việt Nam (1952), “Lời nói đầu”, Nguyệt san Viên Âm, số 112, tr. 3. Thích Trí
Quang (1962), Tâm ảnh lục, tập 1, Tổng hội Tăng già Trung Phần xuất bản, Huế.
Chương Thâu (2007), Góp phần tìm hiểu Nho giáo, Nho sĩ, trí thức Việt Nam

Phan Chu Trinh với phong trào chấn hưng Phật giáo ở Việt Nam đầu thế kỷ XX
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/phan-chu-trinh-voi-phong-trao-chan-hung-phat-giao-o-viet-nam-dau-the-ky-xx.html



trước năm 1945, Nxb Văn hóa Thông tin và Viện Văn hóa, Hà Nội. Nguyễn Văn
Xuân (1970), Phong trào Duy Tân, Lá Bối xuất bản, Sài Gòn.

Phan Chu Trinh với phong trào chấn hưng Phật giáo ở Việt Nam đầu thế kỷ XX
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/phan-chu-trinh-voi-phong-trao-chan-hung-phat-giao-o-viet-nam-dau-the-ky-xx.html


