
Phật giáo nhập thế qua tinh thần Tứ Vô Lượng
Tâm

ISSN: 2734-9195   17:21 09/09/2021

Chỉ có tinh thần cởi mở, từ ái, khoan dung, sáng suốt theo Phật giáo mới giúp
cho con người giải quyết được những vấn nạn hiện tại và thiết lập được cho
cộng đồng...

DẪN NHẬP

Suốt cuộc đời của đức Phật trên khắp các nẻo đường hoằng pháp độ sinh, Ngài
luôn tuyên bố với chúng đệ tử: “Này các Tỳ kheo, xưa cũng như nay, Ta chỉ nói
lên sự khổ và sự diệt khổ”[1]. Bởi thế trong vô lượng pháp môn tu theo đạo
Phật, không pháp môn nào không nhằm mục đích cứu khổ độ sinh, diệt khổ ưu,
đem lại hỷ lạc cho tất cả loài hữu tình bằng những lời giáo huấn thiết thực.
Chính vì lẽ đó, đức Phật luôn khuyên bảo chư vị Tỳ kheo: “Hãy du hành, vì hạnh
phúc cho quần sinh, vì an lạc cho quần sinh, vì lòng thương tưởng cho đời, vì lợi
ích, vì hạnh phúc, vì an lạc cho chư Thiên và loài người”[2].

Thật vậy, hạnh lợi sinh luôn là hạnh chủ yếu của mười phương chư Phật, chư vị
Bồ Tát thị hiện ra đời, thực hành, để đem lại an lạc hạnh phúc cho tất cả mọi
người. Đó là tinh thần nhập thế mà một “Sứ giả Như Lai” luôn mang trong mình
sứ mạng hoằng pháp, luôn cống hiến hết mình vì lý tưởng, nguyện đem ánh
sáng chân lý giác ngộ chuyển hoá khổ đau thành an lạc giải thoát.

Có thể nói, trong thời buổi hiện đại, sự nhập thế của tăng, ni chính là khơi dậy
trong tâm hồn họ tình thương nhân loại, xả bỏ vị kỷ khi xã hội ngày nay đạo đức
bị xói mòn, bạo lực, chiến tranh, lối sống nhanh, sống vội và tư duy hạn hẹp,
cuộc sống bất an… Tất cả nguyên nhân ấy đều bắt nguồn từ Tâm - tâm tham
lam vô hạn, tâm sân hận vô cùng và tâm mê muội của chính con người.

Do vậy, phương châm hành đạo của một “Sứ giả Như Lai” cũng phải từ tâm và
“Trong các pháp nói về tâm, nổi bật hơn cả đối với cả hai hệ thống Nam truyền
và Bắc truyền Phật giáo là giáo pháp Tứ Vô Lượng Tâm. Pháp Tứ Vô Lượng Tâm
được đức Phật nhắc đến rất nhiều và đó cũng là pháp hành của tất cả các vị Đại
Bồ tát sử dụng để cảm hóa chúng sinh, là hạt nhân tất yếu mà Bồ tát cần thành

Phật giáo nhập thế qua tinh thần Tứ Vô Lượng Tâm
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/phat-giao-nhap-the-qua-tinh-than-tu-vo-luong-tam.html



tựu để tiến đến quả vị Phật.”[3]

Chất liệu của từ bi - trí tuệ - vô ngã - vị tha vẫn luôn là nhân tố quan trọng để
xoa dịu nỗi khổ niềm đau mang lại an lạc hạnh phúc cho con người, cho xã hội
và cho cả thế giới. Tuy nhiên, chúng ta biết rằng Phật giáo là một nền giáo lý
thực nghiệm, “Đức Phật không bao giờ chủ trương đào tạo một số tu sĩ để trang
trí các thiền viện hay để làm thần tượng cúi lạy cho tín đồ mà chính là huấn
luyện một số sứ giả Như Lai, đi khắp đó đây, để giới thiệu một nếp sống giải
thoát hạnh phúc”[4]. Vì thế, với tư cách là một “Sứ giả Như Lai”, người viết chọn
đề tài “Phật giáo nhập thế qua tinh thần Tứ Vô Lượng Tâm” để thể hiện tinh
thần nhập thế, phụng sự chúng sinh.

Trong quá trình nghiên cứu, người viết chủ yếu trích dẫn những lời dạy trong
Kinh tạng Nikāya là chính. Bên cạnh đó, bộ sách “Phật Giáo Nhập Thế và Phát
Triển” của Hòa Thượng Thích Trí Quảng là một tài liệu hữu ích với những kinh
nghiệm nêu rõ phương châm nhập thế hành đạo của người con Phật trong thời
hiện đại. Mặt khác, người viết cũng sử dụng những tài liệu như Kinh Pháp Cú,
“Hãy Tự Mình Thắp Đuốc Lên Mà Đi” của Hòa Thượng Thích Minh Châu, cuốn
sách “Đạo Phật Đi Vào Cuộc Đời” của Hòa Thượng Thích Nhất Hạnh, “Đức Phật
và Phật Pháp” của Nārada để nghiên cứu và cùng nhiều tài liệu khác.

Về phương pháp nghiên cứu là phương pháp lịch sử, phân tích với khảo sát hiện
trạng xã hội, hy vọng qua bài viết này người viết sẽ chứng minh được giá trị
thiết thực của Phật giáo trước hiện trạng xã hội ngày nay thông qua giáo lý Tứ
Vô Lượng Tâm như lời Hòa Thượng Thích Trí Quảng đã nhấn mạnh: “Bốn pháp
vô lượng là tâm Từ, tâm Bi, tâm Hoan hỷ (khoan dung) và tâm Xả, nghe có vẻ
đơn giản; nhưng sự thật nếu thực hiện được tinh ba của pháp này, thì thực trạng
bất an của con người và xã hội sớm được giải quyết.”[5].

Với đề tài trên, ngoài dẫn nhập và kết luận, nội dung được chia thành bốn
chương:

Chương 1. Giải thích thuật ngữ Chương 2. Giá trị Tứ Vô Lương Tâm Chương 3.
Thực trạng -nguyên nhân trong xã hội ngày nay Chương 4. Ứng dụng Tứ Vô
Lượng Tâm qua tinh thần nhập thế

[caption id="attachment_9262" align="aligncenter" width="638"]

Phật giáo nhập thế qua tinh thần Tứ Vô Lượng Tâm
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/phat-giao-nhap-the-qua-tinh-than-tu-vo-luong-tam.html



Ảnh: St[/caption]

A. NỘI DUNG

CHƯƠNG I: GIẢI THÍCH THUẬT NGỮ

1. Thuật ngữ “Phật giáo nhập thế”

Không phải Phật giáo nhập thế chỉ xuất hiện thời gian gần đây, theo Christopher
S.Queen, thuật ngữ Phật giáo dấn thân (Engaged Buddhism) lần đầu xuất hiện
trên tựa đề một cuốn sách do thiền sư Nhất Hạnh viết vào năm 1963[6].

Theo nhà nghiên cứu Ken Jones, trong tác phẩm “Diện mạo xã hội của Phật
giáo” (The Social Face of Buddism) đề nghị một định nghĩa về Phật giáo Nhập
thế như sau: “Phật giáo Nhập thế là một áp dụng của một quá trình xã hội, kinh
tế, chính trị và môi sinh phát sinh từ quan điểm nhân sinh của đạo Phật”

Theo Queen nhận xét: “Phật giáo Nhập thế vẫn giữ nguyên những điểm chính
trong giáo lý căn bản: giáo lý duyên khởi, chánh niệm, từ bi, phương tiện thiện
xảo...”[7]

2. Thuật ngữ “Tứ Vô Lượng Tâm”

Phật giáo nhập thế qua tinh thần Tứ Vô Lượng Tâm
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/phat-giao-nhap-the-qua-tinh-than-tu-vo-luong-tam.html



Theo Từ điển Phật học Huệ Quang: Tứ Vô Lượng: S: Catvār apramāni, P: Catasso
appmaññāyo, cũng có nghĩa Tứ Vô Lượng Tâm, Tứ Đẳng Tâm, Tứ Đẳng, Tứ Tâm.
Đây là bốn tinh thần phải có của Phật, Bồ Tát để độ khắp vô lượng chúng sinh,
làm cho chúng sinh lìa khổ được vui[8]

Theo Theravāda: Phạn ngữ Brahma Vihāra có nghĩa là lối sống cao thượng,
trạng thái cao siêu, hoặc chỗ nương tựa của bậc Thánh nhân. Ta gọi là Tứ Vô
Lượng Tâm. Bốn đức độ cao thượng ấy cũng được gọi là “Appamañña” (vô
lượng). Gọi như vậy bởi vì Từ, Bi, Hỷ, Xả rộng lớn bao la, không bờ bến, không
biên cương, không bị hạn định. Tứ Vô Lượng Tâm bao trùm tất cả chúng sinh,
không trừ bỏ một sinh linh nhỏ bé nào. “Từ, Bi, Hỷ, Xả” là vô lượng, vô biên[9]

Tứ Vô Lượng Tâm bao gồm tâm Từ vô lượng, tâm Bi vô lượng, tâm Hỷ vô lượng
và tâm Xả vô lượng. Trong cuốn sách: “Đức Phật và Phật Pháp” lý giải rất nhiều
về Tứ Vô Lượng Tâm, ở đây chỉ sơ lược: Trạng thái cao thượng đầu tiên.

Tâm Từ (P. Metta, S. Maitri). Nghĩa trắng của Metta là cái gì làm cho lòng ta êm
dịu. Metta là tâm trạng của người bạn tốt. Metta là lòng thành thật ước mong
rằng tất cả chúng sinh đều được sống an lành hạnh phúc. Metta có khi cũng
được định nghĩa là lòng mong mỏi chân thành của người bạn hiền, thành thật
muốn cho bằng hữu mình được an vui hạnh phúc.

Tâm Bi (Karuna): Bi là động lực làm cho tâm rung động trước sự đau khổ của kẻ
khác, là cái gì thoa dịu niềm khổ đau sầu não của người.

Đặc tính của tâm Bi là ý muốn giúp người khác thoát khỏi một cảnh khổ.

Tâm Hỷ- vui (Mudita): không phải là trạng thái thỏa thích suông, cũng không
phải cảm tình riêng đối với người nào. Hỷ (Mudita) là tâm vui thích trước hạnh
phúc của người khác, trước sự thành công của một chúng sinh. Ganh tỵ là kẻ
thù trực tiếp của tâm Hỷ. Hỷ là niềm vui làm tiêu tan lòng ganh tỵ.

Tâm Xả (Upekkha), khó thực hành nhất, mà cũng cần thiết nhất trong bốn
phẩm hạnh cao thượng nầy. Phạn ngữ "Upekkha" do hai căn "upa" và "ikkha"
hợp thành. Upa là đúng đắn, chân chính, vô tư. Ikkha là trông thấy đúng đắn,
nhận định chân chính, hoặc suy luận vô tư, tức không luyến ái cũng không ghét
bỏ, không ưa thích cũng không bất mãn. Không tham cũng không sân. Upekkha
(Xả) không có nghĩa là lạnh lùng, lãnh đạm, không màng đến thế sự, cũng
không phải là cảm giác vô ký, không vui thích không phiền muộn.

CHƯƠNG II. GIÁ TRỊ TỨ VÔ LƯỢNG TÂM

Phật giáo nhập thế qua tinh thần Tứ Vô Lượng Tâm
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/phat-giao-nhap-the-qua-tinh-than-tu-vo-luong-tam.html



Theo Câu Xá Luận: “Từ vô lượng tâm cho vui đến chúng sinh, lấy vô sân làm
thể, đối trị tâm sân hận. Bi vô lượng, tâm cứu khổ cho chúng sinh, lấy vô sân,
bất hại làm thể đối trị tâm làm hại. Hỷ vô lượng, tâm hoan hỷ khi thấy chúng
sinh lìa khổ được vui, lấy hỷ thọ làm thể đối trị tâm buồn phiền, ganh tị. Xả vô
lượng, tâm bình đẳng không phân biệt oán thuận đối với chúng sinh, lấy vô
tham vô sân làm thể đối trị tâm tham sân cõi Dục. Bốn tâm này sở dĩ gọi vô
lượng vì ba lẽ: Vì đối vô lượng chúng sinh, vì vẫn sinh ra vô lượng phước, vì đến
quả báo tốt đẹp vô lượng”[10]. Như vậy, nhờ tâm Từ- Bi- Hỷ- Xả mà đối trị được
tâm tham, sân, si của chúng sinh.

Theo các nhà Đại thừa thì bốn phạm trú của Tiểu thừa cũng được gọi là hạnh
Ba-la-mật (pāramitā). Ðó là tâm thức của chư Phật và Bồ Tát muốn cứu độ
chúng sinh trong việc ban vui cứu khổ. Vì tính đặc thù vô lượng nên bốn phạm
trù này thường được sử dụng trong việc thực hành Bồ-tát đạo, ban vui cứu khổ
là chính.

Thuộc tính của bản chất căn bản là “Từ, Bi, Hỷ, Xả” - những tác nhân tích cực
giúp ta biết cân nhắc trong thái độ và hành động, là chất liệu chuyển hóa đi từ
tàn dư quan niệm ích kỷ hẹp hòi đến ý niệm sống bao dung rộng lượng được y
cứ trên nền tảng lòng vị tha và mối tương hệ tồn tại. Tác dụng ảnh hưởng của
tâm “Từ, Bi, Hỷ, Xả” có thể được trải rộng đến với chúng sinh vô cùng vô tận
của không gian và thời gian. Đây là lý do vì sao trong truyền thống Phật giáo,
bốn trạng thái tâm này được tán dương là cao thượng không thể đo lường được
(vô lượng).

Kinh Trung Bộ số 99 diễn tả công năng khi thực tâp Tứ Vô Lượng Tâm: “Và này
Thanh niên Bà La Môn, thế nào là con đường đưa đến cọng trú với Phạm thiên?
Ở đây, này Thanh niên Bà La Môn, Tỳ kheo an trú biến mãn một phương với
tâm câu hữu với Từ, cũng vậy phương thứ hai, cũng vậy phương thứ ba, cũng
vậy phương thứ tư. Như vậy cùng khắp thế giới, trên, dưới, bề ngang, hết thảy
phương xứ, cùng khắp vô biên giới, vị ấy an trú biến mãn với tâm câu hữu với
từ, quảng đại vô biên, không hận, không sân. Như một người lực sĩ thổi tù và
làm cho bốn phương nghe được, không gì khó khăn; đây là con đường đưa đến
cọng trú với Phạm thiên. Cũng vậy với tâm Bi, Hỷ và Xả.”[11]

Khi hành giả nắm vững được giá trị của Tứ Vô Lượng Tâm, đồng nghĩa hành giả
đã nhìn ra được chân lý mình muốn hướng đến. Cũng như khi ta đang đứng
trong bóng đêm, trên tay đang cầm cây đèn pin, nếu ta không nhận ra chức
năng của đèn là ánh sáng, không nhận ra giá trị của cây đèn thì ãi sống trong
bóng đêm thôi. Thế nên, khi nhận ra được ý nghĩa của đèn, thì mọi khó khăn
hay khúc mắc sẽ được lần lượt giải quyết theo chiều hướng tích cực.

http://tapchinghiencuuphathoc.vn/phat-giao-nhap-the-va-cac-van-de-xa-hoi-

Phật giáo nhập thế qua tinh thần Tứ Vô Lượng Tâm
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/phat-giao-nhap-the-qua-tinh-than-tu-vo-luong-tam.html



duong-dai-o-viet-nam.html
CHƯƠNG III. THỰC TRẠNG- NGUYÊN NHÂN VỀ XÃ
HỘI NGÀY NAY

3.1. Thực trạng về xã hội ngày nay

Hòa Thượng Thích Minh Châu trong chuyên đề: “Xây dựng một nền trật tự đạo
đức mới cho loài người”[12] và bài tham luận hội nghị của Hòa Thượng Thích Trí
Quảng chủ đề: “Phật giáo, con đường dẫn đến sự sống hòa bình, phát triển, an
lạc, hạnh phúc cho nhân loại”[13] đều nhận định: Thực trạng ngày nay bên
cạnh những tiến bộ khoa học kỹ thuật, thế giới hôm nay đang lâm vào tình
trạng khủng hoảng, sự suy thoái đạo đức, con người chỉ lo vật chất cá nhân mà
tình người bị giết chết, đời sống con người bị mất cân đối, tình thân giữa cha mẹ
và con cái, thầy trò, giữa con người với xã hội trở thành thứ yếu và thậm chí vô
nghĩa. Từ đây phát sinh ra nhiều tệ nạn xã hội, nghèo đói, bệnh tật, chiến tranh,
bạo lực gia đình, học đường…

Và trong thời đại thông tin bùng nổ như hiện nay, chúng ta thường nghe đài
báo, các trang mạng xã hội đưa những tin, những cảnh các em học sinh đánh
hội đồng bạn một cách tàn nhẫn, trong khi các em khác đứng ngoài reo hò hoặc
lấy điện thoại ra quay phim rồi đăng lên facebook, hoặc chồng đánh vợ không
nương tay, những cảnh thấy xe bị nạn thì xúm lại hôi của... Sự vô cảm của con
người càng nghiêm trọng, sự lạnh lùng, thiếu cảm xúc, thờ ơ, dững dưng với nỗi
khổ niềm đau của người khác.

Bên trong như thế còn bên ngoài tình trạng ô nhiễm môi trường, biến đổi khí
hậu, thiên tai, hạn hán, lũ lụt luôn đe dọa tính mạng con người, nước uống, thức
ăn bị nhiễm các chất độc hại. Ở phạm vi rộng lớn hơn, tình trạng khủng hoảng
bởi sự đố kỵ, hận thù, sự đối nghịch về các hệ thống chính trị, khuynh hướng
chủ nghĩa tự do cá nhân, cạnh tranh về chủ quyền lãnh thổ….cũng tạo ra sự
thống trị, phe phái cho nên sự khổ đau, sự bất an vẫn đang chồng chất lên kiếp
sống con người vô tội.

3.2. Nguyên nhân dẫn đến thực trạng trên

Nếu nói về nguyên nhân, thì có nhiều yếu tố từ chủ quan đến khách quan đưa
đến thực trạng trên. Nhưng có lẽ nguyên nhân chính yếu bắt nguồn từ con
người, chính tâm tham lam, tâm sân hận và tâm mê muội, sự ích kỷ nhỏ nhen,
chỉ nghĩ đến lợi ích cá nhân của chính mình. Trong Tiểu Kinh Khổ Uẩn, đức Phật
dạy: “Mahānāma, do dục làm nhân, do dục làm duyên, do dục làm nguyên

Phật giáo nhập thế qua tinh thần Tứ Vô Lượng Tâm
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/phat-giao-nhap-the-qua-tinh-than-tu-vo-luong-tam.html



nhân, do chính dục làm nhân, vua tranh đoạt với vua, Sát-đế-lị tranh đoạt với
Sát-đế-lị, Bà La Môn tranh đoạt với Bà La Môn;... họ công phá nhau bằng kiếm.
Ở đây họ đi đến tử vong, đi đến sự đau khổ gần như tử vong.”[14] và rất nhiều
kinh điển đề cập đến nhưng chung quy tất cả thảm cảnh trên không gì ngoài
tâm.

Khi thấy được nguyên nhân tạo nên xã hội đau thương, có lẽ ai trong mỗi người
cũng đều mong muốn tìm ra giải pháp. Và để có giải pháp thỏa đáng cho những
vấn nạn trên, “Không có giải pháp nào ngoài giải pháp đức Phật đã đề xướng -
đó là thông điệp của Ngài về bất bạo động và hòa bình, về tình thương và từ bi,
về khoan hồng và thông cảm, về chân lý và trí tuệ, về sự tôn trọng đối với mọi
sự sống, về sự dứt bỏ ích kỷ, hận thù và bạo động”[15].

Cho nên, “không gì tốt đẹp hơn là thực hiện tinh thần Phật dạy. Tinh thần căn
bản của Phật dạy rằng mọi việc làm đều vì sự an lạc, hạnh phúc chung của loài
người, không kỳ thị quốc gia, tôn giáo, sắc tộc…, đó mới có thể hóa giải tình
trạng bất an của con người hiện nay và đem đến sự bình an cho thế giới”[16].
Qua đoạn dẫn trên, ta thấy lời Phật dạy vô cùng lý tưởng. Tuy nhiên, lời Phật
dạy chỉ thực sự giúp mỗi người an lạc hạnh phúc khi được thực tập, hành trì,
ứng dụng chứ không là lý thuyết suông. Do đó, bước áp dụng Tứ Vô Lượng Tâm
vào đời sống nhập thế là cột mốc quan trọng nhất mà hành giả nên thực tập.

[caption id="attachment_9263" align="aligncenter" width="730"]

Phật giáo nhập thế qua tinh thần Tứ Vô Lượng Tâm
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/phat-giao-nhap-the-qua-tinh-than-tu-vo-luong-tam.html



Ảnh: St[/caption]

CHƯƠNG IV. ỨNG DỤNG TỨ VÔ LƯỢNG TÂM QUA
TINH THẦN NHẬP THẾ

Nói đến cách ứng dụng, trước tiên, hành giả phải là người có năng lượng của Từ,
Bi, Hỷ Xã, như Kinh Pháp Hoa có nói: “Phải vào nhà Như Lai, mặc y Như Lai, ngồi
tòa Như Lai. Nhà Như Lai chính là tâm từ bi lớn với tất cả chúng sinh; Y Như Lai
chính là lòng nhu hòa, nhẫn nhục; Tòa Như Lai chính là nhất thiết pháp không.”
[17].

Thực tế, ta không thể cho ai một vật mà chính ta không có. Trước khi muốn làm
cho người khác được an vui, chính hành giả phải được an vui, phải biết làm thế
nào cho mình được an vui. Và khi nói đến sứ mạng hoằng pháp là bao hàm
nhiều khía cạnh, cũng không phải trong phạm vi nhỏ hẹp mà còn phải vươn ra
thế giới. Đạo Phật đi vào đời bằng nhiều phương tiện khác nhau nhưng không
ngoài mục đích giúp cho con người nhận chân được ý nghĩa của cuộc sống, mối
tương quan giữa mình với mọi người, với mọi loài và thiên nhiên để từ đó xây
dựng nếp sống hữu ích.

4.1. Hoạt động từ thiện

Hoạt động xã hội tiêu biểu là từ thiện được xem là hình thức nhập thế hàng đầu
nổi bật nhất của Phật giáo. Theo Hòa thượng Thích Giác Toàn, “Từ 1987 đến
1992, từ thiện xã hội Phật giáo được chính thức đưa vào Hiến chương của Giáo
hội Phật giáo Việt Nam, là một trong 10 ban ngành viện của Trung ương Giáo
hội và của tất cả các ban trị sự của 55 tỉnh Thành hội Phật giáo trên khắp cả
nước.”[18]. Đó là giá trị thiết thực của các hoạt động tích cực, thực tế để làm
vơi bớt khổ đau cho họ, không phân biệt thân sơ, rải khắp cho mọi chúng sinh,
bao trùm vạn vật.

Đối với những người nghèo khó, hoạn nạn do thiên tai bão lụt thì nên vận động
uỷ lạo, cứu trợ để kịp thời giúp mọi người vượt qua cơn khó khăn, giúp họ ổn
định lại cuộc sống, xây dựng mái ấm tình thương. Đặc biệt là những nơi xảy ra
thiên tai bão lũ, dịch bệnh và những thiệt hại do ô nhiễm môi trường gây ra làm
thiệt hại kinh tế nặng nề, chúng ta phải thăm hỏi, động viên và trao quà cho
các gia đình gặp nạn vượt qua khó khăn, sớm ổn định cuộc sống. Ngoài những
món quà được trao bằng vật chất, tinh thần Từ Bi của đạo Phật còn mang đến
những giá trị tâm linh cao thượng cho con người, như trao sự cảm thông, tình
yêu thương, trao niềm tin trong sáng, trao nguồn năng lượng từ bi thông qua
tinh thần “Tứ Nhiếp Pháp”[19] của Phật giáo.

Phật giáo nhập thế qua tinh thần Tứ Vô Lượng Tâm
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/phat-giao-nhap-the-qua-tinh-than-tu-vo-luong-tam.html



Bên cạnh đó, không chỉ giúp đỡ họ mà ta còn tạo điều kiện cho họ cùng làm từ
thiện với ta để họ phát khởi tâm “Từ-Bi-Hỷ-Xả”, định hướng họ đến đời sống
nghề nghiệp chân chính. Nếu có điều kiện chúng ta có thể xây dựng cơ sở tự
viện nuôi dạy trẻ mồ côi, khuyết tật, lớp học tình thương, trung tâm nuôi dưỡng
người già cô đơn, giúp đỡ gia đình chính sách khó khăn… Những việc làm đó
đều xuất phát từ giáo lý đức Phật “Phục vụ chúng sinh là cúng dường Chư Phật”
- đó là ứng dụng của tâm từ bi trong công tác từ thiện xã hội. Nhờ hoạt động từ
thiện đã mang lại nhiều ấn tượng tốt đẹp, thông qua đó giúp mọi người xích lại
gần nhau hơn, đoàn kết hơn, tương thân tương ái, mọi thành phần dù giàu
nghèo đều ý thức, không bị dục vọng đốt cháy, tâm hồn họ dần cở mở, được an
lạc, dần dần họ sẽ thành lập nhiều nhóm để cứu giúp người nghèo, sự phân biệt
giàu nghèo sẽ được giảm thiểu.

Với tâm “Từ-Bi-Hỷ-Xã”, mọi hoạt động của ta đều không thể có bóng dáng của
vị kỷ, lo âu, cao ngạo và tự tôn mà đó là một tình thương sâu thẳm, một rung
cảm chân thật bộc phát hướng về tất cả nỗi khổ đau của tha nhân, niềm vui của
họ cũng chính là niềm vui của mình, đó là tinh thần hoan hỷ khi phụng sự chúng
sinh, giúp họ cũng là cách giúp mình như Kinh Tương Ưng đã nói: “Và này các
Tỳ kheo, thế nào trong khi hộ trì người khác, là hộ trì cho mình? Chính do sự
kham nhẫn, do sự vô hại, do lòng từ, do lòng ai mẫn. Như vậy, này các Tỳ kheo,
trong khi hộ trì người khác, là hộ trì cho mình.”[20].

Do vậy, không chỉ giúp đỡ về mặt vật chất mà còn cả về tinh thần, khi họ đau
khổ, chúng ta luôn lắng nghe, tôn trọng, an ủi, khích lệ, thân cận thăm hỏi,
khiến cho sự phân biệt, mặc cảm của họ tan biến, không còn cảm thấy có sự
ngăn cách giữa họ và cộng đồng xã hội. Thông qua giáo lý “Tứ Diệu Đế”[21],
hành giả chỉ rõ cho họ thấy được nguồn gốc của khổ đau, nghèo đói, bệnh tật
(Tập Đế), và phương cách để chuyển hóa (Đạo Đế) để họ quy hướng, đạt an lạc
trong cuộc sống (Diệt Đế) - đó mới là Từ Bi thật sự của Phật giáo. Chính từ tấm
lòng người Hoằng pháp như vậy, cuộc sống giảm ưu phiền, bất mãn, từ đó họ
cảm thấy cuộc sống tràn đầy tình yêu thương nhân ái

Hơn thế nữa, trên tinh thần bố thí Ba la mật ấy, mọi việc làm đều hướng đến vô
chấp, xả bỏ sự chấp chặc vào tài sản, xả bỏ tâm tham của chính mình, không
nhớ không nghĩ và không cần báo đáp. Trong Kinh Tăng Chi, đức Phật dạy có
tám căn bản để bố thí: “Vì lòng dục nên bố thí; vì sân hận nên bố thí; vì ngu si
nên bố thí; vì sợ hãi nên bố thí; vì nghĩ rằng: Trước tổ tiên đã bố thí, trước đã
làm. Ta không xứng đáng là người để truyền thống này bị bỏ phế nên bố thí; vì
nghĩ rằng: “Sau khi cho bố thí này, khi thân hoại mạng chung, sẽ được sinh lên
thiện thú, Thiên giới, cõi đời này” nên bố thí; vì nghĩ rằng: “Khi ta bố thí này,
tâm được tịnh tín, do hân hoan, hỷ được sinh” nên bố thí; để trang nghiêm tâm,
trang bị tâm, nên bố thí.”[22]

Phật giáo nhập thế qua tinh thần Tứ Vô Lượng Tâm
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/phat-giao-nhap-the-qua-tinh-than-tu-vo-luong-tam.html



Một vấn đề nữa là nạn tham ô, tham nhũng trong xã hội, cũng thông qua hoạt
động từ thiện này, bằng những việc làm thiết thực đóng góp của người giàu chia
cho người nghèo, giúp cho những người giàu trong xã hội họ ý thức được tinh
thần từ bi, từ đó tình trạng tham nhũng sẽ giảm tối thiểu và đạo đức trong kinh
doanh cũng được nhân rộng, không vì lợi ích cá nhân mà hại đồng loại của
mình, từ bỏ tham, sân, si để đất nước được ấm no, nhân dân được hưởng hạnh
phúc.

Tuy nhiên, ở một khía cạnh khác, không phải lúc nào hoạt động từ thiện cũng
thuận duyên mà đôi khi sự thử thách trong việc bố thí cũng gặp điều bất như ý.
Lúc này ta nên dùng tâm hỷ xả, hoan hỷ, không bực bội và từ từ cảm hóa họ.
Bài học mà đức Phật dạy Rahula chúng ta nên áp dụng: “Hãy tu tập sự tu tập
như đất. Này Rahula, do tu tập sự tu tập như đất, các xúc khả ái, không khả ái
được khởi lên, không có nắm giữ tâm, không có tồn tại. Này Rahula, ví như trên
đất người ta quăng đồ tịnh, quăng đồ không tịnh, quăng phân uế, quăng nước
tiểu, nhổ nước miếng, quăng mủ và quăng máu; tuy vậy đất không lo âu, không
dao động, hay không nhàm chán.” [23]

Có thể thấy, hoạt động từ thiện có thể chỉ là một khía cạnh rất nhỏ trong sự
nghiệp hoằng pháp. Bởi như đã nói, cuộc sống ngày nay bị đe dọa nguyên nhân
tất cả do từ tâm niệm tham, sân, si. Vì vậy, trách nhiệm của một “Sứ giả Như
Lai” qua công tác giáo dục mang ý nghĩa vô cùng lớn, đó là cải hóa xã hội từ
tâm của chính họ, mỗi người có chất liệu của tâm vô lượng rồi thì từ đó xã hội ,
thế giới sẽ được an lành, hạnh phúc.

4.2. Hoạt động giáo dục

Hoạt động giáo dục Phật giáo luôn lấy việc giáo dục con người toàn diện làm
bổn phận chính cần làm và phải làm trong mọi thời đại, không phân biệt màu
da, tiếng nói, chủng tộc. Ngày nay Hoằng pháp thông qua giáo dục không chỉ
tập trung trong khuôn viên tự viện mà còn được phát triển rộng ra xã hội từ
tầng lớp trẻ, thanh thiếu niên, giới tri thức... Thực tế, con người ta khổ không
phải vì không có hay thiếu phương tiện sống, mà khổ vì thiếu cách sống và một
hướng đi đúng với bản thân. Do vậy, điều cần thiết và quan trọng nhất của
người hoằng pháp là xây dựng lại nếp sống đạo đức cho mọi người thông qua Tứ
vô lượng tâm để chuyển hóa mọi người đi theo con đường thánh thiện.

Tiêu biểu như giới trẻ cần được quan tâm nhiều nhất bởi đây sẽ là tầng lớp nồng
cốt, phục vụ cho Phật Pháp nói riêng và cho xã hội nói chung. Do vậy, với tâm
từ bi, người hoằng pháp phải thể hiện tấm lòng yêu thương để giúp các em
nhận ra những giá trị đích thực của cuộc sống, giáo dục đạo đức để các em biết
yêu thương nhau từ bạn bè, gia đình đến cộng đồng xã hội.

Phật giáo nhập thế qua tinh thần Tứ Vô Lượng Tâm
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/phat-giao-nhap-the-qua-tinh-than-tu-vo-luong-tam.html



Bên cạnh đó, cần cho giới trẻ thấy rằng họ luôn được quan tâm, yêu thương,
tình trạng bạo lực học đường sẽ giảm thiểu. Tuy nhiên cũng không cố chấp áp
đặt họ phải làm như thế này thế kia mà phải dùng tâm hỷ xả bởi hoằng pháp
không đơn thuần là truyền đạt kiến thức khô cứng mà đó là một nghệ thuật
ươm mầm hạt giống từ bi hỷ xả cho mình và cho người, đồng thời giúp họ thực
hiện những điều ấy một cách hiệu quả.

Đó là cách nhà Hoằng pháp thể hiện qua giáo dục giới trẻ bằng tình yêu đích
thực của tâm “Từ Bi Vô Lượng, Hỷ Xả Vô Lượng” và cho đến tầng lớp trưởng
thành, người lớn quan tâm chăm sóc lẫn nhau, không bạo hành trong gia đình

Bên cạnh đó, khi chia sẻ Phật pháp, người Hoằng pháp phải dùng tâm kiên
nhẫn, hoan hỷ, hướng dẫn theo từng bước cụ thể, rõ ràng, không vội, dùng tâm
nhẫn nại, làm sao để người tiếp nhận hiểu rõ và ứng dụng. Nếu trong khi chia
sẽ, người tiếp nhận quá kém, không vì thế mà nản chí thối lui, ngược lại cần
kiên nhẫn hơn để mọi việc hoàn thành. Trong Kinh Tăng Chi, đức Phật dạy vị
Pháp sư phải an trú vào năm pháp: “Ta sẽ thuyết pháp theo tuần tự, ta sẽ
thuyết pháp với mắt nhìn vào pháp môn, ta sẽ thuyết pháp với lòng từ mẫn, ta
sẽ thuyết pháp không phải vì tài vật, ta sẽ thuyết pháp không làm tổn thương
cho mình và người”[24]. Đó là tinh thần thuyết pháp mà chúng ta cần ứng dụng
cho sâu, rộng.

Mặt khác, giáo dục đạo đức cũng hướng đến nhiều tầng lớp khác nhau như gia
đình, những người kinh doanh, vì ham lợi nhuận mà hại đến sức khỏe cho con
người, xã hội…Phát triển rộng ra phạm vi thuyết giảng ở các tôn giáo khác, đức
Phật khi giáo hóa chúng sinh, đối diện với những người không cùng quan điểm,
Ngài không bao giờ dùng quyền lực để áp đặt buộc người nghe theo”.

Tiêu biểu khi giáo đoàn của Ngài đến truyền giáo tại một địa phương xa lạ, với
tinh thần bất bạo động và tinh thần vì đạo Pháp quên mình của ngài Phú Lâu Na
trong kinh Tương Ưng Bộ: “Nếu người xứ Sunāparanta chửi bới, nhiếc mắng,
Ngài vẫn xem họ còn hiền thiện vì họ không lấy tay đánh đập Ngài. Nếu họ lấy
tay đánh đập Ngài thì Ngài vẫn cho rằng họ còn hiền thiện vì họ không dùng đất
để đánh đập Ngài.. Nếu họ đoạn thân mạng của Ngài với lưỡi kiếm sắc bén,
Ngài suy nghĩ: họ đã giúp Ngài bỏ thân ô trược này” [25].

Thật sự là một bài học và kinh nghiệm hữu ích khi ứng dụng vào sứ mạng hoằng
pháp độ sinh- một tinh thần từ bi hỷ xã vô lượng. Thiết nghĩ chúng ta - người
hành “Như Lai Xứ Tác Như Lai Sự” luôn lấy đó làm phương châm hành đạo trước
cuộc sống đầy rẫy sự hận thù vị kỷ trong cuộc sống ngày nay.

http://tapchinghiencuuphathoc.vn/tu-viec-huan-luyen-ngua-trong-kinh-tang-chi-
nghi-ve-tinh-khe-co-trong-giao-duc-phat-giao.html

Phật giáo nhập thế qua tinh thần Tứ Vô Lượng Tâm
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/phat-giao-nhap-the-qua-tinh-than-tu-vo-luong-tam.html



4.3. Giáo dục đạo đức môi sinh

Mặt khác, với sứ mệnh hoằng pháp, cuộc sống ngày nay không chỉ diễn ra giữa
con người với con người mà còn với các loài khác và môi trường sinh thái. Với
hiện trạng môi trường đã nói ở trên, một “Sứ giả Như Lai” phải thể hiện tâm từ
bi và giúp người khác ý thức được do chính chúng ta là nguyên nhân gây ra tình
trạng môi trường như thế. Giáo lý Duyên Khởi của đạo Phật dạy ta mọi sự vật
hiện tượng đều có mối tương quan lẫn nhau mà tồn tại và sinh khởi, con người
tốt đẹp thì môi trường trong sạch và ngược lại- môi trường ô nhiễm cũng sẽ tác
động đến sức khỏe con người. Môi trường bên ngoài ô nhiễm chính vì môi
trường trong tâm bị hư hỏng.

Do vậy, thông qua sự hoằng pháp bằng phương tiện thuyết Pháp, hay công tác
từ thiện, chúng ta chỉ họ về việc giữ gìn ngũ giới, không sát hại và tôn trọng sự
sống mọi người, mọi loài cho đến cỏ cây. Bằng tâm từ bi, mình phóng sinh và
khuyên mọi người phóng sinh, tổ chức những ngày cố định và những chuyến về
vùng quê sông nước cho việc phóng sinh, thực tập đời sống thiểu dục tri túc để
hạn chế lòng ích kỷ, tâm tham lam, sống hài hòa với thiên nhiên và môi trường
sinh thái. Trong Kinh Tăng Chi, đức Phật dạy:

“Vị Thánh đệ tử đoạn tận sát sinh, từ bỏ sát sinh. Này các Tỳ kheo, vị Thánh đệ
tử từ bỏ sát sinh, đem cho không sợ hãi cho vô lượng chúng sinh, đem cho
không hận thù cho vô lượng chúng sinh, đem cho không hại cho vô lượng chúng
sinh; sau khi cho vô lượng chúng sinh, không sợ hãi, không hận thù, không hại,
vị ấy sẽ được san sẻ vô lượng không sợ hãi, không hận thù, không hại... Này các
Tỳ kheo, đây là nguồn nước công đức thứ tư, là nguồn nước thiện ... dẫn đến
khả ái, khả hỷ, khả ý, hạnh phúc, an lạc”[26].

[caption id="attachment_9117" align="aligncenter" width="684"]

Phật giáo nhập thế qua tinh thần Tứ Vô Lượng Tâm
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/phat-giao-nhap-the-qua-tinh-than-tu-vo-luong-tam.html



Ảnh: St[/caption]

NHẬN ĐỊNH BẢN THÂN

Đối với cá nhân

Là một “Sứ giả Như Lai”, chúng ta không chỉ có trách nhiệm với xã hội mà còn
với chính bản thân mình. Bởi lẽ, với tinh thần “Từ, Bi, Hỷ, Xả”, tuy chúng là bản
tâm thường trụ nhưng cũng phải trải qua quá trình rèn luyện, mài giũa và đúc
kết kinh nghiệm trong tu tập và trong hoạt động hoằng pháp. Do vậy, không
cần phải nói thì ai cũng biết người con Phật bên cạnh là người thật tu thật học
còn phải là người thể hiệnthân giáo, thân tướng trang nghiêm, thể hiện trong
cuộc sống hằng ngày đó mới là yếu tố tích cực trong công cuộc Hoằng pháp.
Mặt khác, như Hòa thượng Thích Minh Châu đã nhận định:

“Một cuộc sống lành mạnh và biết đủ trong một xã hội đầy vật chất như hôm
nay là rất cần thiết để chặn đứng các dục vọng thấp hèn làm hạ phẩm giá con
người, mặt khác đem lại cho chúng ta một niềm an lạc nhẹ nhàng và hướng
thượng. đây là niềm an lạc của một người làm chủ bản thân, làm chủ hoàn
cảnh. Một nếp sống như vậy còn giúp chúng ta có nhiều thì giờ, nhiều tâm
huyết để phục vụ lợi ích chung cho đất nước, cho nhân quần xã hội”[27]. Đó là
nguyên lý thứ hai mà Hòa thượng đã đề ra khi xây dựng một nền đạo đức mới

Phật giáo nhập thế qua tinh thần Tứ Vô Lượng Tâm
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/phat-giao-nhap-the-qua-tinh-than-tu-vo-luong-tam.html



cho loài người.

Một yếu tố cũng quan trọng không kém là tinh thần phụng sự. Trong lịch sử
Phật giáo cho thấy, ngay cả đức Phật còn phải đích thân đến với quần chúng để
hóa duyên nhiếp dẫn họ đến với đạo giác ngộ giải thoát, chứ không ngồi đợi
quần chúng tìm đến đức Phật. Đây là xuất phát từ Đại bi tâm và tính năng động
của đức Phật. Do vậy, chúng ta là “Sứ giả Như Lai”, cần phải chủ động đến với
quần chúng để thể hiện trọn vẹn vai trò nhập thế độ sinh, tích cực và hy sinh.

Hòa Thượng Thích Nhất Hạnh nêu rõ “Hãy can đảm nhìn vào hiện thực, can đảm
nhận thức những thực trạng không tốt đẹp, can đảm phát đại nguyện ly khai
danh vọng, quyền lợi, dứt bỏ thành kiến và từ chối tâm niệm cầu an, để có thể
tự nhận sứ mệnh hoằng dương phật pháp một cách hang hái, chân thành”[28].
Người tu sĩ thời nay cần phải năng động triển khai tinh thần nhập thế một cách
khoa học và hợp lý, từ đó nắm bắt được tâm lý, xây dựng nhiều mô hình thích
hợp.

Đối với xã hội

Từ nhu cầu thực tế và thực trạng cuộc sống ngày nay, “Sứ giả Như Lai” cần phải
hướng đến xây dựng những mô hình hoằng pháp mà hiện nay chỉ một số chùa
áp dụng nhưng rất hiệu quả về sự thu hút tín đồ về phụng sự với tinh thần Tứ
Vô Lượng Tâm. Và đây cũng chỉ là những nhận định của bản thân người viết.

Thứ nhất cần xây dựng mô hình giáo dục phù hợp với từng độ tuổi, đa dạng hóa
các chương trình tu học, sinh hoạt, kết hợp mô hình vui-tu-học. Bên cạnh đó,
những khóa tu dành cho người trẻ trong dịp hè, những hội trại do Phật giáo tổ
chức cần được nhân rộng và phát triển, đáp ứng đúng nhu cầu của cuộc sống.
Nhập thế, dắt dìu người trẻ bước qua nỗi khổ niềm đau, có một lý tưởng sống
cao đẹp, đạo đức, bắt nguồn từ việc khơi dậy tình cảm gia đình, lòng hiếu thảo
qua những mô hình giáo dục là nhu cầu cấp bách trước xã hội hiện nay.

Mặt khác, với tâm từ bi vô lượng hướng đến tất cả chúng sinh, chúng ta nên vận
động nhiều chương trình thiết thực hơn nữa như cấp học bổng cho sinh viên khó
khăn, tuyên dương những em hiếu thảo, học giỏi, vượt khó, vận động những
chuyến đi đến vùng xa xôi hẻo lánh... Đó là động lực, là nguồn an ủi cho các
em, cho người nghèo sống vui sống tốt và khơi dậy lòng từ bi của các mạnh
thường quân, những nhà hảo tâm, đại thí chủ… Từ sự hòa quyện như thế thì
tinh thần đạo Phật sẽ được thể hiện rõ trong nếp sống từ bi, hỷ xả cho mọi
người và xã hội. Bên cạnh đó cũng tổ chức nhiều chương trình trí tuệ giáo lý
Phật đà, những buổi giao lưu để nói lên tâm nguyện, ước mong và những buổi
sinh hoạt bổ ích.

Phật giáo nhập thế qua tinh thần Tứ Vô Lượng Tâm
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/phat-giao-nhap-the-qua-tinh-than-tu-vo-luong-tam.html



B. KẾT BÀI

Có thể nói, qua những nghiên cứu trên, ta thấy nhận định của Giác Dũng hoàn
toàn đúng: “Nếu như trung và thứ là sợi chỉ màu xuyên suốt tư tưởng triết học
của Khổng Phu Tử thì hạnh phúc và an lạc là cốt lõi, là hằng số bất biến của đạo
đức Phật giáo”[29]. Chúng ta là người gánh vác sứ mạng truyền trì mạng mạch
Phật pháp và là người trực tiếp đảm đương trọng trách “Tác Như Lai sứ - Hành
Như Lai sự”

Cần phải khơi dậy và phát triển bốn đức hạnh “Từ- Bi- Hỷ- Xả” một cách thường
xuyên, để tâm hồn chúng ta lúc nào cũng rộng mở, sẵn sàng đón tiếp và hóa
giải những nỗi niềm bất hạnh khổ đau nơi nhân thế”. Bởi lẽ “Chỉ có tinh thần cởi
mở, từ ái, khoan dung, sáng suốt theo Phật giáo mới giúp cho con người giải
quyết được những vấn nạn hiện tại và thiết lập được cho cộng đồng nhân loại
một tương lai hòa bình, hòa hợp, phát triển, an lạc lâu dài. Và thành quả của
việc thực hiện Tứ Vô Lượng Tâm sẽ tạo nên sự đoàn kết, tương trợ, cũng như mở
ra một giá trị đạo đức vĩnh hằng trong cuộc sống con người, đó là tình thương
yêu cho muôn loài, mọi giới cùng chung sống hạnh phúc dài lâu trong ngôi nhà
chung trong lành, tươi đẹp”[30]

Hơn thế nữa, trong thời đại ngày nay, chúng ta cần phát huy tính năng động hai
mặt của giáo lý Tứ vô lượng tâm. Một mặt là công việc hành trì cá nhân nhằm
trau dồi các đức tính tích cực của tâm. Mặt khác là trách nhiệm của cá nhân
chúng ta đến đối tượng thực hành chung cho cộng đồng. Lộ trình đi từ sự tinh tế
của ý thức cá nhân đến việc chia sẻ nó trong phạm vi của mối tương hệ, là một
hành động nên được áp dụng vào các hoạt động thực tế. Quả thật, cuộc sống
của nhân loại, của trái đất này, hơn bao giờ hết, rất cần có càng nhiều càng tốt
những con người sống với tinh thần Tứ Vô Lượng Tâm, rất cần có những quốc
gia thấm nhuần ảnh hưởng sâu sắc của pháp Tứ Vô Lượng Tâm.

Thực tế trên cho thấy, tinh thần dấn thân nhập thế của Phật giáo đã nói lên vai
trò tích cực của mình trong đời sống xã hội đương đại, không những tạo ra các
giá trị chân chính đóng góp thiết thực vì lợi ích tha nhân mà còn bảo tồn nguyên
vẹn các giá trị truyền thống và bản chất của đạo Phật. Vậy thì “Thế hệ chúng ta
phải đảm nhiệm trọng trách hiện đại hóa phật giáo, thổi phồng những luồng
sinh khí mới vào cho đạo Phật để đạo Phật còn mãi là đạo Phật, nghĩa là còn
biểu hiện được cho dòng sinh hoạt trí tuệ từ bi và đại hung đại lực mà đức Phật
đã khai mở hơn hai nghìn năm trăm năm trăm năm trước”[31].

Trước thực trạng xã hội ngày nay như càng thúc giục bản thân người viết nói
riêng và tất cả người con Phật nói chung luôn hòa mình, dấn thân phục vụ với
tâm nguyện: “Nơi nào chúng sinh cần ta đến, nơi nào đạo Pháp cần ta đi, không

Phật giáo nhập thế qua tinh thần Tứ Vô Lượng Tâm
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/phat-giao-nhap-the-qua-tinh-than-tu-vo-luong-tam.html



kể gian lao, chẳng từ khó nhọc” cũng như lời phát nguyện của Đức vua
Sanghabodhi xứ Sri Lanka “Tấm thân bằng thịt bằng máu mà tôi mang đây, chỉ
để làm cho thế gian được an lành và hữu phước”[32].

Một triết lý thiết thực, một nhân cách cao đẹp “Từ- Bi- Hỷ- Xả” của những người
con Phật vì lý tưởng phục vụ nhân sinh, xã hội. Do vậy, chúng ta cần trầm tư về
đại nguyện và tinh thần “đi vào đời” để hoàn thành sứ mạng như lời dạy bảo
của đức Bổn Sư: “Hãy ra đi, các Tỳ kheo, đem sự tốt đẹp lại cho nhiều người,
đem hạnh phúc đến nhiều người. Vì lòng từ bi, hãy đem sự tốt đẹp, lợi ích và
hạnh phúc lại cho chư Thiên và nhân loại... Hãy phất lên ngọn cờ của bậc Thiện
trí. Hãy truyền dạy Giáo Pháp cao siêu. Hãy mang lại sự tốt đẹp cho người khác.
Được vậy, là các con đã hoàn tất nhiệm vụ”.[33]

Thích Nữ Diệu Huệ - Học viên Cao học Khóa III, Học viện PGVN tại
Tp.HCM

-------------
CHÚ THÍCH

[1] Nārada Mahā Thera (2013), Đức Phật và Phật Pháp” Phạm Kim Khánh (Dịch),
Tphcm: Nxb Tổng Hợp Tphcm, tr.285 [2] Kinh Tương Ưng (2014), Tập 1, Thích
Minh Châu (Dịch), Tương Ưng Ác Ma- Bẫy Sập, VNCPHVN: Nxb Tôn Giáo, tr. 178
[3] Thích Trí Quảng (2008), Phật giáo nhập thế và phát triển, Tập 1, Hn: Nxb
Tôn Giáo, tr. 279 [4] Thích Minh Châu (2012), Hãy tự mình thắp đuốc lên mà đi,
Tphcm: Nxb Tổng Hợp Tphcm, tr. 54 [5] Thích Trí Quảng (2008), tr. 279 [6] C. S.
Queen-S. B. King (Ed) Engaged Buddhism Buddhist Liberation Movements in
Asia, New York: State University of New York Press, 1996, p. 34, n.6 [7] Trích từ
tài liệu giáo thọ TT. TS. Thích Đồng Thành [8] Từ Điển Phật Học Huệ Quang
(2010), Quyển 5, Thích Minh Cảnh (Chủ Biên), Tp.HCM: Nxb Tổng Hợp Tphcm,
tr. 4897 [9] Nārada Mahā Thera (2013), Sđd, tr. 624 [10] Thích Thiện Siêu
(2006), Đại cương luận Câu Xá, Hn: Nxb Tôn Giáo, tr.552 [11] Kinh Trung Bộ
(2012), Tập 2, Thích Minh Châu (Dịch), Kinh Subha, Hn: Nxb Tôn Giáo, tr.252
[12] Thích Minh Châu (2012), Sđd, tr. 181 [13] Thích Trí Quảng (2008), Sđd , tr.
285 [14] Kinh Trung Bộ (2012), Tập 1, Sđd , tr.127 [15] Walpola Rahula (2000),
Đức Phật đã dạy những gì, Thích Nữ Trí Hải (Dịch), Hòa Thượng Thích Minh Châu
(Giới Thiệu), Hn, Nxb Tôn Giáo, tr.201 [16]Thích Trí Quảng (2008), Sđd, tr. 285
[17] Kinh Pháp Hoa (2012), Tam Tạng Pháp Sư Cưu Ma La Thập (Hán Dịch), Hòa
Thượng Thích Trí Tịnh (Việt Dịch), Quyển 4: Phẩm “Pháp Sư” Thứ Mười, Tr. 246
[18] Hòa Thượng Thích Giác Toàn, “Đôi nét về hoạt động từ thiện trong thời hội
nhập”, Trích trong: “Nhập Thế Và Từ Thiện”, Nguyệt San Giác Ngộ, Số 160,
Tháng 7- 2009, Pl.2553 [19] Tứ Nhiếp Pháp: Bố thí, Ái ngữ, Lợi hành, Đồng sự
[20] Kinh Tương Ưng (2016), Tập 2, Thích Minh Châu (Dịch), Chương 3, Tương
Ương Niệm Xứ, Phẩm Nàlanda- IX. Sedaka, hay Ekantak , Hn: Nxb Tôn Giáo, tr.

Phật giáo nhập thế qua tinh thần Tứ Vô Lượng Tâm
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/phat-giao-nhap-the-qua-tinh-than-tu-vo-luong-tam.html



581 [21] Lý Tứ Diệu Đế: Khổ Đế, Tập Đế, Diệt Đế Và Đạo Đế [22] Kinh Tăng Chi
(2015), Tập 2, Thích Minh Châu (Dịch), Chương Tám:Tám Pháp- Phẩm Bố Thí,
Phần III: Căn bản để bố thí, Hn: Nxb Tôn Giáo Tr.352 [23] Kinh Trung Bộ (2012),
Tập 1, Sđd, tr.515 [24] Kinh Tăng Chi (2015), Tập 1, Thích Minh Châu (Dịch),
Chương V: XVI: Phẩm Diệu Pháp, Phần Tôn Giả Udāyi, Hn: Nxb Tôn Giáo, tr. 771
[25] Kinh Trung Bộ (2012), Tập 2, Thích Minh Châu (Dịch), Kinh Giáo Giới Phú-
Lâu- Na, Hn: Nxb Tôn Giáo, tr.611 [26] Kinh Tăng Chi (2015), Tập 2, Thích Minh
Châu (Dịch), Chương Tám:Tám Pháp- Phẩm Bố Thí- IX: Nguồn Nước Công Đức,
Hn: Nxb Tôn Giáo, tr.360 [27] Thích Minh Châu (2012), Sđd, tr.185 [28] Hòa
Thượng Thích Nhất Hạnh, Đạo Phật đi vào cuộc đời, Sài Gòn: Nxb Lá Bối, Tr. 111
[29] Giác Dũng (2003), Phật Việt Nam-Dân tộc Việt Nam, Hn: Nxb Tôn Giáo, tr.
3,4. [30]Thích Trí Quảng (2008), Sđd, tr. 287 [31] Thích Trí Quảng (2008), Sđd,
tr. 111 [32] Nārada Mahā Thera (2013), Sđd, tr. 580 [33] Narada Mahā Thera
(2013), Sđd, tr. 117. THƯ MỤC THAN KHẢO TÀI LIỆU GÓC Kinh Tăng Chi
(2015), Tập 1, Thích Minh Châu (Dịch), Hn: Nxb Tôn Giáo Kinh Tăng Chi (2015),
Tập 2, Thích Minh Châu (Dịch), Hn: Nxb Tôn Giáo Kinh Tương Ưng (2014), Tập 1,
Thích Minh Châu (Dịch), VNCPHVN: Nxb Tôn Giáo Kinh Tương Ưng (2016), Tập
2, Thích Minh Châu (Dịch), Hn: Nxb Tôn Giáo Kinh Trung Bộ (2012), Tập 1, Thích
Minh Châu (Dịch), Hn: Nxb Tôn Giáo Kinh Trung Bộ (2012), Tập 2, Thích Minh
Châu (Dịch), Hn: Nxb Tôn Giáo Kinh Pháp Hoa (2012), Tam Tạng Pháp Sư Cưu
Ma La Thập (Hán Dịch), Hòa Thượng Thích Trí Tịnh (Việt Dịch) TÀI LIỆU NGHIÊN
CỨU S. Queen-S. B. King (Ed) Engaged Buddhism Buddhist Liberation
Movements in Asia, New York: State University of New York Press, 1996, p. 34,
n.6 Giác Dũng (2003), “Phật Việt Nam-Dân Tộc Việt Nam”, Hn: Nxb Tôn Giáo
Hòa Thượng Thích Giác Toàn, Đôi Nét Về Hoạt Động Từ Thiện Trong Thời Hội
Nhập, Trích trong: “Nhập Thế Và Từ Thiện”, Nguyệt San Giác Ngộ, Số 160,
Tháng 7- 2009, Pl.2553 Hòa Thượng Thích Nhất Hạnh, “Đạo Phật đi vào cuộc
đời”, Sài Gòn: Nxb Lá Bối Nārada Mahā Thera (2013), “Đức Phật và Phật Pháp”,
Phạm Kim Khánh (Dịch), Tphcm: Nxb Tổng Hợp Tphcm Từ Điển Phật Học Huệ
Quang (2010), Quyển 5, Thích Minh Cảnh (Chủ Biên), Tphcm: Nxb Tổng Hợp
Tphcm Thích Minh Châu (2012), Hãy Tự Mình Thắp Đuốc Lên Mà Đi, Tphcm: Nxb
Tổng Hợp Tphcm Thích Thiện Siêu (2006), “Đại Cương Luận Câu Xá”, Hn: Nxb
Tôn Giáo Thích Trí Quảng (2008), “Phật Giáo Nhập Thế và Phát Triển”, Tập 1,
Hn: Nxb Tôn Giáo Trích từ tài liệu giáo thọ TS. Thích Đồng Thành Walpola
Rahula (2000), “Đức Phật đã dạy những gì”, Thích Nữ Trí Hải (Dịch), Hn: Nxb
Tôn Giáo.

Phật giáo nhập thế qua tinh thần Tứ Vô Lượng Tâm
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/phat-giao-nhap-the-qua-tinh-than-tu-vo-luong-tam.html


