
Phật học Việt Nam thời cận đại: Cơ hội và thách
thức

ISSN: 2734-9195   00:43 24/10/2019

Phật học là chương trình học Phật cho những ai muốn tìm hiểu về Phật giáo,
đồng thời là những hành giả chuẩn bị bước vào con đường trau giồi tâm linh;
Con đường ấy phải kinh qua phương cách giáo dục và tiếp cận giáo dục Phật
học.

Phật học Việt Nam thời cận đại: Cơ hội và thách thức
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/phat-hoc-viet-nam-thoi-can-dai-co-hoi-va-thach-thuc.html



I.

Phật học là chương trình học Phật cho những ai muốn tìm hiểu về Phật giáo,
đồng thời là những hành giả chuẩn bị bước vào con đường trau giồi tâm linh;
Con đường ấy phải kinh qua phương cách giáo dục và tiếp cận giáo dục Phật
học. Cá nhân cũng như tập thể, luôn kinh qua tiến trình sơ khai và tịnh tiến, có
những trường hợp lũy tiến đưa đến kết quả dị thường, cũng có những tiệm tiến
không tránh khỏi bất cập. Nhưng dẫu sao, khoa học, tôn giáo và giáo dục đều
đặt trên những nền tảng dè dặt, kinh nghiệm và kiểm nghiệm, hoặc xét lại,
hoặc trải nghiệm, hoặc thể nghiệm. Riêng lĩnh vực giáo dục, là ngành được
truyền thừa logic. Có những ngành giáo dục lĩnh vực này so với chuyên môn
khác, sự khác biệt dễ đưa đến hiểu sai về giá trị giáo dục. Cuộc sống muôn
màu, muôn vẻ, thì việc giáo dục và thụ huấn cũng đa dạng tương xứng vớí đặc
thù chuyên biệt.

II.

Giáo dục là gì? Đặt vấn đề có vẻ thừa, vì ai cũng biết, giáo dục không chỉ nằm
trong phạm vi học đường, nó nhan nhản trong đời sống thực tại dưới mọi hình
thức, qua mọi góc cạnh trong mọi sinh động vật hiện hữu. Loại hình này gọi là
truyền đạt kinh nghiệm, bản năng và cảm quan cho thế hệ kế thừa. Từ đây việc
thu gọn giáo dục vào một cơ chế, một mô hình theo một chính sách, một kế
hoạch, một lập chương trong môi trường giáo dục cụ thể, gọi là học đường.
1. Giáo dục Phật giáo Việt Nam

Sau đệ nhị thế chiến (năm 1939 và chấm dứt vào năm 1945). Hệ thống giáo
dục Nhật Bản hiện hành đã được thiết lập vào giữa những năm 1947 và 1950,
ngay sau Chiến tranh thế giới thứ hai mà Nhật đã bị hai quả bom nguyên tử tại
Hiroshima và Nagasaki. Hầu hết trên thế giới, sau cuộc chiến kết thúc, đều dồn
tổng lực vào kiến thiết, xây dựng hạ tầng cơ sở, trong đó, việc giáo dục có vị trí
quan trọng; chính vì thế, để thích ứng với hiện tình thực tế, trình độ dân trí, cơ
sở vật chất… ngành giáo dục có phương án tại chỗ, phối hợp với cái hay cái đẹp
của xứ người, hình thành một chương trình thích nghi và nâng cao hiệu quả để
có một thế hệ kế thừa khả dĩ đảm trách sứ mạng “truyền đăng tục diệm”. Trên
thế giới, hầu hết các quốc gia dù sớm hay muộn cũng đều thiết lập cơ sở giáo
dục. Những quốc gia tiên tiến đều thành lập cơ sở giáo dục rất sớm như Anh
quốc, Mỹ. Trường đại học đầu tiên của Anh quốc là Đại học Glasgow, một viện
đại học lớn nhất tại thành phố Glasgow, Scotland. Trường được thành lập năm
1451 và Mỹ có đại học Đại học Harvard, thành lập năm 1636. (Nguồn
Vietnammoi.vn) Nhưng, Việt Nam cũng hãnh diện với thế giới từng có Văn Miếu
- Quốc Tử Giám “Năm Canh Tuất niên hiệu Thần Vũ thứ 2 (1070) đời Lý Thánh
Tông, (vietbao.vn). Ngành giáo dục trong nước, vào thời bấy giờ, chưa được phổ
cập, ngoại trừ hệ thống tôn giáo có mặt là Phật giáo và Khổng học. Phật giáo

Phật học Việt Nam thời cận đại: Cơ hội và thách thức
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/phat-hoc-viet-nam-thoi-can-dai-co-hoi-va-thach-thuc.html



cũng thế, thập niên ba mươi, sau khi tiếp nhận phương án giáo dục từ các quốc
gia tân tiên, lối truyền thụ “gia giáo” trong các sơn môn, giữa thầy và trò qua
kinh điển luật giới của nhà Phật, thời khóa trì tụng, Tỳ ni nhật dụng, sa di, oai
nghi, cảnh sách, còn kèm theo Tam tự kinh, Tứ thư, Ngũ kinh của Nho gia; Oai
nghi tế hạnh được chú trọng qua thân giáo của thầy tổ, người học trò có một
kiến thức nội điển và nhân cách hoàn chỉnh, xứng tầm vóc ra đảm đương phật
sự. Giáo dục lối gia giáo trực tiếp giữa thầy và trò như thế sản sinh những
truyền nhân vững vàng nhưng không sản xuất đại trà theo nhu cầu cho lượng
số tu sĩ trong xã hội hiện nay. Vả lại, kiến thức tổng quát cũng chưa được chú
trọng để trang bị cho một tu sĩ khi ra làm phật sự. Khởi nguyên đạo Phật truyền
vào Việt Nam do nhà sư Phật Quang trao mật pháp cho Chử Đồng Tử và Tiên
Dung. Lúc bấy giờ chưa được truyền thụ giáo lý, kinh điển. Mãi đến khi Trung
tâm Luy Lâu ra đời, chắc chắc chư tăng được dạy kinh giáo vào thời ấy.

***

A. Để kịp thời chấn chỉnh tổ chức Phật học lúc bấy giờ, cư sĩ Tâm Minh Lê Đình
Thám, đệ tử của HT.Giác Tiên, chuyên sâu giáo điển, y chỉ HT.Phước Huệ, Thập
Tháp, Bình Định, sau đó, thừa sự chỉ đạo của HT.Thập Tháp, nghiên cứu mô hình
tổ chức của ngài Thái Hư Đại sư Trung Hoa, mở trường đào tạo tăng tài và xuất
bản nguyệt san Viên Âm; thiết lập các tòng lâm để chư tăng tu học, và đào tạo
tăng tài. Các trường Phật học như: - Năm 1933, mở trường ANPH tại chùa Vạn
Phước, sau đó dời về chùa Báo Quốc do HT.Trí Độ làm Đốc giáo. - Năm 1935,
mở trường Sơn Môn Phật Học, lớp Đại học mở tại chùa Trúc Lâm do HT. Giác
Tiên làm Giám đốc; lớp Trung học mở tại chùa Tường Vân do HT.Tịnh Khiết làm
Giám đốc. Thiền sư Khánh Hòa, Khánh Anh, thiền sư Phước Huệ, Thanh Hanh
tiếp nối con đường của BS Lê Đình Thám, chấn hưng Phật giáo Việt Nam khắp
ba miền. Hòa thượng Thiện Siêu, Trí Quang, Thiện Minh, Thiện Hoa, Trí Tịnh,
Nhật Liên… là những học tăng xuất phát từ nguồn đào tạo này để sau đó trở
thành thạch trụ của Phật giáo Việt Nam chèo chống, vượt qua sóng gió thời nhà
Ngô. B. Sau khi đất nước chia đôi, từ Quảng Bình trở vào, theo truyền thống tiền
nhân, các trường Phật học tiếp tục được khai mở như Báo Quốc, Nguyên Thiều,
Hải Đức, Huệ Nghiêm, Lưỡng Xuyên… kể từ đây, việc truyền thụ gia giáo có
phần thu gọn; Tăng, ni được học bổ sung thêm ngoại điển.

III.

Song song với việc canh tân Phật giáo trong nước, một vài quốc gia cận biên
như Tich Lan, có David Hewavitarne (1864-1933) [người Tích Lan] được nhiều
người biết đến với pháp danh Anaganka Dharmapala. Hewavitarne sinh trưởng
trong một gia đình Phật giáo tại Tích Lan, theo học một trường trung học Tin
lành Anglican. Cùng cảnh ngộ với Việt Nam khi thực dân xâm lăng, Phật giáo bị
ngoại bang o ép để nhường sân cho Thiên Chúa giáo lúc bấy giờ phát triển. Qua

Phật học Việt Nam thời cận đại: Cơ hội và thách thức
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/phat-hoc-viet-nam-thoi-can-dai-co-hoi-va-thach-thuc.html



nhiều thập kỷ chìm vào bóng tối, Phật giáo các bản địa dần được phục hồi. Đại
tá Henry Steel Olcott đã cùng với bà Blavatsky thành lập hội Thông Thiên Học,
biết rõ Phật giáo Tích Lan bị đàn áp qua bài báo đăng trên tờ “Tích Lan Thời
Báo”, nhận thấy ngay rằng trở ngại chính trong việc phục hưng Phật giáo xứ
này là do tình trạng giáo dục suy đồi của hàng phật tử, vì chính quyền thuộc địa
và các đoàn thể Thiên Chúa giáo đã tước đoạt khỏi tay họ toàn bộ hệ thống học
đường. Cho nên Olcott đã hoạt động tổ chức lại hệ thống giáo dục Phật giáo.
Ông thành lập hội Thông Thiên Học Tích Lan và trong vài năm ông mở ba
trường trung học và 200 trường học khác cho khoảng 20.000 trẻ em Tích Lan.
(sự phục hưng Phật giáo tại Tích Lan). Như vậy cho thấy việc gi áo dục mang
tầm quan trọng không những mở mang kiến thức mà còn là nhân tố cho một
nhân tài đảm nhiệm một sứ mạng.

***

Với tinh thần phục hưng Phật giáo qua những tháng năm chìm lặng dưới ách đô
hộ của ngoại bang và sự chèn lấn của Ki tô giáo lúc bấy giờ, BS Tâm Minh Lê
Đình Thám, ngoài việc mở trường đào tạo tăng tài, phổ biến văn hóa sách báo,
người còn hướng đến tuổi trẻ, người nói: “Không có thành tựu bền vững nào lại
không nhắm tới hàng ngũ thanh thiếu niên. Họ là những người tiếp nối chúng ta
trong ngày mai…”. Đó là lý do xuất hiện đoàn thể thanh thiếu niên áo lam mà
tiền thân là - Gia Đình Phật Hóa Phổ vào thập niên 1940. Từ những cơ sở giáo
dục ban đầu, chư tăng tiến đến thành lập các khuôn hội địa phương, hướng dẫn
tín đồ về nghi lễ và giáo lý cơ bản. Huế nói riêng và miền Trung nói chung, hệ
thống giáo dục Phật giáo bắt đầu phát triển có tổ chức.

Phật học Việt Nam thời cận đại: Cơ hội và thách thức
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/phat-hoc-viet-nam-thoi-can-dai-co-hoi-va-thach-thuc.html



Sau 1963, Phật giáo thoát khỏi chính sách khắc nghiệt của nhà Ngô, Giáo hội
Phật giáo Việt Nam Thống nhất ra đời gồm các hệ phái thuộc Nam và Bắc tông.
Thống nhất Phật giáo lúc bấy giờ trên hình thức, các tông môn hệ phái sinh hoạt
riêng, vì thế cơ chế thiếu chặt chẽ. Hai năm vừa kiện toàn tổ chức, vừa điều
hành phật sự, vừa giáo dục tăng, ni, Giáo hội lại tiếp tục dấn thân vào tranh đấu
cho hòa bình, vì vậy, Phật giáo bị phân hóa. Tuy nhiên, giữa lúc chao đảo với
thời cuộc, riêng mảng giáo dục cũng được hình thành hệ thống từ Đại học
xuống đến các cơ sở trung học, tiểu học, cô nhi viện khắp các tỉnh thành từ
miền Trung váo đến trong Nam. Đại học Vạn Hạnh ra đời năm 1964.

***

Sau 1975, thống nhất hai miền thì tổ chức Phật giáo cũng đã đưa vào một tổ
chức thống nhất, một tổ chức trong những tổ chức thuộc Mặt trận Tổ quốc, dưới
sự điều hành của Ban Tôn giáo. Tuy tổ chức Giáo hội Phật giáo mới, chưa chỉn
chu, riêng mảng giáo dục, đã hình thành một Học viện Phật giáo Việt Nam mà
tiền thân là trường Cao cấp Phật học Việt Nam, kế thừa của Viện Đại học Vạn
Hạnh trước 1975. 2. Chương trình giáo dục của Phật giáo trước 1975, các cơ sở
trung tiểu học nặng vào quy chế giáo dục của Bộ Giáo dục, giáo lý chiếm một
phần rất nhỏ như là tượng trưng. Đại học Vạn Hạnh tiếp nhận lối đào tạo từ các
quốc gia tân tiến, một số khoa tương thích với nền giáo dục Phật giáo hiện đại,
quy tụ khá nhiều nhân tài đương thời, tạo thế đứng và tiếng vang có uy tín với
hệ thống Đại học trong và ngoài nước. Năm 1983, hậu thân của Đại học Vạn
Hạnh là trường Cao cấp Phật học, chuyên sâu vào giáo điển; năm 2006 đổi

Phật học Việt Nam thời cận đại: Cơ hội và thách thức
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/phat-hoc-viet-nam-thoi-can-dai-co-hoi-va-thach-thuc.html



thành Học viện Phật giáo, diện mạo thay đổi khá nhiều, đào tạo cử nhân gồm
các khoa Pali, Sanskrit, Phật giáo Việt Nam, lịch sử Phật giáo, Công tác xã hội,
sư phạm mầm non, Anh-Pháp- Trung văn và đào tạo từ xa… Học viện đào tạo
theo phương pháp mới thích ứng đặc điểm với thế giới; hiện nay, Học viện đã có
chương trình đào tạo tiến sĩ Phật học. Như vậy, chương trình giáo dục của Học
viện Phật giáo Việt Nam hiện nay cũng sẽ tương đương với Giáo dục bậc cao tại
Mỹ bao gồm các bậc: Đại học-Cao Đẳng-Thạc sĩ, Tiến sĩ và nghiên cứu sau Tiến
sĩ. Tương tự như bậc trung học, sinh viên phải tự chọn lớp/giờ/giảng viên và lên
thời khoá biểu học cho bản thân. Ngoài các lớp bắt buộc cho chuyên ngành,
sinh viên có thể thoải mái lựa chọn các môn khác. Một đặc điểm nữa nghành
giáo dục ở Mỹ - Hệ thống giáo dục Mỹ rất linh hoạt. Đặc điểm của nó là sinh
viên có thể thay đổi ngành học chính bất cứ lúc nào. Sinh viên Học viện Phật
giáo Việt Nam hiện nay thì sao? Khuynh hướng ngày nay tại Mỹ, sinh viên không
bị giới hạn tuổi tác. Tuy nhiên, sinh viên cần thời gian thực tập trải nghiệm
trước khi tiếp tục lấy Tiến sĩ, thạc sĩ. Có những trường, sinh viên lấy Tiến sĩ mà
không cần Thạc sĩ 3. Trong môn lịch sử Phật giáo Việt Nam, giáo sư hướng dẫn
sẽ trình bày qua lịch sử hình thành Trung tâm Luy Lâu, nhưng không thể căn cứ
sách sử bảo đây là Phật giáo nguyên thuỷ - Nam tông (Theravada) có bề dày
lịch sử rất lâu đời. Thời điểm đạo Phật bắt đầu truyền vào Việt Nam là câu hỏi
có hàng nghìn năm nay, thể hiện trong câu Quốc sư Thông Biện dẫn lời sư Đàm
Thiên (542-607) (trình vua Trung Hoa Tùy Cao Tổ) để trả lời hoàng thái hậu Ỷ
Lan, theo sách Thiền Uyển Tập Anh: "Một phương Giao Châu, đường thông
Thiên Trúc, Phật pháp lúc mới tới, thì Giang Đông chưa có, mà Luy Lâu lại dựng
chùa hơn hai mươi ngôi, độ tăng hơn 500 người, dịch kinh 15 quyển, vì nó có
trước vậy. Vào lúc ấy, thì đã có Khâu Ni Danh, Ma Ha Kỳ Vực, Khương Tăng Hội,
Chi Cương Lương, Mâu Bác tại đó. Nay lại có Pháp Hiển thượng sĩ, đắc pháp với
Tì Ni Đa Lưu Chi, truyền tông phái của tam tố, là người trong làng Bồ Tát, đang
ở chùa Chúng Thiện dạy dỗ học trò. Trong lớp học đó không dưới 300 người,
cùng với Trung Quốc không khác. Bệ hạ là cha lành của thiên hạ, muốn bố thí
một cách bình đẳng, thì chỉ riêng khiến sứ đưa Xá lợi đến, vì nơi ấy đã có người,
không cần đến dạy dỗ." (VNPGSL) Như thế chứng tỏ Phật giáo được truyền thừa
vào khắp tăng tục, mới phát triển mạnh như thế, đến khi nhà Minh xâm lược
nước ta, đầu thế kỉ XV chính sách tận diệt nền văn hóa độc lập dân tộc. Từ khi
nhà Hậu Lê thành lập, và nhất là từ khi vua Lê Thánh Tông suy Khổng giáo làm
quốc học thì đạo Phật chính thức suy thoái trong một thời gian kéo dài đến mấy
trăm năm. Các vua chúa sùng phụng Phật giáo như Nguyễn Phúc Chu về sau,
chỉ chú tâm vào việc xây chùa mà không lưu tâm đến giáo dục tăng tục, như
ngôi nhà không nền móng, lúc ngoại bang xâm lăng, Phật giáo suy vi nhanh
chóng. Các Tông phong truyền thừa như: Lâm Tế - Liễu Quán - Chúc Thánh -
Tào Động- Trúc Lâm, Tì Ni Đa Lưu Chi, Vô Ngôn Thông, Thảo Đường, Trúc Lâm
Tam Tổ, Liên Tôn cũng chỉ truyền thừa Tông chỉ pháp hành mà không đưa tăng

Phật học Việt Nam thời cận đại: Cơ hội và thách thức
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/phat-hoc-viet-nam-thoi-can-dai-co-hoi-va-thach-thuc.html



chúng vào môi trường giáo dục cơ bản. Mãi đến năm 1920, tại vài địa điểm như
chùa Giác Hải do Thiền sư Từ Phong giảng dạy, Thiền sư Khánh Hòa dạy tại
chùa Tiên Linh, Thiền sư Chí Thành dạy tại chùa Phi Lai, Thiền sư Huệ Quang tại
chùa Long Hòa, Thiền sư Khánh Anh tại chùa Long An; miền Trung miền Bắc
cũng có các sư như Tuệ Pháp, Thanh Thái, Đắc Ân, Tâm Tinh, Phước Huệ, Phổ
Tuệ… *** 4. Bắc nhịp phát triển Phật giáo trên thế giới, cùng giai đoạn sau thế
chiến, Tây phương bắt đầu làm quen với đạo Phật nhờ các vị như D.T. Suzuki,
Edward Conze, Athur Schopenhauer. Việt Nam, Tích Lan, Trung Hoa… cũng đã
tích cực canh tân Phật giáo, mở trường đào tạo, giáo dục nội ngoại điển và xã
hội học. Thêm vào cuộc xâm lăng Tây Tạng, các sư Kim Cang Thừa tràn sang
các quốc gia phương Tây, phát triển khá nhanh và mạnh tại các quốc gia sở tại.
Giáo lý đạo Phật đã thâm nhập vào chương trình giáo dục Đại học. Quốc tế hóa
Phật giáo như thế, liệu chương trình đào tạo của Học viện Phật giáo Việt Nam có
đủ khả năng đáp ứng nhu cầu tìm hiểu học hỏi của xã hội hiện nay? Về mặt
rộng cung ứng kiến thức không thể quá nhiều nhồi nhét cho sinh viên, trong khi
chiều sâu, nhất là tu sĩ, việc giáo dục đạo đức, cung cách ứng xử và mục tiêu
giải thoát không được chú trọng, nếu vậy, Học viện cũng chỉ là môi trường đại
học như bao nhiêu đại học thế tục, không giải quyết được những vấn đề mà
khoa học và kiến thức vật chất phải đối diện.

Những năm qua, cảnh tượng Phật giáo Việt Nam đã xảy ra quá nhiều tiêu cực

Phật học Việt Nam thời cận đại: Cơ hội và thách thức
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/phat-hoc-viet-nam-thoi-can-dai-co-hoi-va-thach-thuc.html



mà đương sự có mác “tiến sĩ”. Chứng tỏ khoa bảng, học vị không giải quyết
được những bất toàn nơi bản thân con người. Câu nói: "Sự sợ hãi và lo lắng sẽ
không còn, khi ngu si bị xua tan bởi kiến thức". Đó là sự sợ hải và lo lắng, còn
tâm dục thì sao? TT.Thích Chơn Thiện nói về "Mục tiêu giáo dục": "một đường
hướng giáo dục tốt luôn luôn nhắm đến hai mục tiêu đó là đào tạo con người xã
hội và con người chính nó. Nếu thiếu đi một trong hai mục tiêu ấy là một nền
giáo dục không hoàn chỉnh." Vậy con người chính nó là gì nếu không thuộc tâm
sinh lý? 5. Cơ hội hiện nay cho các trường Phật học nói chung và Học viện Phật
giáo nói riêng, có sân chơi để giải quyết những bất toàn tồn tại trong giới tu sĩ,
cũng như trách nhiệm của Phật giáo đối xã hội; vấn đề không đơn thuần là uy
tín và nhân cách sống mang tính xã hội, còn là vấn nạn muôn thuở của con
đường giải thoát mà hàng ngày nợ áo cơm của bá tính cung dưỡng để các
trưởng tử Như Lai hoàn thành sứ mạng giải thóat và độ sinh. Kiến thức thế gian
luôn phát triển, chương trình giáo dục không khó để cập nhật và cung ứng.
Nhưng cái khó là một cơ sở đào tạo tôn giáo phải có một sắc thái đặc thù của
tôn giáo, vừa nhập thế vừa xuất thế như hai mặt trong một đồng xu. Giúp học
giả cũng là hành giả có đôi chân đứng vững giữa hai phạm trù – Đạo và Đời.
Trong Pháp Cú kinh đức Phật dạy: "Như người ngồi nhà vụng lợp  Nước mưa sẽ
rỉ vào Tâm không tu cũng vậy  Tham dục vĩ vã vào" (PC, 13)  "Như ngôi nhà
khéo lợp  Nước mưa không thấm vào  Tâm khéo tu cũng vậy Tham dục khó lọt
vào" (PC, 14). Minh Mẫn Tạp chí Nghiên cứu Phật học - Số tháng 9/2019

Phật học Việt Nam thời cận đại: Cơ hội và thách thức
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/phat-hoc-viet-nam-thoi-can-dai-co-hoi-va-thach-thuc.html


