
Pythagore và thuyết luân hồi
ISSN: 2734-9195   22:44 26/01/2024

Pythagore và thuyết luân hồi-Quan niệm tái sinh, luân hồi (saṃsāra) của sinh
mạng không phải chỉ riêng có trong tư tưởng Phệ-đà, trong Phật giáo hay Ấn Độ
giáo.

Pythagore và thuyết luân hồi

Quan niệm tái sinh, luân hồi (saṃsāra) của sinh mạng không
phải chỉ riêng có trong tư tưởng Phệ-đà, trong Phật giáo hay
Ấn Độ giáo, và như xưa nay chúng ta thường nghĩ là chỉ có các
quốc gia ảnh hưởng nền minh triết phương Đông mới bị chi
phối bởi quan niệm này.

Triết học phương Tây, mà chủ yếu là nhà toán học, triết gia Pythagore đã mang
sắc thái này khá đậm nét. Ông không chỉ có quan niệm rạch ròi về sự tái sinh,
luân hồi (metempsychosis) của con người, mà còn chỉ rõ đó là do linh hồn (soul)
đi đầu thai, và ông còn tin rằng có sự chuyển dịch linh thức từ con người sang
con vật sau khi mạng chung. Ông biết được số phận của linh hồn sau khi chết.
Ông quan niệm linh hồn là thường hằng, bất tử. Và từ niềm tin tưởng đó, ông
duy trì cuộc sống bằng cách ăn chay (vegetarian), chỉ ăn rau đậu, cây trái chứ
không ăn thịt động vật.

Ông quan niệm trong sinh mạng động vật có sự tiến hóa từ linh thức con người,
nên thân xác con vật khi chết, biến thành thức ăn cho con người thì cũng mang
theo trong đó linh hồn của con người. Vậy nên, sự tin tưởng vào luân hồi
(saṃsāra) của linh thức con người đã có ảnh hưởng rất nhiều đến nhân sinh
quan và vũ trụ quan, dẫn đến những thành quả phát minh khoa học và toán
học, âm nhạc, triết học của Pythagore. Trước ông, quan niệm này đã có trong
triết gia như Thales (624-546 BC).

Với quan niệm Vũ trụ luận khoa học, Thales loại trừ các yếu tố thần thoại khi
giải thích các hiện tượng thiên nhiên, và ảnh hưởng đến Platon, với quan niệm
hình thành nên Cộng hòa quốc, một quốc độ được hình thành hoàn toàn do ý
chí của con người chứ không có sự can thiệp nào của thần linh, như trong tác

Pythagore và thuyết luân hồi
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/pythagore-va-thuyet-luan-hoi-1.html



phẩm Republic của ông. Bài viết sẽ bắt đầu từ con người Pythagore, các lĩnh
vực ông đã th ành tựu. Quan niệm linh thức luân hồi, việc ăn chay, những ảnh
hưởng đến vũ trụ luận và nhân sinh quan của ông.

Chúng tôi sẽ trình bày theo tinh thần đối chiếu giữa các hệ tư tưởng chủ đạo
đương thời là Phệ-đà và Phật giáo, cùng dẫn chứng thêm một số triết gia Tây
phương chịu ảnh hưởng quan niệm của ông. Bài viết hoàn toàn không có ý định
phê phán hay đánh giá về các truyền thống tín ngưỡng hay các trường phái triết
học có liên quan đến phạm trù này.

Pythagore và thuyết luân hồi

Pythagore và thời đại

Pythagore sinh tại đảo Samos, vùng bờ biển phía Tây Hy Lạp, cha là thương gia,
mẹ là người ở đảo Samos. Thời trẻ tuổi, ông đến thành phố Crotone phía Nam Ý
để học và để trốn tránh Chính phủ chuyên chế Polycrates. Ở đây ông được học
với bậc thầy toán học kỳ tài đương thời là Thales. Lúc đó, Pythagore mới 16
tuổi. Thales rất thán phục về trí thông minh và tài năng của Pythagore. Ông đã
khuyên Pythagore đến Memphis ở Ai Cập học tập môn tế lễ với các thầy tư tế
nổi tiếng tài giỏi tại đó. Có lẽ ông đã học một số nguyên lý hình học, sau này là
cảm hứng để ông phát minh ra định lý toán học nổi tiếng mang tên ông ở tại nơi
đây.

Sau đó ông tiếp tục lên đường để tìm hiểu những gì tinh túy của những quốc gia
được xem là có sự phát triển về tư tưởng, triết học, số học... đương thời.
Pythagore đã đến Ấn Độ, Babilon, Ai Cập và đã ở lại những nơi đó nhiều năm.
Ông trở nên uyên bác trong hầu hết các lĩnh vực quan trọng: số học, hình học,
thiên văn, địa lý, y học, triết học khi tiếp nhận thêm những kiến thức thu thập
được từ các quốc gia này.

Đến lúc 50 tuổi, Pythagore mới trở về Tổ quốc của mình. Ông thành lập một
ngôi trường ở miền Nam Italy, nhận hàng trăm môn sinh, kể cả phụ nữ, với thời
gian học 5 năm gồm 4 bộ môn: Hình học, Toán học, Thiên văn, Âm nhạc. Chỉ
những học sinh giỏi vào cuối năm 3 mới được chính ông trực tiếp dạy.

Các học trò của Pythagore tự gọi mình là mathematikoi (nhà toán học). Họ sống
trong trường nội trú, không được sở hữu cá nhân và ăn chay theo thầy mình.
Các sinh viên khác sống tại các vùng gần đó cũng được cho phép tham gia vào
lớp học của Pythagore, được gọi là akousmatikoi (người nghe). Các sinh viên đó
được ăn thịt và có đồ sở hữu riêng.

Pythagore và thuyết luân hồi
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/pythagore-va-thuyet-luan-hoi-1.html



Theo Iamblichus, các học trò của Pythagore sống một cuộc sống theo quy định
sẵn với các môn học tôn giáo, các bữa ăn tập thể, tập thể dục, đọc và học triết
học. Âm nhạc được coi là nhân tố tổ chức chủ chốt của cuộc sống này: các môn
đồ cùng nhau hát các bài ca tụng Apollo; họ dùng đàn lyre để chữa bệnh cho
tâm hồn và thể xác, ngâm thơ trước và sau khi ngủ dậy để tăng cường trí nhớ.
Các mathematikoi được học chi tiết và tỉ mỉ hơn về triết học và toán học.

Còn nhóm ngoài, akousmatikoi, là những người chỉ được nghe giảng về các tiêu
đề rút gọn trong các lời dạy của Pythagore, và không được giảng giải rõ thêm.
Mathematikoi chú trọng nhiều tới việc hiểu tường tận vấn đề hơn akousmatikoi,
thậm chí tới mức không cần thiết như ở một số quy định và các nghi lễ tâm linh.

Đối với mathematikoi, trở thành môn đồ của Pythagore là vấn đề về bản chất
thiên phú và sự thấu hiểu bên trong. Akousmatikoi chỉ được nghe các bài giảng
do Pythagore đọc từ sau một bức màn. Họ không được phép nhìn thấy
Pythagore và không được dạy những bí mật bên trong của mọi sinh hoạt. Thay
vào đó, họ được truyền dạy các quy luật đối xử và đạo đức dưới hình thức khó
hiểu, những câu nói ngắn gọn ẩn giấu ý nghĩa bên trong.

Akousmatikoi coi trọng mathematikoi và xem đó là các môn đồ Pythagore chính
thống. Nhưng mathematikoi lại không coi akousmatikoi như vậy. Sau khi lính
của Cylon, một môn đồ bất mãn giết Pythagore và một số mathematikoi, hai
nhóm này hoàn toàn chia rẽ với nhau. Vợ Pythagore là Theano cùng hai cô con
gái lãnh đạo nhóm mathematikoi. Vợ ông, Theano, con gái của Brontinus, là
một nhà toán học. Bà được cho là người đã viết các tác phẩm về toán học, vật
lý, y học và tâm lý học trẻ em, dù không còn tác phẩm nào tồn tại đến ngày
nay.

Tác phẩm quan trọng nhất của bà được cho là về các nguyên lý trung dung. Ở
thời phụ nữ thường bị coi là vật sở hữu và chỉ đóng vai trò người nội trợ, nhưng
Pythagore đã cho phép phụ nữ có những hoạt động ngang quyền với nam giới
trong tổ chức của ông.

Pythagore nhà Toán học a2 + b2 = c2

Mọi người đều biết đến Pythagore là nhà toán học với định lý mang tên ông:

- Tổng diện tích của 2 hình vuông có cạnh góc vuông kề nhau (a và b) thì bằng
diện tích của hình vuông có cạnh là cạnh huyền của tam giác đó (c).

- Tổng bình phương của hai cạnh góc vuông thì bằng bình phương cạnh huyền
của tam giác vuông đó.

Pythagore và thuyết luân hồi
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/pythagore-va-thuyet-luan-hoi-1.html



- Công thức: a2 + b2 = c2

Lịch sử của Định lý Pythagore mang tên ông còn nhiều điều đáng tìm hiểu
thêm. Việc Pythagore đích thân chứng minh định lý này hay không vẫn còn
chưa chắc chắn, vì trong thời cổ đại, khám phá của học trò cũng thường được
gán với danh xưng của thầy. Văn bản đầu tiên đề cập tới định lý này có kèm tên
Pythagore xuất hiện năm thế kỷ sau khi ông qua đời.

Một điều đáng lưu ý là việc truyền dạy kiến thức cho học trò của ông,
Mathematikoi cũng như Akousmatikoi, là chỉ bằng khẩu truyền, tức chỉ qua lời
nói, chứ không được ghi chép bằng các ký hiệu hay ngôn ngữ. Điều này có
tương quan với sự truyền thừa tư tưởng và triết học Phệ-đà ở Ấn Độ, và cả đối
với giáo lý đạo Phật.

Được biết, tư tưởng Phệ-đà được quan niệm là sự khải thị (śruti) của Đấng tối
cao (Brahman). Đây là thẩm quyền tối cao. Sự truyền thừa đến các tầng lớp tối
ưu được cho là hàng Bà-la-môn chỉ qua sự khải thị bằng âm thanh (śabda), tức
là lời nói. Đến thời kỳ đạo Phật cũng vậy. Đức Phật giảng dạy giáo pháp giác
ngộ cho hàng đệ tử cũng bằng lời nói. Người nghe ứng dụng lời dạy đó vào việc
hành trì, tu tập chuyển hóa, đi đến giác ngộ. Lớp đệ tử đó được gọi là Thanh văn
(Śrāvaka). Mãi cho đến thời kỳ vua A Dục (Aśoka; 273 - 232 tr.TL), triều đại
Khổng Tước (孔雀 , S: Maurya), mới có chữ viết.

Pythagore và thuyết luân hồi

Pythagore tin tưởng có sự luân hồi, điều được cho biết qua nhiều thư tịch còn lại
đến bây giờ. Thuật ngữ metempsychosis được ghi nhận rất sớm trong tín
ngưỡng Orphic, mà người sáng lập là Orpheus, xuất hiện đầu tiên ở vùng
Thrace, được cho là thừa hưởng một nền văn minh bán khai, thuộc vùng biên
giới Tây bắc Hy Lạp… Sau này du nhập vào vốn từ vựng Anh ngữ là
transmigration hay reincarnation.

Thuật ngữ này đã có sự hạn chế của nó ngay trong nội hàm vì nó gắn liền với
linh hồn (soul), là đối tượng tái sinh hay luân hồi. Orpheus trong thần thoại Hy
Lạp là nhà thơ và nhạc sĩ. Vợ của ông mất sớm. Quá thương tiếc vợ, Orpheus đã
xuống âm phủ để tìm kiếm và gặp được bà, nhưng không thể đưa bà trở về trần
gian được.

Orpheus cho rằng linh hồn (soul) và thể xác (body) được kết hợp với nhau bởi
mối liên hệ không bình thường. Linh hồn (soul) thì thiêng liêng (divine), bất tử
(immortal ) và khao khát tự do (aspires to freedom); trong khi thể xác (body) bị
ràng buộc như tù nhân. Cái chết giải quyết mối liên hệ này, nhưng chỉ kìm hãm

Pythagore và thuyết luân hồi
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/pythagore-va-thuyet-luan-hoi-1.html

https://tapchinghiencuuphathoc.vn/


lại linh hồn tự do sau một thời gian ngắn, vì vòng quay sinh tử không có gì lay
chuyển được. Thế nên linh hồn tiếp tục cuộc hành trình của nó, qua lại giữa sự
hiện hữu riêng biệt không bị kiềm chế và sự tái sinh mới, đi quanh vòng tròn
rộng lớn của quy luật tất yếu, như là sự kết hợp của nhiều thân thể con người và
súc vật.1

Như thế, thuật ngữ metempsychosis chỉ được dùng trong ngữ cảnh triết học Hy
Lạp, nhưng cũng được các triết gia hiện đại như Schopenhauer2 và Kurt
Gödel3 sử dụng. Nó có một vai trò nổi bật trong tác phẩm Ulysses của James
Joyce và nó cũng có liên hệ với tư tưởng của Nietzsche.4

Một thuật ngữ khác đồng nghĩa đôi khi được dùng là Palingenesia. Triết gia Hy
Lạp có liên quan đến luân hồi (metempsychosis) sớm nhất chính là Pherecydes
xứ Syros,5 nhưng Pythagore, được biết là học trò của ông, là người khuếch
trương triết lý nổi bật này đầu tiên. Pythagore không phải là người phát kiến học
thuyết này và cũng chẳng phải đã du nhập từ Ai Cập, nhưng ông đã làm cho
chính mình nổi tiếng khi đưa quan niệm của Orphic từ miền Đông bắc Hellas
đến Magna Graecia và bằng vào việc nối kết những cộng đồng dành cho sự
quảng bá học thuyết đó.

Heraclides Ponticus đã kể lại câu chuyện rằng Pythagore tuyên bố ông đã trải
qua bốn kiếp sống trước đây và ông có thể kể ra chi tiết từng kiếp sống đó.
Trong một kiếp sống, theo Aulus Gellius kể lại, Pythagore là một kỹ nữ xinh đẹp.
Theo Xenophanes, Pythagore đã nghe được tiếng khóc của người bạn ông trong
tiếng sủa của con chó.6

Xenophanes chú ý đến câu chuyện Pythagore làm trung gian hòa giải thay cho
con chó bị đánh đập. Ông thú nhận rằng đã nhận ra trong tiếng kêu của con chó
là giọng nói của người bạn đã qua đời. Pythagore cho đó là tiếng nói của
Euphorbus, con trai của Panthus, đã mất trong trận chiến thành Trojan, cũng
như những cá tính khác của ông, là một thương gia, một kỹ nữ7 v.v...

Trong tác phẩm The Life of Apollonius of Tyana, Philostratus viết rằng
Pythagore không những chỉ biết rõ ông là ai, mà còn biết rõ ông đã từng là
người như thế nào.8 Thực ra, tầm quan trọng và sức nặng của học thuyết luân
hồi (metempsychosis) ở Tây phương là do sự thừa nhận của Plato.

Trong thần thoại Mạt thế luận (eschatological) khép lại tác phẩm Republic của
mình, Platon đã trình bày cách mà Er, con trai của Armenius, sống lại sau khi
chết 12 ngày và kể lại những bí ẩn của thế giới bên kia như thế nào. Er nói rằng
sau khi chết, nó đi vào tòa phán xét (Judgment) và thấy có những linh hồn
(soul) trở lại từ cõi trời (heaven), và họ bắt đầu với cảnh giới tương ứng với chọn

Pythagore và thuyết luân hồi
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/pythagore-va-thuyet-luan-hoi-1.html



lựa kiếp sống mới của họ, làm người hay loài vật. Er thấy linh hồn của Orpheus
biến thành con thiên nga, linh hồn Thamyras biến thành chim sơn ca, linh hồn
những con chim biết hót chọn sự tái sinh làm người, linh hồn của Atalanta chọn
tái sinh thành một lực sĩ danh giá.

Con người biến thành loài vật. Loài dã thú và súc vật đã được thuần hóa biến
đổi cho nhau. Sau khi chọn lựa, linh hồn được uống nước sông Lethe,9 rồi họ vụt
tắt như sao băng qua kiếp sống mới. Có nhiều huyền thoại và giả định về cùng
một ấn tượng trong những cuộc đối thoại khác như về Phaedrus, Meno, Phaedo,
Timaeus và về luật pháp. Chúng ta có thể tìm hiểu thêm về quan niệm linh hồn
đầu thai của Pythagore qua Platon, vì Platon chịu ảnh hưởng của Pythagore khá
nhiều.

Theo quan niệm của Plato, số lượng của linh hồn là cố định; do vậy, sự tái sinh
không phải là sự sáng tạo nên một linh hồn mới, mà chỉ là sự chuyển di từ thân
này đến thân khác.10 Nhưng quan niệm luân hồi (metempsychosis) của Plato
lại bị phản bác bởi nhiều học giả trong thời hiện đại, chẳng hạn như Marsilio
Ficino trong luận đề của ông Platonic Theology 17.3-4. Ở đó ông cho rằng ám
chỉ của Plato về luân hồi chỉ là phép phúng dụ (allegory).

Arthur Schopenhauer (1788-1860), nhà toán học kiêm triết gia người Đức nói về
luân hồi như sau: “Ta thấy rằng lý thuyết luân hồi khởi xuất từ thuở sơ khai,
trong thời kỳ vàng son của nhân loại, luôn luôn lan rộng trong nhân gian, được
coi là tín ngưỡng của phần lớn mà cũng là giáo lý của tất cả tôn giáo; ngoại trừ
tín ngưỡng của người Do Thái và hai tôn giáo xuất xứ từ hình thức thật tế nhị
của tín ngưỡng ấy (Hồi giáo và Cơ-đốc giáo).

Các thuyết luân hồi đã biến chuyển đến rất gần chân lý mà Phật giáo đề cập.
Như vậy, trong lúc Cơ-đốc giáo tự an ủi với ý tưởng sẽ tự gặp trở lại trong một
thế gian khác, trong thế gian ấy sẽ tìm lại trọn vẹn nhân cách của mình, và
cũng sẽ tự nhận ra tức khắc, thì theo các tôn giáo khác, sự gặp gỡ trở lại đã
diễn tiến nhiều lần, nhưng ta không nhận thức được.

Trong những kiếp tái sinh liên tục tái diễn, những người đã có liên quan mật
thiết hoặc có tiếp xúc ngay với nhau sẽ gặp lại trong một kiếp sống vị lai, cũng
lại có sự liên hệ với nhau hoặc y hệt, hoặc tương tự, và những tình cảm, thiện
hay ác, đối với nhau như trong kiếp sống này… Như được ghi chép nơi kinh Phệ-
đà và tất cả các kinh sách khác ở Ấn Độ, thuyết luân hồi được xem là nền tảng
của Bà-la-môn giáo và Phật giáo.

Cho đến nay, phần lớn các dân tộc Á Đông không phải Hồi giáo, hơn phân nửa
nhân loại, vẫn tin vững chắc vào thuyết luân hồi và đời sống thực tế hàng ngày

Pythagore và thuyết luân hồi
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/pythagore-va-thuyet-luan-hoi-1.html



vẫn chịu ảnh hưởng sâu sắc thuyết này. Đó cũng là tín ngưỡng của người Ai Cập
và từ Ai Cập, Orphée, Pythgore và Platon đã nhiệt liệt nhận lãnh. Theo như trên,
sự tin tưởng vào thuyết luân hồi tự nó là niềm tin quả quyết tự nhiên của con
người mỗi khi nghĩ đến vấn đề này mà không bị ám ảnh trước”. (The World As
Will And Idea).

Theo triết học Phệ-đà, tư tưởng cổ đại Ấn Độ, quan niệm luân hồi (saṃsāra)
mang ý nghĩa khác hơn. Đối tượng đi đầu thai, hay chịu luân hồi là Ātman. Theo
các nguồn thư tịch cổ xưa nhất thì Ātman có nghĩa là hơi thở (breath), như trong
Ṛg-veda X, 16, 3: Sūryam cākṣuḥ gacchatu, vātam ātmā. Đây là lời đọc trước
người chết, có nghĩa là “Nguyện cho con mắt người đi cùng với mặt trời, hơi thở
(ātmā) đi về cùng với gió”. Thế nên Ātman có nghĩa là hơi thở sinh động, sức
sống. Thế nên tinh thần hay hơi thở, thường được dùng trong ý nghĩa mà chúng
ta gọi là linh hồn (soul). Từ đó, Ātman thường được hiểu là sự sống (life), tinh
thần (spirit).

Từ linh hồn (soul) chỉ có một bước nhỏ để sang ngã (Self), và bước đó thường có
ý nghĩa cấu trúc ngữ pháp hơn là thực tế. Chúng ta đọc được trong Atharva-
veda IX, 5, 30: Ātmānaṃ pitāraṃ putraṃ paiitraṃ pitllmahaṃ, Jāyāṃ jānitrim
mātāraṃ ye priyās tān ūpa hvaye. “Chính tôi, (đối với) cha, con, ông nội, vợ,
mẹ, bất cứ người nào cũng là thân thiết. Tôi mong họ được như vậy”. Nhưng ở
đây ngã (Self) còn có thể được dịch là linh hồn (soul) hay người (person).

Lại nữa, trong Ṛg-veda IX, 113: Balām dādhānaḥ ātmāni, có nghĩa là đặt sức
mạnh trên chính mình.11 Và sn trở thành đại danh từ chuẩn mực chỉ cho tự
thân. Và từ đó có quan niệm chính Ātman, tự cái Ta chịu luân hồi (saṃsāra).
Ātma ở đây có thể dịch là tinh thần của cuộc sống. Nhưng trong một đoạn văn
khác, Ātman đơn giản biểu thị cho bản chất nội tại của vạn vật, và đặc biệt hơn
là của con người, để cuối cùng nó có nghĩa rất giống những gì các triết gia thời
trung cổ gọi là bản thể (quiddity), hay các triết gia Ấn Độ gọi là Idantā of things
(sự đâm chồi của vạn vật).

Như thế, chúng ta đã đọc trước tiên câu: ātmānam ātmanā, paśya, có nghĩa là
“Thấy cái ngã của mày bằng cái ngã của mày”; hoặc câu: ātmaiva hy ātmanaḥ
sākṣī, có nghĩa là “ngã chính là chứng nhân của ngã”. Trong ý nghĩa này, Ātman
về sau được dùng như là danh xưng của nhân vật cao nhất, là linh hồn của thế
giới, Đệ nhất nhân (Paramātman), như trong Śatap Brāhmaṇa XIV, 5,5,15: Sa vā
ayam ātmā, sarveṣāṃ bhūtānām adhipatiḥ, sarve-ṣāṃ bhūtānāṃ rājā. Có nghĩa
là: “Cái ngã đó là quyền lực tối cao của mọi hữu tình, nó là vua của tất cả các
loài”.12

Pythagore và thuyết luân hồi
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/pythagore-va-thuyet-luan-hoi-1.html



Và khi Ātman thể nhập vào Brahmā, là đạt đến Đại diệu lạc, là hoàn tất tiến
trình luân hồi (saṃsāra). Còn gọi là thể nhập tự ngã, Tiểu ngã (Ātman) vào Đại
ngã (Brahama).

Đến thời Đức Phật, quan niệm này có phần khác hơn nữa. Theo đạo Phật, chúng
sinh được sanh ra từ bào thai của nghiệp (S: karmayoni). Chính hành động hay
nghiệp (karma) của chúng sinh trong quá khứ là cái bào thai nuôi dưỡng và tạo
điều kiện để tái sanh. Cha mẹ cấu hợp nền tảng vật chất. Như vậy, trước chúng
sanh có chúng sanh. Trước một chúng sanh trong kiếp hiện tại phải có một
chúng sanh trong kiếp quá khứ.

Lúc thọ thai, chính nghiệp (karma), tức hành vi của con người, đã tạo điều kiện
cho thức (vijñāna) đầu tiên làm nguồn sống cho thai bào. Nếu cha và mẹ gặp
nhau mà không nhằm thời kỳ thọ thai của mẹ và không có một chủng tử (S:
gandharva; P: gandhabba; Hán: 乾闥婆 ) thì không có mầm sống. Nếu cha mẹ
gặp nhau trong thời kỳ thọ thai của mẹ mà không có sự phối hợp của một
chủng tử (gandharva) thì cũng không có mầm sống. Nếu cha mẹ gặp nhau
nhằm thời kỳ thọ thai của mẹ và có một chủng tử thì có mầm sống...13

Gandharva ở đây không phải là một vị trời hay một bà mụ có bổn phận chứng
kiến việc thọ thai, mà chỉ là một chủng tử, hay yếu tố nòng cốt trong bào thai.
Thuật ngữ gandharva chỉ có ý nghĩa trong trường hợp đặc biệt này thôi. Không
nên lầm lẫn với một linh hồn trường cửu.14 Có sự tái sanh ở chỗ này tất nhiên
phải có một chúng sanh chết ở một nơi nào khác.

Nói một cách chính xác, sự sanh ra của một chúng sanh, tức sự cấu hợp của
ngũ uẩn (khandhanam patubhavo), hay những hiện tượng tâm-vật-lý trong kiếp
hiện tại, chuyển tiếp liền theo cái chết của một chúng sanh vừa qua đời, cũng
giống như ta thường nói, khi mặt trời lặn ở một nơi tức là mặt trời mọc ở một nơi
khác.

Câu nói có vẻ bí hiểm ấy có thể rõ ràng và dễ hiểu hơn nếu ta hình dung đời
sống như một lượn sóng, chứ không phải như một đường thẳng. Lượn sóng nổi
lên, rồi hạ xuống để bắt đầu một lượn sóng mới. Tuy hai lượn sóng khác nhau
nhưng không có một thời gian gián đoạn. Sanh và tử chỉ là hai giai đoạn trong
một tiến trình. Sanh rồi tử, tử rồi sanh, sự luân lưu bất tận sanh-tử, tử-sanh của
chuỗi dài những kiếp sống gọi là luân hồi (saṃsāra). Saṃsāra, luân hồi, theo
đúng nghĩa uyên nguyên của danh từ, là cuộc đi thênh thang bất định và không
ngừng.

Trong Atthasālinī, ngài Buddhaghosa định nghĩa danh từ saṃsāra như sau:
Khandhanam patipati dhatu-ayatanana ca Abbhocchinam vattamana samsaro ti

Pythagore và thuyết luân hồi
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/pythagore-va-thuyet-luan-hoi-1.html



pavuccati.15 Nghĩa là, saṃsāra, luân hồi, là sự tiếp diễn không ngừng của ngũ
uẩn, tứ đại và lục căn. Chấm dứt luân hồi (saṃsāra) chính là giải thoát, là cảnh
giới Niết-bàn. Làm thế nào để đạt đến cảnh giới này? Đó là giáo lý mà Đức Phật
đã giảng giải suốt 49 năm, từ khi Ngài chứng ngộ đến khi nhập diệt. Đó cũng
chính là lý tưởng, là mục đích tối hậu của người tu học Phật pháp.

Vấn đề ăn chay

Trong một đoạn tự truyện giấu tên về Pythagore được ‘lưu trữ’ bởi Photius, cũng
đề cập đến thuyết luân hồi: “Pythagore tránh không ăn thịt động vật do vì niềm
tin cứng nhắc vào sự luân hồi (transmigration), và cũng vì thức ăn từ thịt đòi hỏi
sự tiêu hóa rất nhiều, và quá nhiều chất béo. Họ cũng tránh dùng đậu (bean), vì
khiến đầy hơi, và những lý do khác”.

Và trong một phát biểu khác: “Pythagore xác định rằng con người có thể phát
triển theo ba cách: trước hết, bằng sự đối thoại với Thượng đế (God), vì đối với
các ngài, không ai có thể tiếp cận các ngài được trừ phi tránh xa các việc ác, noi
gương các bậc Thánh, thậm chí tiêu dung trong công hạnh các ngài; thứ hai,
bằng tài năng, đó là đức tính của Thánh nhân; thứ ba, bằng niềm khát khao cho
sự thoát ly thanh thản nhẹ nhàng linh hồn ra khỏi thể xác, như là kết quả từ sự
rèn luyện để thăng hoa linh hồn như khởi đầu giấc mơ thần thánh...”16

Nơi mô tả này, có một trình bày về khả năng tồn tại của linh hồn khi tách lìa
hẳn với thân xác, có một điềm báo trước trong giấc mơ, mối liên hệ giữa học
thuyết luân hồi (transmigration) và sự kiêng cữ của người ăn chay. Còn có
những đề cập đến kỷ luật rèn luyện để thăng hoa, khích lệ tái sinh trong đời
sống cao hơn và xa lìa hẳn con đường ác.

Diogenes Laertius nêu lên rằng con đường tái sanh có mối liên hệ mật thiết với
ký ức, như chúng ta có thể thấy trong một truyện ngụ ngôn, Pythagore đã chọn
trí nhớ khi ông từ chối sự bất tử. Mặc dù sự chọn lựa này hàm ý rằng lẽ ra ông
phải chết, nhưng chính trí nhớ là chìa khóa dẫn đến sự bất tử để vượt qua mê
hồn trận.

Lại nữa, trí nhớ được nhấn mạnh bởi Iamblichus và Porphyry như là tiến trình
của hồi tưởng. Và ký ức này có liên quan đến sự thực hành, liên quan đến mệnh
lệnh đạo đức, chẳng hạn như kính trọng Nhất thể, đó là sống thực hành phép ăn
chay (vegetarianism).17

Quan niệm ăn chay của Pythagore có phần nào tương đồng với quan niệm của
Kỳ-na giáo (Jainism). Các môn đệ Kỳ-na giáo tin rằng tất cả các sinh vật dù là
loài vi sinh (micro-organism) cũng có linh hồn, và chúng có một hay nhiều giác

Pythagore và thuyết luân hồi
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/pythagore-va-thuyet-luan-hoi-1.html



quan ngoài năm giác quan. Nên các đệ tử Kỳ-na giáo làm mọi điều có thể để
giảm thiểu sự tổn hại đến đời sống sinh vật.

Hầu hết những tín đồ Kỳ-na giáo sùng kính đều không ăn rau củ, vì họ cho rằng
rau củ chứa đựng nhiều loài vi sinh vật hơn so với các thứ rau khác. Thế nên họ
chỉ ăn đậu và trái cây, mà việc trồng trọt những thứ ấy không phải dính líu đến
việc sát hại quá nhiều vi sinh vật. Các thực phẩm được chế biến từ súc vật chết
cũng không được sử dụng, vì khi một sinh vật bị chết, một số vi sinh vật (được
xem như là decomposers - vi khuẩn hoặc nấm làm cho chất hữu cơ mau thối
rữa) sẽ tái tạo trong cơ thể để phân hủy cơ thể, và khi ăn thịt động vật chết, sự
xung đột từ việc phân hủy không thể nào tránh khỏi.

Các đạo sĩ Kỳ-na giáo thường tuyệt thực, và khi qua năng lực siêu nhiên mà họ
biết rằng mạng sống của họ còn rất ngắn thì họ bắt đầu tuyệt thực cho đến
chết.18 Đặc biệt có một số người chỉ sống bằng trái cây (fruitarian).19 Mật ong
không được dùng, vì mật ong tổng hợp nhiều thứ như trứng, chất bài tiết, xác
ong chết và nước bọt của ong.

Một số đạo sĩ Kỳ-na giáo không sử dụng phần thảo mộc sinh trưởng dưới đất
như rễ cây và các loại củ, vì những vi sinh vật có thể bị tổn hại khi rễ và củ bị
nhổ lên.20

Phật giáo có câu chuyện Thảo hệ Tỷ-khưu (草系比丘 ; S: Kuśa-vandhana), Tỷ-
khưu bị trói bằng cỏ. Nhưng đây là thí dụ để nhấn mạnh việc Tỷ-khưu nghiêm
giữ giới cấm. Trong Đại trang nghiêm kinh luận, quyển 3 có ghi: Có vị Tỷ-khưu
đi giữa đường gặp giặc cướp, chúng liền dùng cỏ tươi trói họ lại, vì sợ làm đứt sự
sống của cỏ nên các Tỷ-khưu không dám cởi trói.

Câu chuyện này được dùng để ví dụ việc giữ gìn giới cấm một cách nghiêm
chỉnh của hàng xuất gia trong đạo Phật.

Ảnh hưởng đến vũ trụ luận

Niềm tin về luân hồi (metempsychosis) của linh hồn và chủ trương ăn chay của
Pythagore đã có ảnh hưởng đến quan niệm về vũ trụ. Theo sử gia người Hy Lạp
Diogenes Laertius, Pythagore là người đầu tiên dùng thuật ngữ kosmos để chỉ
cho vũ trụ (universe). Và Pythagore chính là người đầu tiên công bố rằng thế
giới là hình tròn.21

Giải thích theo từ nguyên học (etymology), kosmos là một cấu trúc (structure)
mang tính hài hòa (harmony), có tổ chức (organisation) theo trật tự tự nhiên
(natural). Vậy nên vũ trụ luận theo Pythagore là một toàn thể hài hòa, trong đó

Pythagore và thuyết luân hồi
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/pythagore-va-thuyet-luan-hoi-1.html



các hiện tượng thiên nhiên, các vật thể, các hình thái được tạo nên v.v... đều
được sắp xếp thành một trật tự cân đối hài hòa. Ắt hẳn đây là quan niệm tiến bộ
đương thời về vũ trụ luận. Từ đây đã ảnh hưởng đến các thế hệ triết gia về sau,
gần nhất là Plato mà chúng ta thấy rõ nhất qua tác phẩm Cộng hòa quốc (The
Republics) của ông.

Nhưng rồi theo thời gian, cũng bị chìm lắng trong các hệ tư tưởng duy lý khác.
Mãi cho đến thời Giordano Bruno (1548-1600), người Ý, là triết gia, nhà toán
học, thiên văn học, đưa ra những học thuyết tán thành khoa học hiện đại của
Copernic, đó là thuyết vũ trụ vô hạn (infinite universe) và thế giới đa phương
(multiplicity of worlds), trong đó ông phản đối thuyết địa tâm truyền thống
(geocentric; earth-centred), và với trực giác, ông tán thành và khuếch trương
thuyết nhật tâm (heliocentric; sun-centred) của Copernic. Quyết định này đã
dẫn đến cái chết đầy bi tráng của Bruno, vì ông không khoan nhượng quan
niệm phi lý của Giáo hội La-mã lẫn Giáo hội Cải cách đương thời.

Sau đó là Galileo Galilei (1564-1642), người đưa ra thuyết tất cả các hành tinh
kể cả trái đất, đều quay quanh mặt trời, tán thành chủ thuyết của Copernic đã
gây tranh cãi trong giới thiên văn học. Quan điểm địa tâm (các hành tinh quay
quanh trái đất) đã là chủ thuyết thống trị từ thời Aristotle, và sự tranh cãi nảy
sinh sau khi Galileo trình bày thuyết nhật tâm như một minh chứng, khiến Giáo
hội La-mã cấm tuyên truyền nó như một sự thực đã được chứng minh.

Galileo cuối cùng bị ép buộc phải từ bỏ thuyết nhật tâm của mình và sống
những ngày cuối đời trong cảnh bị quản thúc tại gia theo lệnh của tòa án dị giáo
La-mã. Phải hơn 10 thế kỷ sau mới lóe sáng trở lại một vũ trụ quan tiến bộ
tưởng chừng đã biến mất hẳn trong bầu trời phương Tây.

Thích Nhuận Châu

Nguồn: https://giacngo.vn

___________________

(1) Linforth, Ivan M. (1941) The Arts of Orpheus, Arno Press, New York, OCLC
514515. Long, Herbert S. (1948) A Study of the doctrine of metempsychosis in
Greece, from Pythagoras to Plato (Long’s 1942 PhD dissertation) Princeton, New
Jersey, OCLC 1472399.

(2) Schopenhauer, A: “Parerga und Paralipomena” (Eduard Grisebach edition),
On Religion, Section 177.

(3) Gödel Exhibition: Gödel’s Century.

Pythagore và thuyết luân hồi
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/pythagore-va-thuyet-luan-hoi-1.html

https://giacngo.vn/


(4) Nietzsche and the Doctrine of Metempsychosis, in J. Urpeth & J. Lippitt,
Nietzsche and the Divine, Manchester: Clinamen, 2000.

(5) Schibli, S., Hermann, Pherekydes of Syros, p. 104, Oxford Univ. Press 2001.

(6) Diogenes Laërtius, viii. 36.

(7) Porphyry, Vit. Pyth. 26; Pausanias, ii. 17; Diogenes Laërtius, viii. 5; Horace,
Od. i. 28,1. 10. (8) Flavius Philostratus, The Life of Apollonius of Tyana, tr. F. C.
Conybeare, Vol. 2, London, 1912, Book VI, p. 39.

(9) Tương đương trong dân gian thường truyền nhau sau khi chết, linh hồn đến
gặp Diêm vương. Sau khi Diêm vương luận tội xong, bèn cho ăn Cháo lú rồi mới
cho đi đầu thai. Chuyện này có lẽ ảnh hưởng truyền thống Trung Hoa. Trong
thần thoại Hy Lạp, Lethe là một trong 5 con sông ở địa ngục Hades. Còn gọi là
Ameles potamos (Dòng nước lãng quên). Sông Lethe chảy quanh hang động
Hypnos và đi qua các luyện ngục, nơi mà các linh hồn sau khi đã uống Dòng
nước lãng quên xong liền mất hết ký ức, kinh nghiệm và trí nhớ. Lethe cũng là
tên của một vị thần Hy Lạp, chủ của sự lãng quên.

(10) Republic X, 611. The Republic of Plato By Plato, Benjamin Jowett Edition: 3
Published by Clarendon press, 1888.

(11) Max Müller, The Six Systems of Indian Philosophy, 1919, Bombay, Calcutta,
and Madras.

(12) Sđd, tr. 84-86.

(13) Majjhima Nikāya (Trung bộ kinh), Mahatanhasamkhaya sutta, số 38.

(14) Sđd.

(15) Atthasālinī (Pāli) do ngài Phật Âm (Buddhaghosa) biên soạn trong truyền
thống A-tỳ-đạt-ma Nam phương Thượng tọa bộ (Theravāda Abhidharma). Bản
dịch tiếng Anh là The Expositor hay Providing the Meaning. Trong đó ngài Phật
Âm giải thích những thuật ngữ có trong Dhammasangani, một bản kinh trong
tạng Nam truyền.

(16) Guthrie, K.S., Pythagorean Sourcebook, tr. 138.

(17) James Luchte, Wandering Souls: The Doctrine of Transmigration in
Pythagorean Philosophy. Manuscript was published with some variations by
Bloomsbury, 2009.

Pythagore và thuyết luân hồi
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/pythagore-va-thuyet-luan-hoi-1.html



(18) Vegetarianism Good for The Self and Good for The Environment at The Jain
Study Circle.

(19) Matthews, Warren: World Religions, 4th edition, Belmont:
Thomson/Wadsworth 2005, p. 180. ISBN 0-534-52762-0.

(20) “Jainism” at JainUniversity.org

(21) Diogenes Laertius, The Lives and Opinions of Eminent Philosophers, Tsl. By
C.D Yongle, Book VIII.

TÀI LIỆU THAM KHẢO

- Max Müller, The Six Systems of Indian Philosophy, 1919, Bombay, Calcutta,
and Madras.

- Tuệ Sỹ, A-tỳ-đạt-ma Câu-xá, tập I, II. NXB. Phương Đông, 2012.

- Majjhima Nikāya, Mahatanhasamkhaya sutta, số 38. HT.Thích Minh Châu dịch.

- Chambers, Dictionary of Etymology, Ed. Robert K Barnart. 1988.

- William Keith Chambers Guthrie, (1978), A history of Greek philosophy,
Volume 1: The earlier Presocratics and the Pythagoreans, page 173. Cambridge
University Press

- Smith, William, ed. (1867). Dictionary of Greek and Roman Biography and
Mythology.

- Riedweg, Christoph (2005). Pythagoras: His Life, Teaching and Influence.
Cornell University. pp. 5-6, 59, 73.

- Flavius Philostratus, The Life of Apollonius of Tyana, trad. F. C. Conybeare, vol.
2, London, 1912, Book VI, p. 39.

Pythagore và thuyết luân hồi
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/pythagore-va-thuyet-luan-hoi-1.html


