
Quá trình cải đạo và nhận định của cư sĩ
Ambedkar về Phật giáo

ISSN: 2734-9195   14:33 06/12/2021

Thích Quảng Đạt Giáo hội Phật giáo Việt Nam tỉnh Phú Yên Tạp chí
Nghiên cứu Phật học Số tháng 11/2021

DẪN NHẬP Lịch sử Ấn Độ đã ghi nhận Bhimrao Ramji Ambedkar như
một nhà cách mạng can trường, đầy dũng khí, góp phần to lớn thay
đổi cục diện xã hội Ấn Độ đương thời; ông cũng là vị đại cư sĩ có nhiều
cống hiến cho Phật giáo, để tôn giáo này có thể tiếp tục tồn tại và
phát triển một cách chân chính, vững vàng giữa những làn sóng
phong hóa của các hệ tư tưởng Ấn Độ đã “cố thủ” qua hàng nghìn
năm. Bài viết nhằm mục tiêu tìm hiểu về hành trạng của B.R
Ambedkar và những đóng góp của ông cho quá trình phục hưng của
Phật giáo tại vùng đất Ấn Độ cũng như Phật giáo thế giới. Qua bài viết
này, chúng tôi mong muốn cùng quý độc giả đóng góp thêm những
luận bàn về định hướng trong sự phát triển của đạo Phật và Phật giáo
Việt Nam trong hiện tại và tương lai. Chú thích: D.R Ambedkar:
Doctor Ambedkar/Tiến sĩ Ambedkar B.R Ambedkar: Bhimrao Ramji
Ambedkar C. Queen: Christopher Queen “Những người không được
chạm đến”: Cụm từ dùng để chỉ những người thuộc tầng lớp hạ tiện
trong xã hội Ấn Độ. “Không được chạm đến” vì các tầng lớp khác cho
rằng việc chạm phải những người này làm họ trở nên ô nhiễm, bất
tịnh. V: Viết tắt: Tiếng Việt P: Viết tắt: Tiếng Pali S: Viết tắt: Tiếng
Sankrit Từ khóa: Bhimrao Ramji Ambedkar, Ambedkar, Cư sĩ
Ambedkar, Phật giáo,…

Quá trình cải đạo và nhận định của cư sĩ Ambedkar về Phật giáo
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/qua-trinh-cai-dao-va-nhan-dinh-cua-cu-si-ambedkar-ve-phat-giao.html



I. XÃ HỘI ẤN ĐỘ TRONG THỜI KÌ CỦA AMBEDKAR

Ấn Độ là quốc gia có sự phân biệt giai cấp(1) rõ rệt trong xã hội, từ trong lịch sử
cho đến thời kì hiện đại. Xã hội Ấn Độ gồm 4 tầng lớp theo thứ tự từ cao đến
thấp, như sau:

1 – “Brahmana”(2): Tầng lớp tu sĩ, nhà tôn giáo.

2 – “Ksatriya”: Tầng lớp chính trị gia, nguyên thủ quốc gia.

3 – “Vaisya”: Tầng lớp thương gia.

Quá trình cải đạo và nhận định của cư sĩ Ambedkar về Phật giáo
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/qua-trinh-cai-dao-va-nhan-dinh-cua-cu-si-ambedkar-ve-phat-giao.html



4 – “Sudra”(3): Tầng lớp nông dân.

Ngoài ra, còn có những người Dalit(4)- những người thuộc tầng đáy của xã hội
Ấn Độ, không được xếp vào sự phân chia giai cấp nào cả. Theo truyền thống
đạo Bà La Môn (được gọi là Hindu giáo từ thời kì Ấn Độ bị Pháp thuộc), tầng lớp
này hoàn toàn không có nhân quyền, đối đế như không được tham gia các lễ
hội, nghi thức, không được đến các đền thờ, không được sử dụng các lợi ích
công cộng.(5) Ambedkar thuộc tầng lớp Dalit này.

II. SƠ LƯỢC TIỂU SỬ AMBEDKAR

1. Hành trạng Ambedkar

Bhimrao Ramji Ambedkar (1891-1956), là một học giả, một nhà cách mạng xã
hội và một nhà lãnh đạo đã cống hiến cả đời mình để xóa bỏ bất bình đẳng xã
hội ở Ấn Độ. Ông đã tái lập một xã hội Ấn Độ bình đẳng, trở thành một quốc gia
mang lại nhiều cơ hội hơn cho những người giai cấp thấp bị thiệt thòi trong quá
khứ.

Ông sinh ra tại thị trấn quân sự Mhow, nay thuộc Madhya Pradesh vào ngày 14
tháng 4 năm 1891. Năm 1894, gia đình Babasaheb chuyển đến Satara ở
Maharashtra, và mẹ ông qua đời ngay sau khi gia đình họ chuyển đến Satara.

Trong thời gian được đi học, giáo viên của ông, Mahadev Ambedkar, một người
Bà La Môn, rất thích anh và đã đổi họ của anh từ “Ambavadekar” thành họ của
chính anh “Ambedkar” trong học bạ.

Năm 1897, gia đình Babasaheb chuyển đến Bombay. Năm 1906, khi mới 15
tuổi, Ông kết hôn với Ramabai, 9 tuổi. Tuy nhiên, điều nàyđã không ngăn cản
ông theo đuổi học tập khi ông vượt qua kỳ thi trúng tuyển năm 1907 và vào
trường Cao đẳng Elphinstone vào năm sau, trở thành người đầu tiên trong cộng
đồng những người hầu như không có cơ hội để làm được điều đó.

Đến năm 1912, ông lấy bằng “Kinh tế và Khoa học Chính trị tại Đại học
Bombay” và làm việc cho chính phủ của bang Baroda. Điều này đã mở ra con
đường mới cho Babasaheb khi ông có cơ hội tiếp tục theo học Cao học tại Đại
học Columbia, Hoa Kỳ vào năm 1913.

Ông thi đậu bằng Thạc sĩ vào tháng 6 năm 1915. Năm 1918, ông trở thành Giáo
sư Kinh tế Chính trị tại Trường Cao đẳng Thương mại và Kinh tế Sydenham ở
Bombay và mặc dù rất nổi tiếng với sinh viên của mình, ông vẫn phải đối mặt
với sự kỳ thị từ các đồng nghiệp của mình.

Quá trình cải đạo và nhận định của cư sĩ Ambedkar về Phật giáo
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/qua-trinh-cai-dao-va-nhan-dinh-cua-cu-si-ambedkar-ve-phat-giao.html



Là một nhà hoạt động xã hội, Ambedkar không ngừng đấu tranh giành công lý
cho những người giai cấp thấp trong những năm sau đó, với tư cách là một luật
sư hành nghề và là một nhà cải cách xã hội.

Vào ngày 13 tháng 10 năm đó, ông tuyên bố ý định chuyển sang một tôn giáo
khác và kêu gọi các tín đồ của mình rời khỏi Ấn Độ giáo.

Ấn Độ trở thành một quốc gia độc lập vào ngày 15 tháng 8 năm 1947 và
Babasaheb Ambedkar được bổ nhiệm làm Bộ trưởng Luật Liên minh và Chủ tịch
Ủy ban Soạn thảo Hiến pháp, được giao trách nhiệm viết bản Hiến pháp mới của
Ấn Độ.

Hội đồng Lập hiến đã chính thức thông qua dự thảo Hiến pháp vào ngày 26
tháng 11 năm 1949 và công trình vĩ đại nhất của B.R Ambedkar, Hiến pháp Ấn
Độ, đã trở thành đường lối hoạt động của Ấn Độ vào ngày 26 tháng 1 năm
1950. Granville Austin mô tả Hiến pháp Ấn Độ là "tài liệu xã hội đầu tiên và
quan trọng nhất".

Đấu tranh là một phần trong cuộc đời của B.R Ambedkar vì ông phải nỗ lực cho
mọi thứ mà mình đạt được. Ông được nhớ đến vì cuộc trường chinh của mình
cho một trật tự xã hội mới, khiến Ấn Độ trở thành một quốc gia bình đẳng.(6)

2. Tác phẩm tiêu biểu của Ambedkar

D.R Ambedkar đã viết một số tác phẩm phê bình về sự bất bình đẳng của chế
độ phân biệt chủng tộc, ủng hộ tầng lớp Dalits. Dưới đây là một số tác phẩm
phê bình của ông:

1. “Annihilation of Caste”, xuất bản năm 1990

Văn bản này là một bài phát biểu mà Ambedkar được cho là đã đưa ra vào năm
1936 cho một nhóm những người cải cách theo giai cấp tự do của người Hindu.
Tuy nhiên, sau khi đọc bài phát biểu, họ đã thu hồi lời mời của ông. Đây là một
trong những tác phẩm tiêu biểu nhất của Ambedkar và nên được đọc bởi bất kỳ
ai quan tâm đến việc nghiên cứu triết lý cốt lõi của ông.

2. “The Essential Writings of B.R.Ambedkar”, xuất bản năm 2002

Cung cấp một lời giới thiệu quan trọng, cuốn sách này là tập hợp các bài viết
được biên tập kỹ lưỡng, được chọn lọc kỹ lưỡng của B.R Ambedkar. Nó phục vụ
như một hướng dẫn tuyệt vời cho sự phát triển của tư tưởng của ông và nên là
tài liệu tham khảo sẵn sàng về các tác phẩm quan trọng nhất của Ambedkar
cho sinh viên và nhà nghiên cứu khoa học chính trị, lịch sử và xã hội học. Nó

Quá trình cải đạo và nhận định của cư sĩ Ambedkar về Phật giáo
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/qua-trinh-cai-dao-va-nhan-dinh-cua-cu-si-ambedkar-ve-phat-giao.html



cũng sẽ quan tâm đến tất cả những người đối phó với các giai cấp, bộ lạc và
tầng lớp xã hội theo lịch trình.

3. “Who Were the Shudras? How They Came to be the Fourth Varna in the Indo-
Aryan Society”, ấn hành 1946

Cuốn sách này là một trong những tác phẩm đầu tiên của Ambedkar nhằm lật
tẩy sự phi lý thuộc địa của lý thuyết Aryan/Không phải Aryan. Một số đoạn trích
từ cuốn sách đang làm sáng tỏ vị trí của Ambedkar trong vấn đề đẳng cấp và
cung cấp sự điều chỉnh khóa học rất cần thiết về mặt diễn thuyết công khai ở
Ấn Độ.

4. “The Untouchables; Who Were They? And Why They Became Untouchables”,
ấn hành 1948

Nội dung là phần tiếp theo của cuốn "Who Were the Shudras?" ở trên. Cuốn
sách này trình bày chi tiết về sự hình thành tầng lớp Dalit – tầng lớp “không thể
chạm đến”.

5. “Against the Madness of Manu: B.R Ambedkar's Writings on Brahmanical
Patriarchy”, ấn hành 2013

Nội dung trình bày về quy ước lớn của tầng lớp Brahman đương thời khẳng định
niềm tin vào “endogamy(7)” vì lợi ích quốc gia, và áp đặt các quy tắc mới cho
phụ nữ Brahman. Trong bài báo năm 1916 Castes in India, Ambedkar, 25 tuổi,
đã đưa ra cái nhìn sâu sắc rằng chế độ đẳng cấp phát triển mạnh nhờ sự kiểm
soát của nó đối với phụ nữ và đẳng cấp là sản phẩm của nội dung bền vững. Kể
từ đó, cho đến khi ông thực hiện Dự luật Bộ luật Hindu, tìm cách cực đoan hóa
quyền của phụ nữ vào những năm 1950, Ambedkar đã triển khai một loạt các
lập luận để đưa ra trường hợp của mình chống lại Bà La Môn giáo và chế độ phụ
hệ của nó.

Quá trình cải đạo và nhận định của cư sĩ Ambedkar về Phật giáo
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/qua-trinh-cai-dao-va-nhan-dinh-cua-cu-si-ambedkar-ve-phat-giao.html



III. NGUYÊN NHÂN AMBEDKAR ĐẶT NIỀM TIN VÀO
PHẬT GIÁO(8)

Ngày 14 tháng 10 năm 1956 là một mốc son quan trọng trong lịch sử của người
dân Ấn Độ. Ambedkar cùng với 365.000 người Dalit tuyên bố thoát khỏi những
ràng buộc của Ấn Độ giáo và đón nhận một tôn giáo mới – Phật giáo. Việc
Ambedkar cải đạo sang Phật giáo đánh dấu một bước ngoặt quan trọng cho xã
hội Ấn Độ, khi những người tầng lớp thấp như Dalit bắt đầu có động lực đấu
tranh cho tiếng nói riêng trong xã hội.

“Tôi nói với tất cả các bạn rất cụ thể, tôn giáo là dành cho con người chứ không
phải con người là tôn giáo.” – Ambedkar đã phát biểu như vậy với những người
Mahars ở Mumbai vào tháng 5 năm 1936, giải đáp cho thắc mắc tại sao ông coi
đó là “Con đường tốt nhất để giải phóng”, Ambedkar nói: “Để được đối xử như
con người, hãy chuyển đổi chính mình”.

Tuy nhiên, việc chuyển sang Phật giáo của ông không phải là ngẫu nhiên. Ông
đã dành thời gian 20 năm để suy nghĩ về tôn giáo nào phù hợp với yêu cầu của
mình nhất. Theo giải thích của giáo sư Gauri Vishwanathan, Ambedkar rõ ràng

Quá trình cải đạo và nhận định của cư sĩ Ambedkar về Phật giáo
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/qua-trinh-cai-dao-va-nhan-dinh-cua-cu-si-ambedkar-ve-phat-giao.html



không muốn phản bội các nếp gấp của “Ấn Độ” ngay cả khi ông quyết định
chuyển sang một tôn giáo khác. Tuy nhiên, bác bỏ ý tưởng cải đạo sang Hồi
giáo hoặc Cơ đốc giáo, ông đã chọn Phật giáo sau một quá trình dài suy ngẫm
về tôn giáo. Theo học giả Adrija Roychowdhury, Ambedkar lựa chọn Phật giáo
thay vì một tôn giáo nào khác chính bởi những nguyên nhân sau:

1. Cải đạo sang Phật giáo là phương pháp phản đối chính
trị

Quá trình cải đạo của Ambedkar được giới phê bình nhận định rằng: “Thực tế đó
là một trò đóng thế chính trị”.

Ambedkar từ lâu đã yêu cầu các cơ quan bầu cử riêng biệt cho những người
“không thể chạm tới”, như một biện pháp bảo vệ chống lại sự cai trị của đa số
người theo đạo Hindu. Tuy nhiên, sau nhiều lần bị kích động, ông đã từ bỏ yêu
cầu của mình trong Hiệp ước Poona năm 1932, được ký kết bởi Ambedkar cùng
với Pandit Madan Mohan Malviya để phá vỡ sự phản đối của Gandhi chống lại
yêu cầu của cử tri riêng biệt. Một số nhà phê bình như nhà xã hội học Gail
Omvedt cho rằng việc Ambedkar chuyển sang Phật giáo là một cuộc phản
kháng chính trị, nhằm vào sự thất vọng của ông khi không thể có được các cơ
quan bầu cử riêng biệt cho những người không thể chạm tới.

2. Cải đạo sang Phật giáo là cách để chống lại Ấn Độ
giáo

Trải nghiệm đầu tiên của Ambedkar về sự phân biệt giai cấp xảy ra khi ông ấy
còn đi học. Mặc dù có được các bằng cấp giáo dục danh giá từ khắp nơi trên thế
giới, nhưng ông không ngừng tranh đấu với sự áp bức của chế độ bất bình đẳng
trong mọi giai đoạn của cuộc đời mình. Do đó, chúng ta có thể nhận định một
lần nữa rằng: Sự cải đạo sang Phật giáo của ông là kết quả của một quá trình
nghiên cứu lâu dài và nghiêm túc.

Theo Ambedkar, Ấn Độ giáo đã không đảm bảo được các quyền cơ bản của con
người. Ambedkar nói trong bài phát biểu của mình ở Mumbai: “Xã hội Hindu
không đưa ra sự bình đẳng trong đối xử, nhưng điều tương tự có thể dễ dàng
đạt được bằng cách cải đạo.”

Hơn nữa, trong những năm lớn lên của ông ấy, có một số biểu tượng văn hóa đã
ảnh hưởng đến quyết định của anh ấy. Ví dụ, như được thảo luận với Gauri
Vishwanathan(9) - vị tử đạo Dalit ở Nam Ấn vào thế kỷ XII; Nandanar có ảnh
hưởng mạnh mẽ đến ông. Ông đã khởi xướng một làn sóng phản đối về nhân

Quá trình cải đạo và nhận định của cư sĩ Ambedkar về Phật giáo
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/qua-trinh-cai-dao-va-nhan-dinh-cua-cu-si-ambedkar-ve-phat-giao.html



quyền trong việc thờ cúng dành cho những người “không thể chạm tới”. Một
nhân vật lịch sử khác có ảnh hưởng đến Ambedkar là vua Ashoka(10), người
chuyển sang Phật giáo sau trận chiến Kalinga được biết đến là người đã khởi
xướng một kỷ nguyên khoan dung và phục vụ nhân loại.

3. Phật giáo là tôn giáo phù hợp xu thế hiện đại

Theo quan điểm phổ biến nhất, các học giả nhận định rằng “Phật giáo được
Ambedkar coi là tôn giáo hiện đại và hợp lý nhất”. Người ủng hộ lý thuyết này
mạnh mẽ nhất là chuyên gia nghiên cứu tôn giáo, Christopher Queen. Bằng
cách chuyển đổi sang Phật giáo, C. Queen gợi ý, Ambedkar đã đáp ứng một
trong những yêu cầu cơ bản nhất của việc đạt được sự hiện đại – “Thực hiện sự
lựa chọn cá nhân dựa trên lý trí và ý thức lịch sử”. Theo lý thuyết này,
Ambedkar, sau nhiều suy ngẫm đã chọn Phật giáo là tôn giáo đáp ứng các yêu
cầu phức tạp của ông về lý trí, đạo đức và công lý. Gauri Vishwanathan viết:
“Sự hấp dẫn của giáo pháp của đức Phật đối với Ambedkar là sự nhấn mạnh vào
sự lựa chọn hợp lý.”

Thực tế, những nhận về Phật giáo của Ambedkar được coi là hiện đại hơn so với
hình thức cổ xưa của Phật giáo (sẽ trình bày trong phần tiếp theo) – Điều này đã
ảnh hưởng đến sự phục hưng Phật giáo tại Ấn Độ. C.Queen viết năm 1996:
“Phật giáo qua những tác phẩm kinh điển của Ambedkar gợi lại những nguyên
lý cốt lõi của Phật giáo nguyên thủy. Những giáo lý mà theo thời gian đã bị ảnh
hưởng của Ấn Độ giáo.” Một số học giả lại nhận định rằng tư duy của Ambedkar
về Phật giáo chứa đựng trong nó những giá trị cơ bản liên quan đến cuộc cách
mạng Pháp, đó là tự do, bình đẳng và hữu nghị.

Trong khi các học giả tiếp tục tranh luận về động cơ của Ambedkar liên quan
đến việc cải đạo của ông, thì điều chắc chắn chính là động lực mà nó mang lại
cho cả phong trào đấu tranh của Dalit và đặc biệt là Phật giáo ở Ấn Độ. Kết quả
cụ thể theo ghi nhận của cuộc điều tra dân số trong những thập kỷ 1950 và
1960, kết quả cuộc chuyển đổi hàng loạt của người Dalits sau sự cải đạo của
Ambedkar, số lượng phật tử ở Ấn Độ đã tăng từ 141.426 người vào năm 1951
lên 3.206.142 người vào năm 1961.

4. Cải đạo sang Phật giáo để xoa dịu tinh thần và đấu
tranh nhân quyền cho giai cấp lạc hậu

Bằng cách đặt một câu hỏi trọng tâm mà Ambedkar tin rằng “mọi tôn giáo đều
phải trả lời”, ông đưa ra lý do tại sao người Hindu có thể chuyển sang Phật giáo.
Ông hỏi: “Tôn giáo nào mang lại sự xoa dịu về tinh thần và đạo đức cho những

Quá trình cải đạo và nhận định của cư sĩ Ambedkar về Phật giáo
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/qua-trinh-cai-dao-va-nhan-dinh-cua-cu-si-ambedkar-ve-phat-giao.html



người bị đàn áp và áp bức?”.

Liệu Ấn Độ giáo có mang lại bất kỳ sự xoa dịu nào về tinh thần và đạo đức cho
hàng triệu giai cấp lạc hậu không? Hoàn toàn không!. Những người theo đạo
Hindu có mong đợi những người giai cấp lạc hậu này có được sự nhẹ nhõm về
tinh thần và đạo đức không? Hoàn toàn không! Nếu có thì sự mong đợi ấy cũng
hoàn toàn vô ích!.

“Ấn Độ giáo đang trôi nổi trên một ngọn núi lửa. Nó dường như đang trên bờ
suy thoái. Sự suy thoái này phần lớn là do triết lý xã hội của đạo Hindu. Khi
được nhắc nhở về sự lật đổ tà giáo của Cơ đốc giáo trong Đế chế La Mã, quần
chúng nhận ra rằng tà giáo không thể giúp họ xoa dịu tinh thần và đạo đức, họ
đã từ bỏ nó và tin tưởng Cơ đốc giáo. Những gì đã xảy ra ở Rome, chắc chắn sẽ
xảy ra ở Ấn Độ. Quần chúng Ấn Độ giáo khi đã giác ngộ chắc chắn sẽ hướng về
Phật giáo”.-Ambedkar nhận định.

Ambedkar đã tuyên bố quyết định từ bỏ Ấn Độ giáo vào năm 1936, trong bài
phát biểu “Hủy bỏ giai cấp” của mình. Nhưng ông chỉ chuyển sang Phật giáo
vào năm 1956. Ambedkar đã dành hai thập kỷ này để nghiên cứu các tôn giáo
nổi bật khác và chọn một tôn giáo mà ông thấy là tốt nhất trong số tất cả. Hành
trình tìm kiếm một tôn giáo lành mạnh về mặt đạo đức hướng đến lợi ích của
mỗi con người đã đưa ông đến với Phật giáo. Và đó là cách ông và những người
theo ông cải đạo sang Phật giáo.

IV. NHỮNG NHẬN ĐỊNH CỦA AMBEDKAR VỀ PHẬT
GIÁO(11)

Ambedkar đã trình bày những nhận định của bản thân về Phật giáo trong một
bài luận có tiêu đề “Đức Phật và tương lai của tôn giáo của Ngài”, được xuất
bản vào năm 1950 trên nguyệt san của Hội Mahabodhi ở Kolkata. Bài luận đã so
sánh tính cách của những giáo chủ sáng lập ra bốn tôn giáo lớn trên thế giới-
những tôn giáo “không chỉ làm thay đổi thế giới trong quá khứ, mà còn gây ảnh
hưởng lớn đến quần chúng nhân dân”. Bài viết đề cập đến Bốn nhân vật là: Đức
Phật, Jesus, Mohammed và Krishna.

Thông qua bài viết này, B.R Ambedkar đã trình bày quan điểm về đức Phật,
đồng thời chứng minh Phật giáo là một tôn giáo hiện đại, phù hợp cho nhân loại
giữa các nền văn minh tôn giáo khác. Từ đó mang lại ý nghĩa to lớn cho không
chỉ Phật giáo Ấn Độ, mà còn để lại những giá trị sâu sắc trong lịch sử Phật giáo
thời kì dị lập.

Quá trình cải đạo và nhận định của cư sĩ Ambedkar về Phật giáo
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/qua-trinh-cai-dao-va-nhan-dinh-cua-cu-si-ambedkar-ve-phat-giao.html



1. Phật là con người, không phải là một vị thần tự xưng

Ambedkar bắt đầu bằng cách nói rằng điều ngăn cách đức Phật với phần còn lại
của người khác là sự tự hạ thấp bản thân của Ngài. “Trong suốt Kinh thánh,
Chúa Giê su nhấn mạnh (các) Ngài là con đức Chúa Trời và những ai muốn vào
vương quốc của đức Chúa Trời sẽ thất bại, nếu họ không nhận Ngài là con đức
Chúa Trời. Mohammed đã tiến thêm một bước nữa. Giống như Chúa Giêsu, ông
cũng tuyên bố rằng ông là sứ giả của Thiên Chúa. Nhưng anh ta khẳng định
thêm rằng anh ta là người đưa tin cuối cùng. Krishna đã vượt xa cả Jesus và
Mohammed một bước. Ông từ chối hài lòng với việc chỉ là con của đức Chúa Trời
hoặc là sứ giả của đức Chúa Trời; ông không bằng lòng ngay cả với việc trở
thành sứ giả cuối cùng của Chúa. Ông thậm chí còn không hài lòng với việc gọi
mình là Thần. Ông ta tuyên bố rằng ông ta là “Parameswhar” hoặc như những
người theo dõi anh ta mô tả về anh ta "Devadhideva," Thần của các vị thần”
Ambedkar viết.

Nhưng với đức Phật, Ambedkarđãviết, “Không bao giờ kiêu ngạo với bản thân
bất kỳ địa vị nào như vậy. Ông được sinh ra như một người con trai của loài
người và bằng lòng vẫn là một người bình thường và rao giảng phúc âm của
mình như một người bình thường. Ông ta không bao giờ tuyên bố bất kỳ nguồn
gốc siêu nhiên hay sức mạnh siêu nhiên nào cũng như không làm phép lạ để
chứng minh sức mạnh siêu nhiên của mình. Đức Phật đã phân biệt rõ ràng giữa
Margadata(12) và Mokshadata(13). Jesus, Mahommed và Krishna tự nhận là
Mokshadata. Đức Phật hài lòng với việc đóng vai một Margadata”

2. Phật giáo là tôn giáo của “Lý trí và kinh nghiệm”,
không phải niềm tin mù quáng

Ambedkar so sánh bốn vị thầy tôn giáo để tìm ra điểm khác biệt giữa đức Phật
và những người còn lại. Ông ta nói rằng: “Cả Chúa Giêsu và Mohammed đều
khẳng định rằng những gì họ dạy là lời của Chúa và (do đó) là điều không thể
nghi ngờ. Krishna, theo giả định của riêng mình, là một vị thần của các vị thần
và do đó câu hỏi về sự không thể sai lầm, thậm chí không nảy sinh. Đức Phật
tuyên bố không sai lầm như vậy đối với những gì Ngài đã dạy. Trong Kinh
Mahaparinibbana(14), Ngài nói với Ananda rằng những người theo Ngài không
nên chấp nhận lời dạy của Ngài là đúng đắn và ràng buộc chỉ vì chúng phát
xuất từ Ngài. Dựa trên lý trí và kinh nghiệm, các tín đồ có thể tự do sửa đổi hoặc
thậm chí từ bỏ bất kỳ lời dạy nào của ông nếu thấy rằng tại một thời điểm nhất
định và trong hoàn cảnh nhất định chúng không áp dụng.”

Quá trình cải đạo và nhận định của cư sĩ Ambedkar về Phật giáo
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/qua-trinh-cai-dao-va-nhan-dinh-cua-cu-si-ambedkar-ve-phat-giao.html



“Đức Phật muốn tôn giáo của mình luôn tinh thuần và có thể phục vụ mọi lúc.
Đó là lý do tại sao ngài cho phép những tín đồ của mình tự do phân tích khi cần
thiết. Không có bậc đạo sư tôn giáo nào khác đã thể hiện sự dũng cảm như vậy.
Họ sợ việc cho phép sửa chữa, vì quyền tự do sửa chữa có thể được sử dụng để
phá hủy cấu trúc mà họ đã nuôi dưỡng. Đức Phật không sợ hãi như vậy. Ngài ấy
đã chắc chắn về nền tảng của mình. Ngài biết rằng ngay cả những biểu tượng
bạo lực nhất cũng không thể phá hủy được cốt lõi của tôn giáo của Ngài”.

Lời nhận định của Ambedkar đã một lần nữa chứng minh cho nét đặc trưng Phật
giáo giữa các nền tôn giáo khác, đặc biệt là tại Ấn Độ, ngoại đạo không ngừng
đồng hóa Phật giáo với những tư tưởng tín ngưỡng tôn giáo của họ.

3. Đạo đức, không phải lễ nghi

Tiếp tục làm rõ sự khác nhau giữa Phật giáo và các tôn giáo khác, khi so sánh
Phật giáo với Ấn Độ giáo, Ambedkar viết, “Ấn Độ giáo là một tôn giáo không
dựa trên đạo đức. Đạo đức là một lực lượng riêng biệt được duy trì bởi nhu cầu
xã hội chứ không phải theo lệnh của tôn giáo Hindu. Đạo của Phật là đạo đức.
Nó được hòa nhập vào tôn giáo. Trong đạo Phật không có Thượng đế hay Chúa
mà có đạo đức. Thượng đế là tối thượng đối với các tôn giáo khác, nhung đối với
Phật giáo là đạo đức”.

Ambedkarsauđóphân biệt giữa “Pháp” (Ấn Độ giáo) và “Pháp” (Phật giáo). “Ý
nghĩa Vệ Đà của từ “Pháp” không bao hàm đạo đức theo bất kỳ nghĩa nào của
từ này. Các Pháp như đề ra bởi các Bà La Môn có nghĩa không khác gì màn trình
diễn của một số hủ tục hay nghi lễ, tức là Yagans, Yagas và hy sinh để Thánh
hóa. Từ Dhamma, như được sử dụng bởi đức Phật, không liên quan gì đến nghi
lễ hoặc quan sát. Thay cho Nghiệp, đức Phật đã thay thế đạo đức làm bản chất
của Giáo pháp.” Nhận định trên quả thật như một bản tuyên ngôn lại hệ thống
tư tưởng Phật giáo, đánh dấu sự đặc thù của Phật giáo trong nền tôn giáo hữu
thần tại Ấn Độ.

4. Sự phân lập tư tưởng rõ ràng giữa Phật giáo và Ấn Độ
giáo

Tiếp tục so sánh giữa Ấn Độ giáo và Phật giáo, Ambedkar viết về điểm khác biệt
thứ hai do đó: “Điểm tương phản thứ hai nằm ở thực tế rằng phúc âm chính
thức của Ấn Độ giáo là sự bất bình đẳng. Mặt khác, đức Phật đứng về sự bình
đẳng. Ông là đối thủ lớn nhất của Chaturvarna, cha đẻ của chế độ đẳng cấp.
Ông không chỉ rao giảng chống lại nó, chống lại nó, mà còn làm mọi cách để
nhổ nó lên. Theo Ấn Độ giáo, cả Shudra và phụ nữ đều không thể trở thành đạo

Quá trình cải đạo và nhận định của cư sĩ Ambedkar về Phật giáo
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/qua-trinh-cai-dao-va-nhan-dinh-cua-cu-si-ambedkar-ve-phat-giao.html



sư của tôn giáo cũng như họ không thể lấy Sannyasa và đến được với Chúa. Mặt
khác, đức Phật đã thừa nhận Shudras vào Tăng đoàn Tỳ kheo, Ngài cũng thừa
nhận phụ nữ trở thành Tỳ kheo ni”.

Ambedkar nói rằng kết quả của cuộc tấn công của đức Phật vào phúc âm của
sự bất bình đẳng, “Ấn Độ giáo đã phải thực hiện nhiều thay đổi trong học thuyết
của mình. Nó đã từ bỏ Himsa. Nó được chuẩn bị để từ bỏ học thuyết về sự
không thể sai lầm của kinh Veda. Về quan điểm của Chaturvarna, không bên
nào sẵn sàng nhượng bộ. Đức Phật không chuẩn bị để từ bỏ sự phản đối của
mình đối với học thuyết của Chaturvarna. Đó là lý do tại sao Bà La Môn giáo có
nhiều thù hận và đối kháng với Phật giáo hơn là chống lại Kỳ Na giáo.”

Những đóng góp của B.R Ambedkar trong công cuộc đấu tranh cho nhân quyền
tại Ấn Độ, mà ghi dấu bằng quá trình cải đạo sang Phật giáo mang một ý nghĩa
to lớn, đối với không chỉ người dân, xã hội Ấn Độ; mà với Phật giáo, Ambedkar
đã góp phần phục hưng lại một Phật giáo Ấn Độ đang bị đồng hóa bởi dị giáo
trong suốt những thế kỉ qua.

Từ vị trí một nhân vật có ảnh hưởng trên trường quốc tế, Ambedkar thật sự đã
đóng góp một phần to lớn cho Phật giáo Thế giới, trở thành một tượng đài cho
tất cả tín đồ Phật giáo suy ngẫm, noi theo.

KẾT LUẬN

“Tôn giáo nào mang lại sự xoa dịu về tinh thần và đạo đức cho những người bị
đàn áp và áp bức?” – B.R Ambedkar.

Qua việc tìm hiểu về hành trạng cũng như những cống hiến của B.R Ambedkar
trong sự nghiệp đấu tranh nhân quyền tại Ấn Độ, chúng ta – với vị trí là những
tín đồ Phật giáo, càng cần ý thức hơn trách nhiệm bảo vệ và phát triển những
giá trị nguyên bản Phật giáo.

Trách nhiệm của một người học Phật, trước khi tinh chuyên thực hành theo lời
dạy của Phật, cần nắm rõ và sâu sắc tinh thần Phật giáo. Nghĩa là, chúng ta cần
có trí tuệ để nhìn nhận Phật giáo là một tôn giáo đặc thù, giữa những âm mưu
đồng hóa của các tôn giáo khác. Được như thế chúng ta mới có thể bảo vệ được
chính pháp. Phát huy các giá trị của Phật giáo trong việc chữa lành các vấn đề
tinh thần, đưa Phật giáo thật sự trở thành một tôn giáo của thời đại và nhân
loại.

Thích Quảng Đạt Giáo hội Phật giáo Việt Nam tỉnh Phú Yên Tạp chí
Nghiên cứu Phật học Số tháng 11/2021 ***

Quá trình cải đạo và nhận định của cư sĩ Ambedkar về Phật giáo
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/qua-trinh-cai-dao-va-nhan-dinh-cua-cu-si-ambedkar-ve-phat-giao.html



CHÚ THÍCH: (1) Còn gọi là “chế độ Varna”(P) (2) Tức “Bà La Môn” (3) Hay
“Cudra” (4) Nghĩa: “Hạ Tiện”(V), “untouchable people” (E) (5) Theo
Encyclopedia of Race and Racism, Dalits, JH Moore,2008, Tập 1, trang 385-389.
(6) Theo “D.R Ambedkar”, https://www.inc.in/en/our-inspiration/dr-b-r-ambedkar
(7) Chế độ hôn nhân đồng đẳng cấp (8) Theo “Three reasons why ambedkar
ambraced Buddhism”, Adrija Roychowdhury (9) Gauri Viswanathan (sinh ngày 5
tháng 11 năm 1950 tại Calcutta , Tây Bengal ). Bà là giáo sư tiếng Anh và Văn
học tại Đại học Columbia (New York) và là đại diện nổi bật của các nghiên cứu
hậu thuộc địa. (10) S: aśoka, P: asoka, C: 阿育王 , V: A Dục. Là một trong những
vua kiệt xuất trong lịch sử Ấn Độ, tại vị từ năm 273 đến 232 trước CN. (11) Theo
“Why Ambedkar chose Buddhism over hinduism, Islam, Christianity”, tác giả
Siddharth. (12) Margadata: Bậc Đạo sư, người hướng dẫn (13) Mokshadata:
Đấng cứu rỗi (14) Kinh Đại Bát Niết Bàn

TÀI LIỆU THAM KHẢO: 1. Dalits, Dr. B. R. Ambedkar, theo ILLINOIS LIBRARY,
Ngày truy cập 08/10/2010, 08h00 Nguồn:
https://guides.library.illinois.edu/c.php?g=532151&p=3668213 2. Ambedkar,
BR. (2000). Trong A. Motyl (Ed.), Bách khoa toàn thư về chủ nghĩa dân tộc: Các
nhà lãnh đạo, phong trào và khái niệm . Oxford, Vương quốc Anh: Elsevier
Science & Technology. Ngày truy cập 08/10/2010, 08h00 Nguồn:
http://proxy2.library.illinois.edu/login?url=http://search.credoreference.com/content/entry/estnational/ambedkar_b_r/0
3. Dalits. (2008). Trong JH Moore (Ed.), Encyclopedia of Race and Racism (Tập
1, trang 385-389). Detroit: Tham khảo Macmillan Hoa Kỳ. Ngày truy cập
08/10/2010, 19h00 Nguồn:
http://go.galegroup.com/ps/i.do?id=GALE|CX2831200123&v=2.1&u=uiuc_uc&it=r&p=GVRL&sw=w&asid=cc17a86f3b033d
564d2fd5673fc681dc 4. Rodrigues, V. (2013). Ambedkar, BR 1891--1956. Trong
Encyclopedia of Race and Racism . Farmington, MI: Gale. Ngày truy cập
08/10/2010, 19h30 Nguồn:
http://proxy2.library.illinois.edu/login?url=http://search.credoreference.com/content/entry/galerace/ambedkar_b_r
_1891_1956/0 5. Siddhath, “Why ambedkar chose Buddhism over Hinduism,
islam, Christianity” Ngày truy cập 09/10/2010, 18h00 Nguồn:
https://theprint.in/opinion/why-ambedkar-chose-buddhism-over-hinduism-islam-
christianity/237599/ 6. Adrija Roychowdhury, “Buddha purnima special three
reasons why ambedkar embraced Buddhism” Ngày truy cập 10/10/2010, 18h00
Nguồn: https://indianexpress.com/article/research/buddha-purnima-special-
three-reasons-why-ambedkar-embraced-buddhism/

Quá trình cải đạo và nhận định của cư sĩ Ambedkar về Phật giáo
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/qua-trinh-cai-dao-va-nhan-dinh-cua-cu-si-ambedkar-ve-phat-giao.html


