
Quá trình du nhập và phát triển Phật giáo vùng
Thuận Hóa thời chúa Nguyễn (1558-1778)

ISSN: 2734-9195   08:30 19/12/2025

Phật giáo không chỉ giúp ổn định xã hội và củng cố chính quyền, mà còn góp
phần tạo lập bản sắc văn hoá - tinh thần đặc trưng cho xứ Huế.

Tác giả: Nguyễn Thị Thanh Thuý (Pháp tự: Tuệ Hòa)
Học viện Phật giáo Việt Nam tại Huế

Tóm tắt: Nghiên cứu này khảo sát tiến trình du nhập và phát triển Phật giáo
vùng Thuận Hoá từ khi chúa Nguyễn Hoàng vào trấn thủ (1558) đến cuối thế kỷ
XVIII. Phật giáo trong giai đoạn này không chỉ là một hệ tư tưởng tôn giáo, mà
còn là công cụ quan trọng để các chúa Nguyễn củng cố chính quyền, đoàn kết
nhân dân và tạo lập bản sắc văn hoá riêng biệt cho vùng đất Thuận Hoá. Thông
qua việc phân tích bối cảnh lịch sử, vai trò của các thiền sư, sự hình thành các
ngôi chùa, cũng như chính sách bảo trợ tôn giáo của các chúa Nguyễn, bài viết
làm rõ ảnh hưởng lâu dài của Phật giáo đối với sự phát triển của Phật giáo Huế
và Việt Nam.

Từ khóa: Phật giáo, Huế,Chúa Nguyễn,Thuận Hoá, Lâm Tế - Liễu Quán, lịch sử
Phật giáo Việt Nam.

Dẫn nhập

Huế từ lâu được xem là trung tâm Phật giáo lớn của Việt Nam. Ngay từ thế kỷ
XVI, dưới sự cai quản của chúa Nguyễn Hoàng, Thuận Hoá đã trở thành vùng
đất hội tụ nhiều luồng văn hoá, tôn giáo và cư dân. Trong bối cảnh xã hội phức
tạp ấy, Phật giáo đã nổi lên như một lực lượng tinh thần quan trọng, vừa phục
vụ nhu cầu tâm linh, vừa hỗ trợ chúa Nguyễn ổn định trật tự xã hội. Nghiên cứu
này đi sâu vào quá trình du nhập, sự phát triển và vai trò của Phật giáo Thuận
Hoá trong giai đoạn chúa Nguyễn, đồng thời phân tích ảnh hưởng của giai đoạn
này đối với diện mạo Phật giáo Huế sau này.

Quá trình du nhập và phát triển Phật giáo vùng Thuận Hóa thời chúa Nguyễn (1558-1778)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/qua-trinh-du-nhap-va-phat-trien-phat-giao-vung-thuan-hoa-thoi-chua-nguyen-1558-
1778.html

https://tapchinghiencuuphathoc.vn/chua-nguyen-hoang-1525-1613-voi-dao-phat.html


Hình minh họa chùa Từ Hiếu (ảnh: Thường Nguyên)

Trong bối cảnh Đàng Trong thế kỷ XVI-XVIII là vùng đất mới, xã hội với nhiều tộc
người và tiềm ẩn nhiều bất ổn, việc lựa chọn và phát huy vai trò của một hệ tư
tưởng tôn giáo mang tính dung hợp cao như Phật giáo không phải là điều ngẫu
nhiên mà còn là một chiến lược tư duy vượt thời gian. Khác với Đàng Ngoài, nơi
Nho giáo giữ vị trí độc tôn trong quản lý xã hội - Thuận Hóa dưới thời chúa
Nguyễn đã hình thành một mô hình quản trị mềm, trong đó Phật giáo đóng vai
trò trung gian điều hòa các yếu tố văn hóa, tín ngưỡng và quyền lực chính trị.

Chương 1: Bối cảnh lịch sử - xã hội và sự du nhập
Phật giáo vào Thuận Hóa

Thuận Hóa nằm ở vị trí chiến lược, tiếp giáp với Chiêm Thành và Lào, thuận lợi
cho giao thương đường bộ và đường biển. Khi Nguyễn Hoàng vào trấn thủ
(1558), vùng đất này tập trung nhiều luồng cư dân di cư từ Bắc vào, người
Chăm còn lại, người Hoa và thương nhân nước ngoài. Chính sách nhẹ thuế,
khuyến khích khai khẩn và sử dụng Phật giáo làm công cụ củng cố tinh thần đã
giúp Nguyễn Hoàng ổn định xã hội. Trong khi tín ngưỡng dân gian, thờ Mẫu
Thiên Y A Na của người Chăm để lại. “Theo truyền thuyết tín ngưỡng Chămpa
thì Mẫu là Po Nagar (đọc là Pô Na gư) tức là nữ Thần Mẹ của Xứ Sở. Chính Mẫu
đã tạo dựng nên đất đai, cây cối, rừng có gỗ quý, trầm hương, hồ tiêu, kỳ nam.
Mẫu đã sinh ra giống lúa Chiêm và dạy dân Chămpa cày cấy. Mẫu sinh ra cả
mặt trờc, mặt trăng, ngàn sao lấp lánh, đám mây bay vẩn vơ; Mẫu sinh ra cá
tôm trong biến, dòng nước ngọt kỳ diệu... Mẫu có tên là Po Yan Inư Nagar taha

Quá trình du nhập và phát triển Phật giáo vùng Thuận Hóa thời chúa Nguyễn (1558-1778)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/qua-trinh-du-nhap-va-phat-trien-phat-giao-vung-thuan-hoa-thoi-chua-nguyen-1558-
1778.html



tức là bà mẹ vĩ đại nhất của Xứ Sở. Cho nên tín ngưỡng, cúng lạy Mẫu là phải tín
ngưỡng, cúng lạy tất cả những gì Mẫu đã sinh ra, ban phát cho người Chămpa.
Niềm tin dị đoan sẵn có, cộng với sự lo sợ trước cảnh nước non đầy linh dị mới
của một giống người khác trao lại dân Đại Việt : “Đến đây đất nước lạ lùng, con
chim kêu cũng sợ, con cá vẫy vùng cũng kinh!”[1] , trong khi đó đạo Bà La Môn
vẫn phổ biến, Phật giáo nhanh chóng thích ứng và dung hợp để trở thành tôn
giáo chủ đạo.

Phật giáo đã hiện diện ở miền Trung từ trước qua giao thương hàng hải và ảnh
hưởng của vương quốc Chămpa. Đến thời chúa Nguyễn, Phật giáo từ Bắc Bộ,
nhất là thiền phái Trúc Lâm, và từ Trung Hoa (Lâm Tế, Tào Động) tiếp tục
truyền vào.

Quá trình du nhập này tạo nên sự đa dạng tông phái, nhưng cũng khẳng định
khả năng dung hợp của Phật giáo với tín ngưỡng bản địa, từ đó định hình đặc
trưng Phật giáo Thuận Hoá. Có thể thấy, Phật giáo khi du nhập và phát triển tại
Thuận Hóa đã không đối lập với hệ thống tín ngưỡng bản địa Chăm – Việt, mà
chủ yếu dung hợp và “Phật giáo hóa” các yếu tố linh thiêng sẵn có.

Chính khả năng thích ứng này đã giúp Phật giáo nhanh chóng trở thành tôn giáo
giữ vai trò trung tâm, vượt lên trên Bà La Môn giáo và tín ngưỡng dân gian,
đồng thời đáp ứng nhu cầu tâm linh của cộng đồng cư dân đa nguồn gốc trong
giai đoạn khai phá và định cư.

Chương 2: Vai trò của thiền sư, ngôi chùa và chính
sách bảo trợ của các chúa Nguyễn

Quá trình du nhập và phát triển Phật giáo vùng Thuận Hóa thời chúa Nguyễn (1558-1778)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/qua-trinh-du-nhap-va-phat-trien-phat-giao-vung-thuan-hoa-thoi-chua-nguyen-1558-
1778.html

https://tapchinghiencuuphathoc.vn/quan-diem-va-chinh-sach-phat-giao-cua-chua-nguyen-va-vuong-trieu-tay-son.html


Hình minh họa chúa Nguyễn Hoàng (ảnh: Internet)

Sự phát triển Phật giáo Thuận Hoá gắn liền với công lao của nhiều thiền sư như
Lục Hồ Viên Cảnh, Đại Thâm Viên Khoan.“Hai Ngài này có thể nói là hai vị Tổ
thuộc dòng Lâm Tế thiền tông Trung Hoa, đến đầu tiên ở Thuận Hóa vào
khoảng những năm 1648-1650, mở đầu cho những đợt du nhập Thiền Lâm Tế
và Tào Động về sau của các Ngài Giác Phong, Nguyên Thiều, Thạch Liêm... Tiểu
sử hai Ngài này hiện ta không có nhiều tư liệu. Tuy nhiên, Tổ Minh Châu Hương
Hải (1628-1715) trước khi xuất gia vào năm 1652 đã đến tham vấn với hai Ngài,
thậm chí ta có thể nói Minh Châu Hương Hải là đệ tử của một trong hai vị Thiền
sư này…”[2], Nguyên Thiều, Thạch Liêm, Minh Hoằng Tử Dung, Liễu Quán. Họ
đã dựng chùa, mở giới đàn, đào tạo tăng tài, và truyền bá thiền học. Các ngôi
chùa như Thiên Mụ, Quốc Ân, Thiền Lâm, Sùng Hoá vừa là trung tâm tôn giáo,
vừa là điểm sinh hoạt văn hoá – xã hội, góp phần định hình diện mạo Phật giáo
Huế.

Các chúa Nguyễn, đặc biệt là Nguyễn Hoàng và Nguyễn Phúc Chu, coi Phật giáo
là công cụ gắn kết nhân dân và củng cố quyền lực. Họ cho xây dựng và trùng tu
nhiều ngôi chùa, mời thiền sư từ Trung Hoa sang giảng dạy, mở giới đàn lớn cho
tăng ni thọ giới. Chính nhờ sự bảo trợ này mà Phật giáo không chỉ phát triển
trong quần chúng mà còn mang tính cung đình rõ nét, thể hiện trong kiến trúc,
nghi lễ và đời sống tín ngưỡng.

“Núi Thuý Vân trước tên là núi Mỹ Am, chúa Hiển Tông dựng chùa ở đây, trải
qua loạn lạc, chùa bị bỏ. Năm Minh Mạng thứ 6, Thánh Tổ Nhân Hoàng Đế ngự
giá ra chơi cửa biển Tư Hiền, lên núi, cho tên là núi Thuy Hoa, nhân tìm dấu cũ
mà dựng chùa, để lưu thắng tích. Năm Thiệu Trị thứ 1 đổi tên hiện nay, là một
trong 20 cảnh Thần kinh, đầu đề là "Vẫn Sơn thắng tích" khắc vào bia và dựng
nhà bia ở phía tả cửa chùa. Gần đấy có núi Linh Thái, lại dựng chùa Trấn Hải và
lầu Vọng Hải, phía tả trên núi xây một cây tháp, dưới tháp la liệt voi đá, lâu
ngày đổ nát, cũng hạ lệnh tu bổ”[3].

Một đặc điểm nổi bật của Phật giáo Thuận Hóa thời chúa Nguyễn là vai trò xã
hội của tăng đoàn. Các thiền sư không chỉ là người tu hành mà còn là:Ng ười
truyền bá đạo đức, trí thức tôn giáo, nhân vật trung gian giữa chính quyền và
cộng đồng. Hệ thống chùa chiền trải khắp Thuận Hóa đã hình thành một mạng
lưới xã hội - tinh thần, góp phần truyền tải chủ trương của chính quyền, duy
trì trật tự xã hội và định hướng đời sống tinh thần của dân chúng. Thông qua
mạng lưới này, quyền lực của chúa Nguyễn được lan tỏa một cách mềm dẻo, ít
xung đột và bền vững. Tăng đoàn và chùa chiền là cầu nối giữa quyền lực chính
trị và đời sống xã hội, giúp Phật giáo tham gia trực tiếp vào tiến trình kiến tạo

Quá trình du nhập và phát triển Phật giáo vùng Thuận Hóa thời chúa Nguyễn (1558-1778)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/qua-trinh-du-nhap-va-phat-trien-phat-giao-vung-thuan-hoa-thoi-chua-nguyen-1558-
1778.html



trật tự xã hội Đàng Trong.

Thông qua việc bảo trợ Phật giáo, các chúa Nguyễn không chỉ tạo dựng hình
ảnh một chính quyền sùng tín và nhân hòa, mà còn gián tiếp thiết lập mạng lưới
ảnh hưởng xã hội rộng khắp thông qua tăng đoàn và hệ thống chùa chiền. Các
thiền sư vừa là nhà tu hành, vừa là trí thức, cố vấn tinh thần cho triều đình và
cộng đồng, qua đó góp phần duy trì trật tự xã hội và ổn định vùng biên viễn.
Phật giáo ở Thuận Hóa không tồn tại thuần túy như một tôn giáo tín ngưỡng, mà
vận hành như một thiết chế văn hóa nền tảng của xã hội Đàng Trong.

Chương 3: Tông phái, bản sắc và ảnh hưởng lâu dài
của Phật giáo Thuận Hóa

Thiền phái Lâm Tế - Liễu Quán là dòng chủ đạo, kết hợp giữa Lâm Tế Trung Hoa
và truyền thống bản địa, phát triển mạnh mẽ ở Huế và lan rộng vào Nam Bộ.
Ngoài ra, còn có Tào Động, Chúc Thánh, Trúc Lâm, nhưng không nổi bật bằng.
Phật giáo Thuận Hoá mang đậm nét cung đình trong nghệ thuật và lễ nghi,
đồng thời dung hoà với tín ngưỡng dân gian, tạo nên bản sắc Phật giáo Huế
riêng biệt.

Hình minh họa chùa Từ Hiếu (ảnh: Thường Nguyên)

Phật giáo Thuận Hoá đặt nền tảng cho sự phát triển của Phật giáo Huế thời nhà
Nguyễn (1802-1945) và cả sau này. Sự kết hợp giữa tính cung đình và tính dân
gian đã tạo nên bản sắc Phật giáo Huế. So sánh với Đàng Ngoài, nơi Nho giáo
giữ vai trò chính trị, ở Đàng Trong Phật giáo lại đóng vai trò trung tâm trong đời
sống. Ảnh hưởng lâu dài còn thể hiện qua việc Huế trở thành trung tâm của
nhiều phong trào chấn hưng Phật giáo và các cuộc vận động yêu nước thế kỷ

Quá trình du nhập và phát triển Phật giáo vùng Thuận Hóa thời chúa Nguyễn (1558-1778)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/qua-trinh-du-nhap-va-phat-trien-phat-giao-vung-thuan-hoa-thoi-chua-nguyen-1558-
1778.html

https://tapchinghiencuuphathoc.vn/nhung-dong-gop-cua-cac-chua-nguyen-cho-dai-gioi-dan-phat-giao-dang-trong-vao-the-ky-xvii.html


XX.

Đối với chính quyền chúa Nguyễn, một chính quyền cát cứ, chưa có tính chính
danh tuyệt đối như triều Lê ở Đàng Ngoài, việc dựa vào Phật giáo là một lựa
chọn mang tính chiến lược. Thông qua việc bảo trợ chùa chiền, trọng dụng thiền
sư, mở giới đàn và tổ chức nghi lễ Phật giáo quy mô lớn, các chúa Nguyễn đã:
Xây dựng hình ảnh chính quyền nhân hòa, sùng tín. Thu phục lòng dân di cư
và cư dân bản địa. Tạo sự ổn định xã hội trong bối cảnh biên viễn nhiều biến
động. Phật giáo, vì vậy, trở thành công cụ quyền lực mềm quan trọng, giúp
chúa Nguyễn quản lý xã hội một cách linh hoạt và hiệu quả. Sự phát triển mạnh
mẽ của Phật giáo Thuận Hóa là kết quả của sự tương tác hai chiều giữa nhu cầu
xã hội và chiến lược chính trị của chúa Nguyễn.

Sự khác biệt giữa Phật giáo Thuận Hóa và Phật giáo Đàng Ngoài cùng thời phản
ánh hai mô hình quản trị xã hội khác nhau. Nếu ở Bắc Hà, Phật giáo chủ yếu tồn
tại trong khuôn khổ tín ngưỡng dân gian dưới sự chi phối của Nho giáo, thì ở
Đàng Trong, Phật giáo lại giữ vị trí trung tâm trong đời sống tinh thần và chính
trị. Điều này cho thấy sự linh hoạt trong chính sách tôn giáo của chúa Nguyễn,
đồng thời lý giải vì sao Huế về sau trở thành trung tâm Phật giáo lớn nhất cả
nước.

Kết luận

Quá trình du nhập và phát triển Phật giáo vùng Thuận Hoá thời chúa Nguyễn là
một minh chứng cho sự kết hợp chặt chẽ giữa chính trị và tôn giáo trong lịch sử
Việt Nam. Phật giáo không chỉ giúp ổn định xã hội và củng cố chính quyền, mà
còn góp phần tạo lập bản sắc văn hoá - tinh thần đặc trưng cho xứ Huế. Di sản
Phật giáo Huế ngày nay, với sự kết hợp hài hoà giữa yếu tố cung đình và dân
gian, chính là kết quả của nền móng được xây dựng từ thế kỷ XVI-XVIII. Đây
cũng là cơ sở để Huế giữ vị thế trung tâm Phật giáo lớn nhất Việt Nam.

Nghiên cứu này góp phần làm rõ vai trò của Phật giáo như một nhân tố cấu
thành quyền lực mềm trong tiến trình mở cõi về phương Nam của dân tộc Việt,
đồng thời cung cấp cơ sở lịch sử để lý giải vị thế đặc biệt của Phật giáo Huế
trong đời sống tôn giáo - văn hóa Việt Nam hiện đại.

Tác giả: Nguyễn Thị Thanh Thúy (Pháp tự: Tuệ Hòa)
Học viện Phật giáo Việt Nam tại Huế

Chú thích: 

Quá trình du nhập và phát triển Phật giáo vùng Thuận Hóa thời chúa Nguyễn (1558-1778)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/qua-trinh-du-nhap-va-phat-trien-phat-giao-vung-thuan-hoa-thoi-chua-nguyen-1558-
1778.html



[1] Lịch Sử Phật Giáo Xứ Huế, Thích Hải Ấn & Hà Xuân Liêm, Nxb Văn hoá Sài
Gòn, 2006, tr. 56.

[2]  Lịch Sử Phật Giáo Xứ Huế, Thích Hải Ấn & Hà Xuân Liêm, Nxb Văn hoá Sài
Gòn, 2006, tr. 111-112.

[3] Đại nam Nhất Thống Chí, Quốc Sử Quán Triều Nguyễn Viện Sử Học, Nxb
Thuận Hoá, 2024, tr. 57.

Tài liệu tham khảo:

1] Thích Hải Ấn & Hà Xuân Liêm (2006), Lịch sử Phật giáo xứ Huế, Nxb Văn hoá
Sài Gòn.

2] Đỗ Bang (chủ biên) (2021), Đàng Trong thời chúa Nguyễn - Kinh tế, Văn hoá,
Xã hội, Nxb Hồng Đức

3] Phan Khoang (1967), Việt sử: Xứ Đàng Trong 1558-1777, Nhà sách Khai Trí,
Sài Gòn.

4] Nguyễn Lang (2001), Việt Nam Phật giáo sử luận, Nxb Văn học, Hà Nội.

5] Quốc Sử Quán Triều Nguyễn (2001), Đại Nam Thực Lục, Nxb Giáo dục.

6] Quốc Sử Quán Triều Nguyễn (2024), Đại Nam Nhất Thống Chí, Nxb Thuận
Hoá.

7] Nguyễn Minh Tường (2018), Lịch sử Việt Nam phổ thông, Nxb Chính trị Quốc
gia Sự thật.

Quá trình du nhập và phát triển Phật giáo vùng Thuận Hóa thời chúa Nguyễn (1558-1778)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/qua-trinh-du-nhap-va-phat-trien-phat-giao-vung-thuan-hoa-thoi-chua-nguyen-1558-
1778.html


