
Quan niệm về nhân quả trong triết học Phật
giáo

ISSN: 2734-9195   16:53 16/12/2016

1. Đặt vấn đề

Phật giáo là một trong những tôn giáo lớn trên thế giới, ra đời ở Ấn Độ cho đến
nay đã có hàng nghìn năm tồn tại và phát triển. Trải qua thời gian và bao thăng
trầm Phật giáo vẫn là một trong những hệ tư tưởng – tôn giáo có nhiều đóng
góp trong dòng chảy lịch sử tư tưởng nhân loại, đặc biệt là những vấn đề nhân
sinh.

Quan niệm về nhân quả trong triết học Phật giáo
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/quan-niem-ve-nhan-qua-trong-triet-hoc-phat-giao.html



Phật giáo là một trong các tôn giáo quan tâm nhiều đến cuộc đời con người hiện
thực, hướng con người đến việc tự giải thoát để tự tìm hạnh phúc. Tư tưởng
nhân quả của Phật giáo ngay từ đầu đã ăn sâu, bén rễ trong suy nghĩ, tình cảm
người dân mọi tầng lớp nhân dân. Người Việt Nam rất coi trọng tư tưởng nhân
quả, ông cha ta vận dụng lý nhân quả để xây dựng đạo lý, răn đời và răn mình
như là luật bất thành văn để mỗi người biết tự suy xét và sống sao cho thật tốt.
Do vậy nhân quả Phật giáo có tác dụng răn dạy từ bên trong mang tính tự
nguyện từ mỗi người, nên giá trị nhân văn rất bền vững.

2. Nội dung tư tưởng nhân quả cơ bản của Phật
giáo

Trong quan niệm nhân quả Phật giáo có ba phạm trù cơ bản là nhân, duyên và
quả, chúng có mối liên hệ mật thiết và chuyển hóa cho nhau. Với mỗi phạm trù
Phật giáo lại có sự phân tích cụ thể, thấu đáo.

Khi nói đến Nhân, Phật giáo cho đây là yếu tố chính, có trước, sản sinh ra cái
khác. Nhân ở đây là cái làm khởi lên, tạo ra cái khác. Tuy nhiên Phật giáo nhấn
mạnh nhân phải được hiểu là tổng nhân, hợp nhân. Trong các cuốn kinh văn
của Phật giáo, ban đầu một trong những từ thường dùng nhất để diễn tả nghĩa
cả hai từ tạo ra kết quả (duyên khởi) và nhân quả là paticcasamuppada (đó là
sự kết hợp của hai từ paticca “đã đến vì” và samuppada “khởi lên”). Theo phân
tích của Buddhaghosa (Phật Âm), đức Phật dùng với nghĩa bao hàm sự nhìn
nhận một nhóm hay một số nhân. Một nhân ở đây được hiểu bao hàm sự hài
hòa của các nhân hợp thành một nhân có khả năng sản sinh ra kết quả và nếu
có thiếu sót bất kỳ cái nào trong vài nhân hợp thành một nhân thì sẽ không có
kết quả, nhóm các nhân sẽ không thể sản sinh kết quả nếu chúng độc lập với
nhau hay thiếu một vài cái trong số chúng. Cho nên qua sự tùy thuộc lẫn nhau,
bình đẳng và cùng nhau chúng sản sinh ra kết quả. Điều này được đề cập đến
trong kinh điển Pali và ngày nay chúng ta thường quen với từ hetu (nhân trực
tiếp) và pratyaya (duyên – nguyên nhân gián tiếp) gắn liền với nhau được sử
dụng trong từ điển Pali – Anh ngữ.

Trong Kinh A hàm tương ứng với từ hetu (nhân trực tiếp) là từ yinvà pratyaya
(duyên – nguyên nhân gián tiếp) là từ yuan . Như vậy cả trong Kinh điển Pali và
A Hàm các từ này được dùng đồng nghĩa để chỉ sự đồng thời sinh ra kết quả chứ
không phải hetu là nhân và pratyaya là điều kiện phụ trợ cho nhân. Phật giáo
không cho rằng nếu hạt giống là nhân (hetu) và đất, mưa, ánh nắng... là điều
kiện (pratyaya). Bởi vì khi hạt giống được gieo xuống đồng, nó sẽ mọc nếu được
cung cấp tinh hoa của đất và sự ẩm ướt. Hơn nữa hạt giống phải thỏa mãn

Quan niệm về nhân quả trong triết học Phật giáo
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/quan-niem-ve-nhan-qua-trong-triet-hoc-phat-giao.html



nhiều điều kiện khác như: nó phải không bị thối, bị vỡ, bị hỏng... Như vậy ở đây
không phải chỉ hạt giống là nhân mà các yếu tố vừa nêu đều là nhân và các
nhân khởi lên đồng thời. Cũng giống như vậy, Phật giáo quan niệm ngọn lửa của
một cây đèn vào lúc canh ba là sự tiếp nối ngọn lửa của canh một. Hai ngọn lửa
này tạo ra một chuỗi: cái thứ nhất là nhân của cái thứ hai vì chúng có cùng tính
chất, bấc và dầu không phải là nhân mà chỉ là những cái hoạt động đồng thời
với cái khác để sinh ra kết quả.

Như vậy, khi nói về nhân quả Phật giáo thừa nhận một hệ thống trong đó các
nhân đều tùy thuộc lẫn nhau. Sự tùy thuộc này được gọi là duyên sinh
(paticcasamuppada) . Phái Nhất thiết hữu bộ là những người đầu tiên đã phân
biệt giữa nhân (hetu) và duyên (pratyaya). Họ lập ra thuyết sáu nhân (năng tác
nhân, câu hữu nhân, tương ứng nhân, đồng loại nhân, biến hành nhân, dị thục
nhân) và cũng lập ra thuyết bốn duyên (nhân duyên, đẳng vô gián duyên, sở
duyên duyên, tăng thượng duyên). Lần đầu tiên trong lịch sử Phật giáo, các nhà
Nhất thiết hữu bộ chấp nhận sự tách đôi này. Tuy cách chia có thể khác nhau
nhưng thường thì hầu hết các trường phái kể cả trong và ngoài Phật giáo đều
thừa nhận bốn loại duyên cơ bản: nhân duyên, đẳng vô gián duyên, sở duyên
duyên và tăng thượng duyên và sự chia tách thành nhiều loại duyên chẳng qua
chỉ là sự triển khai từ bốn loại duyên cơ bản này mà thành. Có thể nói rằng
trong quan niệm ban đầu Phật giáo phân tích rất kĩ yếu tố nhân và nhân phải
được hiểu như tổng số bao gồm nhiều yếu tố dẫn tới sự hình thành quả. Cụ thể
là do bốn loại duyên cơ bản nêu trên.

Nhân duyên: Nhân là năng lực tác động chính, là điều kiện cần, điều kiện tiên
quyết; duyên là điều kiện đủ, là hội nhân, để cho năng lực tác động ấy hình

Quan niệm về nhân quả trong triết học Phật giáo
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/quan-niem-ve-nhan-qua-trong-triet-hoc-phat-giao.html



thành. Trong loại này nhân duyên đi liền với nhau, ngoài nhân chính thì duyên ở
đây chính là các nhân phụ. Nhân và duyên hợp lại với nhau tạo thành hợp nhân
tạo nên quả. Vì vậy không thể thiếu yếu tố nào trong nhân duyên này để sinh ra
quả . Như vậy đây là loại duyên luôn đi liền với nhân, có vai trò rất quan trọng
trong việc tạo quả. Duyên này xuất hiện cùng nhân, được coi là cái khởi lên để
giúp hay phụ vào sự khởi lên của một cái khác nên thiếu duyên này quả không
thể hình thành.

Đẳng vô gián duyên (hay còn gọi là thứ đệ duyên) được định nghĩa là nhân kế
cận hay tiếp giáp, nghĩa là tất cả làm nhân làm duyên cho nhau một cách liên
tục, không bị giãn cách. Hay nói khác đi, pháp trước làm nhân cho pháp sau,
pháp sau làm nhân cho pháp trước, các pháp cứ tuần tự làm nhân duyên cho
nhau mà sinh khởi liên tục, nếu bị cách trở gián đoạn có nghĩa là thiếu cái
duyên này, pháp không sinh ra được . Loại duyên này cho thấy mối quan hệ và
vai trò của các sự vật trong thế giới. Bản thân mỗi sự vật được hình thành là kết
quả của rất nhiều yếu tố, có liên quan đến rất nhiều cái khác; đến lượt nó lại
đóng vai trò là nhân, là duyên cho sự nảy sinh ra cái khác. Mỗi sự vật có vô vàn
mối quan hệ vì vậy nó có thể cùng lúc làm duyên cho rất nhiều cái khác. Điều
đó cho thấy không phải cứ nhân có trước mất đi rồi quả xuất hiện và cứ thế tồn
tại, mà loại duyên này sẽ yểm trợ và duy trì sự tồn tại cho quả sau khi quả đã
xuất hiện.

Sở duyên duyên có nghĩa gốc là leo vào, vin vào, dựa vào, nương vào, vướng
vào... Như vậy sở duyên duyên là đối tượng để cái khác nương vào, vịn vào. Sở

Quan niệm về nhân quả trong triết học Phật giáo
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/quan-niem-ve-nhan-qua-trong-triet-hoc-phat-giao.html



duyên duyên là duyên thế giới khách quan, yếu tố yểm trợ khách quan. Thế giới
khách quan là đối tượng để cho thế giới nội tại khởi sinh sự nhận thức. Như vậy,
đây là một số duyên khách quan yểm trợ để nhận thức của con người có thể
nhận biết được sự tồn tại, vận động, biến đổi của sự vật. Các sự vật phải nương
vào các duyên này để biểu hiện sự tồn tại của mình.

Tăng thượng duyên gồm có thuận duyên và nghịch duyên. Thuận duyên là
duyên thuận chiều để cho các pháp khởi sinh một cách nhanh chóng từ nhân
đến quả. Nghịch duyên là duyên đối kháng làm trở ngại sự sinh trưởng của
nhân. Loại duyên này cho thấy duyên cũng đóng vai trò tác động rất lớn đến
quả theo hai hướng hoặc là đồng thuận hỗ trợ nhưng những cũng có thể ngược
chiều, kìm hãm nhân.

Bốn loại duyên cơ bản này cho thấy Phật giáo đánh giá cao vai trò của duyên
trong chuỗi chuyển hóa nhân quả, duyên được xác định là nhân khác tổ hợp với
nhân chính để tạo quả. Điểm nổi trội của tư tưởng nhân quả Phật giáo so với
nhiều tư tưởng khác là nhìn thấy được và xác định được đúng vị trí của duyên.
Phật giáo không tuyệt đối hóa vai trò của nhân và cho rằng duyên không có liên
quan gì cả, cũng không rơi vào quan điểm đơn giản hóa cho rằng duyên chỉ là
điều kiện hỗ trợ xuất hiện lúc đầu cùng nhân khi quả được tạo thành thì duyên
không còn vai trò gì nữa. Nhất quán trong tư tưởng của mình Phật giáo luôn đặt
cho duyên một chỗ đứng xứng đáng cùng với nhân và quả. Duyên là yếu tố
không thể thiếu cùng với nhân để tạo quả và thật ra một sự vật có thể đóng cả
ba vai trò vừa là nhân, vừa là duyên, vừa là quả. Vì vậy các sự vật đóng vai trò
là duyên không chỉ có một mà có thể có nhiều, quá trình tác động của duyên
không chỉ là lúc đầu mà thường xuyên liên tục, các sự vật cần duyên để biểu
hiện và duy trì sự tồn tại của mình. Phật giáo còn cho rằng duyên là yếu tố có
thể tác đến nhân theo hai hướng tích cực hoặc tiêu cực nên cũng có thể tác
động thuận chiều hoặc nghịch chiều đến quả vậy không thể có nhân hoặc quả
cố định và nó cũng chỉ ra cho con người thấy có thể thay đổi chiều hướng tác
động của nhân hay chiều hướng biến đổi của quả thông qua quá trình tác động
vào duyên.

Quan niệm về nhân quả trong triết học Phật giáo
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/quan-niem-ve-nhan-qua-trong-triet-hoc-phat-giao.html



Khi nói đến Quả. Cùng với nhân và duyên, Phật giáo cũng phân tích về quả và
sự tạo quả. Tùy vào tác động của yếu tố duyên vào nhân mà quả cũng có thể
rất đa dạng, phong phú. Hầu hết các trường hợp khi quả ra đời nó thường ở
cùng một cấp độ với nhân ví dụ con gà thì chỉ đẻ ra trứng gà mà không thể có
chuyện đẻ ra trứng vịt. Hay trứng gà chỉ nở ra con gà mà không nở ra con vịt .
Tuy nhiên trên thực tế từ nhân đến quả còn có các yếu tố duyên xen vào nên
tuy quả cùng cấp độ với nhân nhưng vẫn khác nhân. Cũng không nhất thiết một
nhân tất yếu đưa đến quả, hay quả phải giống nhân. Tùy thuộc sự can thiệp
mạnh yếu của các duyên trung gian, thuận chiều hay nghịch chiều phát triển
của nhân mà quả có thể hình thành sớm hay muộn hay cũng có khi không hình
thành. Chính vì vậy nếu có một cái hoàn toàn mới ra đời mà lại khác hoàn toàn
với nhân thì đó là do sự tác động của yếu tố duyên đến nhân trong quá trình tạo
quả.

Gạt bỏ một số yếu tố có tính tôn giáo trong các quan niệm trên về quả thì có
thể thấy Phật giáo nêu ra các trường hợp khác nhau của sự tạo quả để nhấn
mạnh rằng cũng giống như nhân và duyên, quả không phải là cái gì đó cứng
nhắc, cố định. Quả như thế nào là do tác động của nhân và duyên, nhân và
duyên khác nhau, tác động theo các chiều hướng khác nhau thì quả cũng không
thể giống nhau. Nhưng dù có khác biệt thế nào thì quả vẫn là từ nhân và duyên
mà hình thành vì vậy sẽ tìm được cơ sở giải thích cho mọi trường hợp hình
thành quả. Như vậy, nếu so sánh quan niệm nhân – duyên – quả của Phật giáo

Quan niệm về nhân quả trong triết học Phật giáo
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/quan-niem-ve-nhan-qua-trong-triet-hoc-phat-giao.html



với các quan niệm của các triết học khác, thì thấy điểm khác của Phật giáo là
không đơn giản hay tuyệt đối hóa nhân quả. Ở đây, Phật giáo nhìn thấy vai trò
của từng yếu tố nhân, duyên, quả trong chuỗi nhân quả. Nhân quả không phải
quá trình một chiều, nhân không phải yếu tố tuyệt đối hình thành nên quả. Sự
chuyển hóa nhân – duyên – quả là mang tính phức tạp. Chỉ ra sự phức tạp này
Phật giáo dùng để giải quyết vấn đề khổ và thoát khổ cho con người, giúp con
người nhận thức tốt hơn về vấn đề này. Mục đích cuối cùng của Phật giáo là giải
thoát, hướng cá nhân con người đến tự giải thoát khỏi khổ. Chính vì vậy, sự giải
thích tỉ mỉ và cặn kẽ của Phật giáo về nhân quả để chỉ ra cho con người thấy
rằng khổ là có nguyên nhân, nguyên nhân của khổ có nhiều và cũng do yếu tố
duyên tác động mà mỗi người chịu khổ không giống nhau (quả khác nhau) do
vậy khổ không phải là cái mang tính chất định mệnh của mỗi người, do thần
linh quy định, cũng không phải là cái bất biến không thể xóa bỏ hoặc thay đổi.
Khổ do chính con người gây ra. Vì thế chính con người cũng có thể xóa bỏ hoặc
thay đổi bằng cách tác động thông qua các yếu tố duyên. Chính duyên là yếu tố
có nhiều tác động đến chuỗi chuyển hóa nhân quả nên Phật giáo rất nhấn mạnh
đến việc con người có thể thông qua các yếu tố duyên để thay đổi chiều hướng
tạo quả theo hướng tích cực, giảm hoặc xóa bỏ tiêu cực. Phật giáo tin rằng khi
con người có các hành động tạo nghiệp (thân, khẩu, ý) thiện hay ác thì đồng
thời các nghiệp nhân thiện hay ác cũng được khởi lên. Và tùy theo mức độ của
nghiệp nhân gây ra mà con người phải chịu các nghiệp quả khác nhau. Nghiệp
quả nặng nhẹ khác nhau có thể dẫn con người đến việc phải tái sinh vào các
kiếp khác để trả các nghiệp quả mà mình đã gây ra (luân hồi). Quan hệ nhân
quả, nghiệp báo, luân hồi là một cách giải thích tất cả các sự việc, hiện tượng
xảy ra trong kiếp người, cũng như trong mọi sự vật, hiện tượng.

Quan niệm về nhân quả trong triết học Phật giáo
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/quan-niem-ve-nhan-qua-trong-triet-hoc-phat-giao.html



3. Kết luận

Tư tưởng nhân quả Phật giáo là tư tưởng nổi bật trong nhân sinh quan Phật
giáo. Tư tưởng nhân quả của Phật giáo có sự kế thừa nhất định đồng thời có sự
phê phán các khía cạnh khác nhau trong các quan niệm chính thống và không
chính thống của triết học Ấn Độ, để từ đó xây dựng nên hệ thống quan điểm
nhân quả riêng. Tư tưởng nhân quả Phật giáo đứng trên lập trường vô thần với
giáo lý Duyên khởi làm nền tảng, do đó mà chỉ ra được tính khách quan, tất
yếu, vô tận của chuỗi nhân quả. Giáo lý Duyên khởi cho thấy nhân quả là chuỗi
chuyển hóa bất tận, do con người tự gây ra vì vướng vào vòng vô minh, không
do thần thánh nào ban cho hay sắp đặt. Muốn chấm dứt nhân quả thì phải
chấm dứt chuỗi chuyển hóa của mười hai nhân duyên này. Nhân quả Phật giáo
giúp con người hiểu cuộc đời vốn không phải là định mệnh hay do thần thánh
điều khiển như một số người lầm tưởng. Nhân quả Phật giáo dạy mỗi con người
chúng ta bài học quý giá để tự mỗi người xây dựng cho mình một đời sống an
lành, hạnh phúc dựa trên chất liệu tự thân. Tin và hiểu nhân quả dường như đã
xây đắp nên tính cách con người chúng ta đức tính bao dung, rộng lượng, hiền
hòa dễ mến. Chính vì vậy mà trong đời sống con người luôn phải biết chia sẻ,
động viên nhau vượt qua khó khăn hoạn nạn. Ai cũng hiểu rằng đem đến cho
người khác những điều bất hạnh thì tự thân sẽ phải đón nhận những quả khổ
đau. Ngược lại, làm điều tốt đem lại an vui cho mọi người thì mình sẽ được
hưởng hạnh phúc. Giáo lý nhân quả dạy cho con người biết chế ngự mọi bất
hạnh, ngăn ngừa cái ác trong tâm khởi sinh, khuyến khích cái thiện sinh sôi, xua

Quan niệm về nhân quả trong triết học Phật giáo
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/quan-niem-ve-nhan-qua-trong-triet-hoc-phat-giao.html



tan nghiệp quả, đem lại niềm tin cho bản thân, cho người khác và cho xã hội.

Nguyễn Tiến Nghị - NCS Triết học, Học viện Khoa học Xã hội – Viện Hàn Lâm
Khoa học Xã hội Việt Nam. Tạp chí Nghiên cứu Phật học số tháng 11/2016
----------------------

CHÚ THÍCH: 1. Chơn Thiện, Phật học khái luận, Nxb Văn hóa Sài Gòn, 1997. 2.
Kalupahana, Nhân quả trết lý trung tâm Phật giáo (Đồng Loại, Trần Nguyên
Trung , dịch), Nxb Tổng hợp TPHCM, 2007. 3. Doãn Chính, Kinh văn của các
trường phái triết học Ấn Độ, Nxb Đại học Quốc gia Hà Nôi, 2003. 4. Chân Quang,
Nghiệp và kết quả, Nxb Tôn giáo, 2005. 5. Chơn Quang, Luận về nhân quả, Nxb
Tôn giáo, 2001. 6. Thường Quang, Nhân Quả Luân hồi, Nxb Hương Đạo, 1960.

Quan niệm về nhân quả trong triết học Phật giáo
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/quan-niem-ve-nhan-qua-trong-triet-hoc-phat-giao.html


