
Sắc phục y ca sa trong Phật giáo Theravāda
ISSN: 2734-9195   17:25 05/09/2023

Sắc phục y ca sa chỉ đơn thuần là một màu không chính sắc, màu thô,
không rực rỡ và hoàn toàn không phải là tên của y phục, nhưng vì y
phục màu hoại sắc là một sự đặc trưng riêng biệt nên ca-sa trở thành
một tên gọi chung cho những tấm y hoặc y phục của những vị xuất
gia trong Phật giáo.

Tác giả: Bhik.Samādhipuñño Định Phúc

Dẫn nhập

Theo quy định trong Quy chế của Ban Tăng sự Trung ương, lễ phục của chư
tăng ni có y màu vàng, riêng chư tăng hệ phái Nam tông và Khất sĩ thì mặc theo
truyền thống hệ phái. Trong khi đó, chư tăng hệ phái Nam tông hay chư tăng
Phật giáo Theravāda cũng có nhiều màu sắc khác như như màu vàng lõi mít,
màu cam, màu đỏ măng cụt, màu vàng nâu da bò… Như vậy, màu sắc y ca sa
của chư tăng không có sự thống nhất và màu nào được xem là màu tiêu chuẩn
của y ca sa? Bài viết này, người viết sẽ trinh bày về những màu sắc và thuốc
nhuộm y ca sa được quy định trong luật tạng Pāli để người đọc có một khái
niệm chính xác về sắc phục y ca sa trong Phật giáo Theravāda.

Ý nghĩa của chữ “ca sa”

Ca sa hay cà sa không phải là tên của tấm y mà nghĩa đen của chữ
kāsāva/kāsāya là một loại màu hoại sắc, màu úa, màu bạc, không có một màu
cụ thể nào để nói đến màu sắc này. Ca sa chỉ đơn thuần là một màu không
chính sắc, màu thô, không rực rỡ và hoàn toàn không phải là tên của y phục,
nhưng vì y phục màu hoại sắc là một sự đặc trưng riêng biệt nên ca sa trở thành
một tên gọi chung cho những tấm y hoặc y phục của những vị xuất gia trong
Phật giáo.

Theo Pāli – English Dictionary, kāsāya có từ Sanskrit tương đương là kāṣāya,
xuất phát từ chữ kā + śyāma / śyāva. Ka = kad có nghĩa là một loại, còn śyāma

Sắc phục y ca sa trong Phật giáo Theravāda
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/sac-phuc-y-ca-sa-trong-phat-giao-theravada.html



/ śyāva có từ Pāli tương đồng là sāma nghĩa là màu nâu đỏ.[1] Kết hợp lại,
kāsāya nghĩa là một loại màu sắc thuộc màu nâu, chẳng hạn như là màu nâu đỏ
(Hán dịch là tử trực), màu nâu đen, màu vàng nghệ tây, màu vàng đồng…

Như vậy, nguyên ngữ ca sa không có nghĩa là y phục mà chỉ mang ý nghĩa là
một màu không đẹp, màu hoại sắc, cũng không phải là một màu nhất định. Do
quá trình du nhập, truyền thừa và phiên dịch, ca sa được hiểu là y ca sa, là
pháp phục của tu sĩ Phật giáo. Vì lẽ đó, y ca sa trở thành biểu tượng của tu sĩ
Phật giáo, trở thành ngọn cờ hay biểu trưng của tăng đoàn và là pháp phục của
các vị xuất gia.

[caption id="attachment_17725" align="aligncenter" width="800"]
Tapchinghiencuuphathoc.vn Cách May Y Ca Sa Theo Luat Phat Giao Theravāda 12
Ngoài bảy màu sắc này bị cấm sử dụng, các vị Tỳ kheo được phép sử dụng các
màu khác để nhuộm thành tấm y màu hoại sắc.[/caption]

Quy định về màu sắc của y trong luật Pāli

Một lần nọ, các vị Tỳ kheo nhóm lục sư mặc y với các màu như là màu xanh,
màu vàng, màu đỏ máu, màu tím, màu đen, màu đỏ tía và màu hồng. Những vị
cư sĩ thấy vậy đã lên tiếng phàn nàn và chỉ trích các vị Tỳ kheo ấy chẳng khác
nào kẻ thế tục. Vì nhân duyên này, đức Phật đã cấm chế không cho các vị Tỳ
kheo sử dụng bảy màu sắc sau để làm y như là: toàn màu xanh (sabbanīlakāni),
toàn màu vàng (sabbapītakāni), toàn màu đỏ tươi (sabbalohitakāni), toàn màu
tím (sabbamañjiṭṭhakāni ), toàn màu đen (sabbakaṇhāni), toàn màu đỏ tía
(sabbamahāraṅgarattāni), toàn màu hồng (sabbamahānāmarattāni).[2]

Những tấm y trên có màu sắc như vậy còn đi liền với chữ “toàn” (sabba) có
nghĩa là thuần một màu, không bị pha với màu khác, như là thuần một màu
xanh, thuần một màu vàng, thuần một màu đỏ… Trong số những màu sắc trên
đã được đức Phật không cho sử dụng, vị Tỳ kheo nào sử dụng để nhuộm y mặc
thì phạm dukkaṭa.[3] Và để rõ ràng hơn về những loại màu sắc không được sử
dụng này, phần giải thích thêm được mô tả trong Chú giải như sau:[4]

- Màu xanh giống như màu xanh của hoa lanh (Linum usitatissimum)[5] dùng để
lấy sợi dệt vải.

- Màu vàng như màu vàng của hoa của cây lòng mang lá phong (Pterospermum
acerifolium) [6] hay còn gọi là kanak champa.

- Màu đỏ tươi giống màu của hoa tí ngọ (Pentapetes phoenicea)[7] có màu đỏ.

Sắc phục y ca sa trong Phật giáo Theravāda
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/sac-phuc-y-ca-sa-trong-phat-giao-theravada.html



- Màu tím giống màu đỏ do nấm gây ra bệnh thối đỏ (một loại nấm tên là
Colletotrichum falcatum gây ra) trên thân cây mía, đây là màu đỏ sậm hay màu
đỏ son môi.

- Màu đen như màu của một loại trái cùng loại với trái bồ hòn (Sapindus
mukorossi), hạt bên trong trái có màu đen tuyền.

- Màu đỏ tía giống màu trên lưng của con rết, là một màu đỏ thẫm, đỏ đậm có
pha chút màu nâu hoặc màu đen.

- Màu hồng là màu hồng của hoa sen hoặc có màu như những chiếc lá vàng
nhạt héo úa.

Như vậy, ngoài bảy màu sắc này bị cấm sử dụng, các vị Tỳ kheo được phép sử
dụng các màu khác để nhuộm thành tấm y màu hoại sắc.

Quy định về thuốc nhuộm y

Khi tăng đoàn được thành lập, các vị Tỳ kheo chưa được phép nhận y do thí chủ
dâng cúng, các vị phải tự đi nhặt những mảnh vải được quăng bỏ nơi bãi rác,
tha ma mộ địa hoặc lề đường và may thành y để mặc. Lúc bấy giờ, thuốc
nhuộm chưa được đức Phật cho phép sử dụng, vì thế các vị Tỳ kheo thường
dùng phân bò (chakaṇena) và đất sét đỏ (paṇḍumattikā) để nhuộm y, khiến cho
y của các vị có màu sắc xấu, không đồng đều. Sự việc được trình bạch với đức
Phật và Ngài cho phép các vị Tỳ kheo được sử dụng sáu loại thuốc nhuộm để
nhuộm y như sau: thuốc nhuộm từ rễ cây (mūlarajanaṃ), từ thân cây
(khandharajanaṃ), từ vỏ cây (tacarajanaṃ), từ lá cây (pattarajanaṃ), từ bông
hoa (puppharajanaṃ), từ trái cây (phalarajanaṃ).[8]

Mặc dù sáu loại thuốc nhuộm y này được đức Phật cho phép nhưng Ngài không
đề cập rõ ràng loại rễ, thân, vỏ, lá, hoa và trái cây của loại cây nào phù hợp
hoặc không phù hợp dùng để nhuộm y. Tuy vậy, trong Chú giải và Sớ giải, các
vị luận sư đã có những giải thích về vấn đề này. Trong Mahāvagga-aṭṭhakathā,
Luận sư Buddhaghosa đã giải thích như sau:[9]

- Trong số các loại thuốc nhuộm từ rễ cây, thuốc nhuộm bằng củ nghệ
(Curcuma domestica) không phù hợp để nhuộm y vì nó nhanh chóng dễ bị phai
màu, các loại thuốc nhuộm khác thì phù hợp. Màu của củ nghệ rất sậm và đẹp
nhưng nó rất dễ phai màu, vì thế, trong Bổn sanh (Jātaka) so sánh màu của củ
nghệ giống như tâm của con người luôn chao đảo, mau thay đổi như con khỉ,
con vượn chuyền từ cành này sang cành khác.[10]

Sắc phục y ca sa trong Phật giáo Theravāda
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/sac-phuc-y-ca-sa-trong-phat-giao-theravada.html



- Trong số các loại thuốc nhuộm làm từ thân cây, thuốc nhuộm từ cây mañjiṭṭha
(Rubia cordifolia)[11] vì loại cây này có màu đỏ thẫm và thuốc nhuộm từ cây
tuṅgahāra[12] không phù hợp để nhuộm y, nhưng những loại khác thì phù hợp.

- Trong số các loại thuốc nhuộm từ vỏ cây, vỏ cây mu ếch (Symplocos
racemosa)[13] và vỏ cây đậu mèo rừng (Mucuna pruritis)[14] không phù hợp để
nhuộm y, nhưng những loại khác thì phù hợp.

- Trong số các thuốc nhuộm từ lá, thuốc nhuộm từ lá cây nīlī còn gọi là cây
chàm quả cong (Indigofera tinctoria)[15] với chiết xuất từ lá sẽ tạo ra màu
chàm (nīlīpatta) và lá cây allipatta là không phù hợp để nhuộm y vì những người
tại gia cư sĩ sử dụng màu này để nhuộm y phục của họ, nhưng những loại khác
thì phù hợp. Riêng theo Kenneth G. Zysk thì nīlipatta là loại lá tươi hoặc màu
vàng nhạt và allipatta là loại lá màu xanh chàm thì không được sử dụng.[16]

- Trong số các loại thuốc nhuộm từ hoa, hoa gièng gièng (Butea monosperma /
Butea Frondosa)[17] có màu đỏ như miếng thịt và to như cây bàng[18]; và hoa
rum hay hồng hoa (Safflower, Carthamus tinctorius)[19] không phù hợp để
nhuộm y vì màu của chúng quá đỏ, nhưng những loại khác thì phù hợp.

- Tất cả các loại thuốc nhuộm chiết xuất từ trái cây đều có thể dùng để làm
thuốc nhuộm y.

Luận sư Buddhaghosa chỉ đưa ra những loại nào không phù hợp và những loại
còn lại là phù hợp để làm thuốc nhuộm y, nhưng không đưa ra bất cứ lý do nào
giải thích vì sao loại thuốc nhuộm đó không phù hợp. Có lẽ là do màu sắc quá
rực rỡ nên không phù hợp, hoặc loại thuốc nhuộm đó làm cho tấm y trở nên có
mùi khó chịu chẳng hạn. Thêm nữa, trong Vinayavinicchaya-ṭīkā[20] mô tả
thêm lý do vì sao những loại thuốc nhuộm đó không phù hợp như sau:[21]

- Mañjeṭṭha là một loại cây có gai và cũng là một loại dây leo, màu hạt của cây
mañjeṭṭha có màu đỏ. Cành của cây mañjeṭṭha có màu trắng nên không phù
hợp để làm thuốc nhuộm.

- Tuṅgahāraka cũng là một loại cây có gai, chiết xuất từ cây này có màu đỏ
hoặc vàng cam giống như loại đá hùng hoàng.

- Lá của cây alli có màu hồng nhạt, thuốc nhuộm từ lá này sẽ chóng bị phai màu
và lá của cây nīli có màu xanh (màu chàm) cũng dễ bị phai màu.

- Thuốc nhuộm chiết xuất từ hoa kiṃsuka là màu đỏ.

Sắc phục y ca sa trong Phật giáo Theravāda
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/sac-phuc-y-ca-sa-trong-phat-giao-theravada.html



Màu đỏ thẫm và màu vàng cam sẫm là không phù hợp, màu chàm thì lại giống
người thế tục hưởng dục, màu của hoa thì quá đỏ sặc sỡ nên không phù hợp.
Đức Phật không cho phép các vị Tỳ kheo sử dụng tấm y ca sa có màu sắc rực rỡ
hay nổi bật và do đó tấm y không thể nhuộm bằng những màu sắc rực rỡ như
đã nói ở trên.

Như vậy, đức Phật đã quy định về sáu loại thuốc nhuộm được chiết xuất từ thực
vật và các bản Chú giải, Sớ giải cũng đã giải thích thêm những loại nào nên
dùng làm thuốc nhuộm và những loại nào không nên làm thuốc nhuộm.

Y vàng có phải là màu ca sa truyền thống Phật giáo?

Thời kỳ Phật giáo nguyên thủy, tăng đoàn sử dụng những chất liệu vải, những
loại thuốc nhuộm từ thiên nhiên theo những gì đức Phật đã quy định trong Luật
tạng, cho nên màu sắc y ca sa của tăng đoàn chắc chắn không phải là một màu
thống nhất. Bởi vì tùy theo nguyên liệu làm thuốc nhuộm, cách thức nấu và
cách nhuộm sẽ tạo ra những sắc thái khác nhau. Cho nên, không có một màu
sắc nào tiêu biểu cho y phục của tăng đoàn thời kỳ đó. Về sau, khi Phật giáo bị
phân chia bộ phái, do ảnh hưởng vùng miền hoằng pháp và phương thức hành
trì nên mới có sự phân chia ra thành nhiều màu sắc y ca sa cho các bộ phái.

Ngày nay, y vàng trở thành biểu tượng của tăng đoàn, nhắc đến y ca sa là nhắc
đến tấm y màu vàng. Có lẽ điều này chỉ ảnh hưởng thời gian sau khi đức Phật
viên tịch, khi tăng đoàn bị phân chia thành nhiều bộ phái. Bởi vì kinh điển Pāli
không đề cập đến một màu sắc cụ thể mà chỉ là y màu hoại sắc. Ca sa hay cà
sa xuất phát từ Pāli là kāsāva hoặc kāsāya (Skt. kaṣāya, kāṣāya). Rất nhiều
đoạn kinh đề cập đến y ca sa hay vải màu hoại sắc nằm rải rác ở Kinh tạng và
Luật tạng, nhưng hoàn toàn không khẳng định y ca sa màu vàng. Bởi lẽ, đức
Phật không quy định một màu sắc cụ thể mà chỉ quy định màu sắc không nên
sử dụng hoặc thuốc nhuộm nên sử dụng.

Bộ Bách khoa toàn thư Phật giáo của Sri Lanka khẳng định điều này: Những tấm
y phấn tảo được may từ nhiều loại vải khác nhau, màu sắc khác nhau cho nên
tấm y không được đẹp và thẩm mỹ trong cái nhìn của công chúng. Vì thế, đức
Phật cho phép các vị Tỳ kheo nhuộm thành một màu bằng cách nấu thuốc
nhuộm từ các loại vật liệu thiên nhiên. Chính quá trình nhuộm này đã ấn định
tên kāsāya cho y phục của tăng đoàn. Tấm y của các vị không bao giờ có màu
vàng như thời nay.[22] “Kỹ thuật nhuộm thời nguyên thủy vừa thô sơ vừa mộc
mạc, sử dụng những vật liệu như phân và đất sét vàng. Có lẽ, do thực hành
nhuộm chất liệu bụi thô sơ khai này, y phục của tăng đoàn Phật giáo được gọi là
y ca sa nghĩa là y màu ca sa. Ở đây, cần phải chỉ ra rằng kāsāya không có

Sắc phục y ca sa trong Phật giáo Theravāda
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/sac-phuc-y-ca-sa-trong-phat-giao-theravada.html



nghĩa từ nguyên là màu vàng.”[23] Vì vậy, không thể nói y vàng là truyền thống
của tăng đoàn và cũng không thể khẳng định là tấm y vàng có từ thời nguyên
thủy. Bởi lẽ, y ca sa không phải là y màu vàng mà chỉ là y màu hoại sắc.

Trong Trung bộ, có hai nhân vật dâng cúng y đến đức Phật là bà di mẫu
Mahāpajāpati Gotamī và du sĩ Pukkusa. Theo kinh Cúng dường phân biệt
(Dakkhiṇāvibhaṅgasutta), di mẫu Mahāpajāpati Gotamī đã tự tay dệt may một
cặp y mới (navaṃ dussayugaṃ) dâng cúng đến đức Phật.[24] Quá trình bà tự
tay trồng cây, lấy sợi, dệt vải được kể lại trong Chú giải Papañcasūdanī[25]
(Majjhimanikāya-aṭṭhakathā)[26] nhưng cũng chỉ là đề cập đến tấm vải mới chứ
không phải là tấm y được dệt may bằng chỉ vàng ròng hoặc tấm y có màu vàng
ròng. Trường hợp thứ hai, xảy ra trước khi đức Phật viên tịch, do du sĩ Pukkusa
là đệ tử của đạo sư Ālāra Kālāma dâng cúng đến đức Phật “một cặp áo màu kim
sắc, vàng chói và sẵn sàng để mặc.”[27] Chú giải Sumaṅgalavilāsinī giải thích
rằng: siṅgīvaṇṇaṃ là màu vàng ròng, yugamaṭṭhaṃ là loại vải sáng bóng, mềm
mại.[28] Khi ấy, đức Phật nhận một tấm và bảo Pukkusa dâng cho Đại đức
Ānanda một tấm. Đại đức Ānanda lấy tấm vải đắp lên cho đức Phật thì màu sắc
tấm y dường như bị lu mờ bởi sắc da của đức Phật còn sáng ánh vàng hơn như
thế. Đây có thể là tấm vải vàng duy nhất được đề cập đến trong kinh điển,
nhưng tấm y này không phổ thông và cũng chỉ là tấm y đặc biệt mà Pukkusa
muốn dâng cúng đến đức Phật chứ không phải tấm y được các vị Tỳ kheo sử
dụng phổ thông.

Ngoài ra, ở Chú giải Bổn sanh (Jātaka-aṭṭhakathā) cũng có hai mẫu chuyện từng
đề cập đến tấm y màu vàng. Thứ nhất là câu chuyện Đại đức Ānanda được các
phi tần vua Kosala dâng cúng một ngàn tấm vải và đem chia sẻ, phân phát đến
cho các vị Tỳ kheo trong tự viện. Các vị ấy nhận vải rồi về cắt may và nhuộm
thành màu vàng giống như hoa kaṇikāra (kaṇikārapupphavaṇṇa).[29] Câu
chuyện thứ hai đề cập đến Tỳ kheo Kokālika đã mặc y nội màu vàng như màu
hoa của cây kaṇṭakuraṇḍaka, đắp y thượng màu vàng như màu hoa
(kaṇikārapupphavaṇṇaṃ) đến giữa tăng chúng.[30] Hoa kaṇikāra là hoa của
cây lòng mang lá phong và hoa của cây gai kim đều là những loại hoa có màu
vàng. Tuy nhiên, những lời mô tả này cũng chỉ là bản chú giải ghi lại, nghĩa là
xuất hiện sau thời đức Phật viên tịch, thời kỳ Phật giáo đã bị phân thành nhiều
bộ phái nên cũng không thể hiện được tính truyền thống của tấm y ca sa
nguyên thủy.

Với Phật giáo Bắc truyền cũng như thế, vì không có định nghĩa chính xác màu
hoại sắc là màu như thế nào cho nên sắc phục y ca sa của chư tăng tùy vùng
miền, tùy truyền thống mà có nhiều màu sắc khác nhau, trở thành đặc trưng
của hệ phái hay nhóm phái đó. Theo Đại Tỳ-kheo tam thiên oai nghi (quyển hạ)

Sắc phục y ca sa trong Phật giáo Theravāda
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/sac-phuc-y-ca-sa-trong-phat-giao-theravada.html



ghi nhận rằng: Nhất thiết hữu bộ mặc y màu đỏ, Pháp tạng bộ mặc y màu đen,
Ca-diếp bộ mặc y màu mộc lan, Hóa địa bộ mặc y màu xanh, Đại chúng bộ mặc
y màu vàng.[31] Những sắc phục của các bộ phái đều có nét đặc trưng riêng để
thể hiện tính phương tiện trong phương pháp tu tập và hoằng đạo giảng pháp
của bộ phái đó. Màu ca sa theo phần Sớ bồ-tát giới bản (quyển hạ) phải là màu
pha trộn của năm màu chính là xanh, đỏ, vàng, đen và trắng để tạo thành bất
chính sắc mới hợp đạo, mới đúng là màu hoại sắc, không phải năm màu sắc
chính.[32] Theo quan điểm của ngài Nghĩa Tịch, năm bộ phái trên, mỗi bộ dùng
một màu y ca sa nhưng các vị bồ-tát của Phật giáo Đại thừa thì không chấp vào
một màu nào riêng biệt mà sử dụng luôn cả năm màu như thế.[33]

Ngày nay, y ca sa của chư tăng, dù là Nam truyền hay Bắc truyền cũng đều có
sự hiện diện của sắc y vàng. Nếu như đức Phật đã cấm các vị đệ tử sử dụng y
thuần màu vàng, vậy thì ngày nay, tấm y vàng của chư tăng đúng luật hay
không? Đức Phật đã cấm chế không cho các vị Tỳ kheo sử dụng các màu thuần
sắc như là thuần màu xanh, thuần màu vàng, thuần màu đỏ, thuần màu tím,
thuần màu đen, thuần màu đỏ tía và thuần màu hồng để làm y.[34] Tuy vậy,
màu vàng mà đức Phật cấm là màu vàng thuần túy, nghĩa là màu vàng đó
không bị pha trộn với màu sắc khác. Nếu như màu vàng có pha trộn với màu
khác nhưng sắc vàng vẫn là chính thì vẫn có thể sử dụng được, ví dụ như vàng
đỏ, vàng đen, vàng nâu… Chúng ta cùng tham khảo bảng màu dưới đây:

Tapchinghiencuuphathoc.vn Cách May Y Ca Sa Theo Luat Phat Giao Theravāda 111

Bảng đối chiếu màu vàng thuần túy và màu vàng pha trộn.[35]

Màu số (1) là màu vàng thuần túy, không bị pha trộn bởi màu khác cho nên
không thể sử dụng để làm y ca sa. Còn những màu còn lại từ số (2) đến số (40),
đây là những sắc thái khác nhau của màu vàng với sự pha trộn thêm nhiều màu
khác để tạo nên những màu khác nhau. Những màu này gọi là những màu
không thuần vàng, được phép sử dụng làm y ca sa. Có thể thấy sắc phục y ca
sa của chư tăng Thái Lan, Campuchia, Lào là điển hình, màu vàng lõi mít, màu
vàng nghệ, màu vàng cam, màu vàng đất… đều được sử dụng rộng rãi mà vẫn
không vi phạm điều luật mà đức Phật quy định.

Kết luận

Như vậy, màu sắc y phục của chư Tăng Phật giáo Theravāda gọi là y ca sa thì
không có một màu cụ thể, miễn sao tấm y đó không phạm vào những màu sắc
mà đức Phật cấm sử dụng và được may nhuộm bằng những loại thuốc, màu mà
được cho phép. Ngoài ra, từ quá trình nhuộm y theo truyền thống cho đến hiện
đại cũng tạo nên nhiều sắc thái khác nhau về màu sắc. Chính vì lẽ đó, màu sắc

Sắc phục y ca sa trong Phật giáo Theravāda
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/sac-phuc-y-ca-sa-trong-phat-giao-theravada.html



y ca sa của chư Tăng không có sự thống nhất. Nếu nói y vàng là màu truyền
thống của tăng đoàn là điều chưa chính xác. Bởi vì màu y vàng cũng chỉ là một
trong những màu sắc được phép sử dụng nếu màu vàng đó không phải là màu
thuần vàng. Sắc thái y ca sa phân biệt theo màu sắc đó là hệ quả của sự phân
chia bộ phái thời sau chứ không phải có từ thời đức Phật.

Tác giả: Bhik. Samādhipuñño Định Phúc

***
Chú thích [1] Rhys Davids T.W., William Stede (eds.) (1921-1925), Pāli –
English Dictionary, PTS., London., p. 212. [2] Vin.i.306. Indacanda (dịch) (2009),
Đại phẩm, tập 2, Buddhist Cultural Centre, Sri Lanka, tr. 225. [3] Vin.i.306.
Indacanda (dịch) (2009), Đại phẩm, tập 2, Buddhist Cultural Centre, Sri Lanka,
tr. 225. [4] VinA.v.1084. [5] Dhammika S. (2015), Nature and the environment
in early Buddhism, Buddha Dhamma Mandala Society, Singapore, p. 77. [6]
Dhammika S. (2015), Nature and the environment in early Buddhism, Buddha
Dhamma Mandala Society, Singapore, p. 55. [7] Dhammika S. (2015), Nature
and the environment in early Buddhism, Buddha Dhamma Mandala Society,
Singapore, p. 90. [8] Vin.i.286. Indacanda (dịch) (2009), Đại phẩm, tập 2,
Buddhist Cultural Centre, Sri Lanka, tr. 189. [9] VinA.v.1126. [10] J.435.
JA.iii.525. Thích Minh Châu, Nguyên Tâm Trần Phương Lan (dịch) (2015), Kinh
Tiểu bộ, tập 4, Nxb Tôn Giáo, Hà Nội, tr. 775. [11] Dhammika S. (2015), Nature
and the environment in early Buddhism, Buddha Dhamma Mandala Society,
Singapore, p. 131. [12] Cây tuṅgahāra là một loại cây có gai và thuốc nhuộm
chiết xuất từ thân cây này có màu vàng. [13] Dhammika S. (2015), Nature and
the environment in early Buddhism, Buddha Dhamma Mandala Society,
Singapore, p. 150. [14] Mahāsamaṇa Chao Somdet Phra (2009), The Entrance
to the Vinaya – Vinayamukha, (2nd ed.), vol. 2, Mahāmakuṭarājavidyālaya,
Bangkok, p. 23. [15] Dhammika S. (2015), Nature and the environment in early
Buddhism, Buddha Dhamma Mandala Society, Singapore, p. 108. [16] Kenneth
G. Zysk (1998), Asceticism and Healing in Ancient India: Medicine in the
Buddhist Monastery, vol. 2, Motilal Banarsidass Publishers, Delhi, p. 158. [17]
Dhammika S. (2015), Nature and the environment in early Buddhism, Buddha
Dhamma Mandala Society, Singapore, p. 64. [18] S.iv.195. Thích Minh Châu
(dịch) (2014), Kinh Tương ưng bộ, tập 2, Nxb Tôn Giáo, Hà Nội, tr. 266. [19]
Dhammika S. (2015), Nature and the environment in early Buddhism, Buddha
Dhamma Mandala Society, Singapore, p. 72. [20] Vinayavinicchaya-ṭīkā (Luật
biện biệt sớ giải) là bản sớ giải của bộ Vinayavinicchaya. [21] V-vn.ii.258. [22]
Weeraratne W. G. (ed.) (2003), Encyclopedia of Buddhism, vol. 7, Department
of Buddhist Affairs, Sri Lanka, p. 316. [23] Jotiya Dhirasekera (ed.) (1979),
Encyclopedia of Buddhism, vol. 4, Department of Buddhist Affairs, Sri Lanka, p.

Sắc phục y ca sa trong Phật giáo Theravāda
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/sac-phuc-y-ca-sa-trong-phat-giao-theravada.html



256. [24] M.iii.253. Thích Minh Châu (dịch) (2012), Kinh Trung bộ, tập 2, Nxb
Tôn Giáo, Hà Nội, tr. 595. [25] Papañcasūdanī (Tẩy trừ chướng ngại) là bản chú
giải của Trung bộ (Majjhimanikāya-aṭṭhakathā) do Luận sư Buddhaghosa biên
soạn. Papañca nghĩa là chướng ngại, hí luận, vọng tưởng…; sūdanī có nguồn
gốc từ chữ sodhana nghĩa là tẩy trừ, làm sạch, làm thanh tịnh. Vì vậy,
Papañcasūdanī dịch là Phá trừ nghi chướng, Tẩy trừ chướng ngại. [26] MA.v.67.
[27] D.ii.134. Thích Minh Châu (dịch) (2013), Kinh Trường bộ, Nxb Tôn Giáo, Hà
Nội, tr. 323. [28] DA.ii.570. [29] J.157; JA.ii.26. Thích Minh Châu, Nguyên Tâm
Trần Phương Lan (dịch) (2015), Kinh Tiểu bộ, tập 3, NXB Tôn Giáo, Hà Nội, tr.
541. [30] J.172; JA.ii.66. Thích Minh Châu, Nguyên Tâm Trần Phương Lan (dịch)
(2015), Kinh Tiểu bộ, tập 3, NXB Tôn Giáo, Hà Nội, tr. 584. [31] Linh Sơn Pháp
bảo Đại tạng Kinh (dịch) (2000), tập 82, Bộ Luật, Đại Tỳ kheo tam thiên uy nghi,
Hội Văn hóa Giáo dục Linh Sơn Đài Bắc, Đài Loan, tr. 114. [32] Linh Sơn Pháp
bảo Đại tạng Kinh (dịch) (2000), tập 145, Bộ Luật sớ, Bồ tát giới nghĩa sớ, Hội
Văn hóa Giáo dục Linh Sơn Đài Bắc, Đài Loan, tr. 683. [33] Linh Sơn Pháp bảo
Đại tạng Kinh (dịch) (2000), tập 145, Bộ Luật sớ, Bồ tát giới nghĩa sớ, Hội Văn
hóa Giáo dục Linh Sơn Đài Bắc, Đài Loan, tr. 684. [34] Vin.i.306 Indacanda
(dịch) (2009), Đại phẩm, tập 2, Buddhist Cultural Centre, Sri Lanka, tr. 225. [35]
Matichon Weekly (2019), Vì sao y của chư tăng Phật giáo lại có sự khác biệt?,
truy cập [ngày 23/11/2021]: <https://www.matichonweekly.com/special-
report/article_198191>.

Tài liệu tham khảo

1. Buddhaghosa Bhadantācariya (1998), Samantapāsādikā – Buddhaghosa’s
Commentary on the Vinaya Piṭaka, vol. 5, Takakusu J., Nagai Makoto
(eds.), PTS. London.

2. Buddhaghosa Bhadantācariya (2003), The Jātaka together with its
commentary, vol. 2, Fausboll V. (ed.), PTS., Oxford.

3. Buddhaghosa Bhadantācariya (2007), Sumaṅgalavilāsinī - Buddhaghosa's
commentary on the Dīgha Nikāya, vol. 2, Stede W. (ed.), PTS., London.

4. Dhammika S. (2015), Nature and the environment in early Buddhism,
Buddha Dhamma Mandala Society, Singapore, p. 108.

5. Indacanda (dịch) (2009), Đại phẩm, tập 2, Buddhist Cultural Centre, Sri
Lanka, tr. 225.

6. 157;
7. iii.525.
8. Jotiya Dhirasekera (ed.) (1979), Encyclopedia of Buddhism, vol. 4,

Department of Buddhist Affairs, Sri Lanka, p. 256.
9. Kenneth G. Zysk (1998), Asceticism and Healing in Ancient India: Medicine

in the Buddhist Monastery, vol. 2, Motilal Banarsidass Publishers, Delhi, p.

Sắc phục y ca sa trong Phật giáo Theravāda
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/sac-phuc-y-ca-sa-trong-phat-giao-theravada.html



158.
10. Linh Sơn Pháp bảo Đại tạng Kinh (dịch) (2000), tập 145, Bộ Luật sớ, Bồ tát

giới nghĩa sớ, Hội Văn hóa Giáo dục Linh Sơn Đài Bắc, Đài Loan, tr. 683.
11. Linh Sơn Pháp bảo Đại tạng Kinh (dịch) (2000), tập 82, Bộ Luật, Đại Tỳ

kheo tam thiên uy nghi, Hội Văn hóa Giáo dục
12. Linh Sơn Đài Bắc, Đài Loan, tr. 114.
13. Mahāsamaṇa Chao Somdet Phra (2009), The Entrance to the Vinaya –

Vinayamukha, (2nd), vol. 2,
14. Mahāmakuṭarājavidyālaya, Bangkok, p. 23.
15. Matichon Weekly (2019), Vì sao y của chư tăng Phật giáo lại có sự khác

biệt?, truy cập [ngày 23/11/2021]:
<https://www.matichonweekly.com/special-report/article_198191>.

16. Rhys Davids T.W., William Stede (eds.) (1921-1925), Pāli – English
Dictionary, PTS., London., p. 212.

17. The Majjhima Nikāya, vol. 3, Chalmers Robert (ed.) (1994), PTS., Oxford.
18. The Saṃyutta Nikāya, vol. 4, Leon Feer M. (ed.) (2001), PTS., London.
19. The Vinaya Piṭakaṃ, vol. 1, The Mahāvagga, Oldenberg Hermann (ed.)

(2013), PTS., Oxford.
20. Thích Minh Châu (dịch) (2012), Kinh Trung bộ, tập 2, Nxb Tôn Giáo, Hà Nội.
21. Thích Minh Châu (dịch) (2013), Kinh Trường bộ, Nxb Tôn Giáo, Hà Nội.
22. Thích Minh Châu, Nguyên Tâm Trần Phương Lan (dịch) (2015), Kinh Tiểu

bộ, tập 4, Nxb Tôn Giáo, Hà Nội.
23. Thích Minh Châu, Nguyên Tâm Trần Phương Lan (dịch) (2015), Kinh Tiểu

bộ, tập 3, NXB Tôn Giáo, Hà Nội.
24. Weeraratne W. G. (ed.) (2003), Encyclopedia of Buddhism, vol. 7,

Department of Buddhist Affairs, Sri Lanka.

Sắc phục y ca sa trong Phật giáo Theravāda
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/sac-phuc-y-ca-sa-trong-phat-giao-theravada.html


