
Chữ "Niệm" trong đạo Phật qua Duy Thức Học
ISSN: 2734-9195   18:07 25/04/2022

Tác giả: Khánh Hoàng

Theo định nghĩa thông thường, “Niệm” chính là nhớ nghĩ. Đó là hoạt động thuộc
phạm vi tinh thần, thuộc phạm vi tâm thức cơ bản nhất. Niệm cũng chính là sự
sống vi tế, thâm sâu, u uẩn nhất mà lại thường trực nhất của con người nói
riêng và của tất cả chúng sinh có khả năng tư duy, tư lương nói chung. Ngay khi
thân tứ đại đang có đây bị chết đi, bị hoại diệt, không còn hoạt động nữa (như
khi tim ngừng đập, phổi ngừng thở...), Niệm vẫn còn hiện hữu nơi thần thức lưu
chuyển hướng tìm đến, bám trụ vào các sinh duyên mới để hình thành một sinh
thể khác. Niệm có nhiều dạng loại, trạng thái và tên gọi khác nhau trong đời
sống thường ngày như tưởng niệm, mặc niệm, suy niệm, hoài niệm, ức niệm,.
..Trong đạo Phật, chúng ta lại thường hay nghe về khởi niệm, động niệm, tà
niệm, tạp niệm, thất niệm, vọng niệm, chính niệm, vô niệm…

Theo giáo lý Duy Thức Học, Niệm được cảm nhận là sự biểu hiện động thái,
tướng trạng, hành trạng, dụng năng của tâm thức. Bắt đầu từ thức A Lại Da (còn
gọi là Thức Thứ Tám, Tàng Thức, A Đà Na Thức, Căn Bản Thức...) mầm mống
Niệm được khởi phát với 5 Biến Hành tâm sở (Tác Ý, Xúc, Thọ, Tưởng, và Tư).
Hiển Dương Thánh Giáo Luận (Tác giả: Đại sĩ Vô Trước (310-390), Dịch giả Phạn-
Hán: Tam Tạng Pháp sư Huyền Trang (602-664), Dịch giả Hán-Việt: Quảng
Minh) giải thích về 5 tâm sở Biến Hành được ghi nhận và cảm nhận khái quát
như sau:

“1. Tác Ý: được sinh ra từ chủng tử nơi A Lại Da thức, dựa vào A Lại Da mà sinh
khởi, cùng tương ưng với A Lại Da, và cùng A Lại Da chuyển hiện.

2. Xúc: là sự phân biệt có được từ bộ Ba Hòa Hợp là Căn, Cảnh, và Thức. Xúc
làm chỗ sở y cho tâm sở Thọ tiếp nối theo ngay sau đó.

3. Thọ: là cảm nghiệm, lãnh nạp (những cảm nhận, cảm giác…)

4. Tưởng: là những ảnh tượng, ấn tượng, hình bóng... trong tâm thức được tiếp
nối ngay sau tâm sở Thọ.

Chữ "Niệm" trong đạo Phật qua Duy Thức Học
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/so-quat-ve-chu-niem-trong-dao-phat-qua-duy-thuc-hoc.html



5. Tư: là ý nghiệp nơi cảnh khiến có tâm tạo tác các điều thiện, ác, phi thiện phi
ác...”

Duy Thức Học nêu rõ thức A Lại Da có tính chất vô phú, vô ký nên rất mênh
mang, khoáng đạt, không trụ, không nương chấp, chưa có phân biệt về thiện
hay ác. Do đó, 5 Biến Hành tâm sở của A Lại Da cũng tương ưng có tính chất rất
nhẹ nhàng, mông lung, chưa có đủ sức lực bám trụ, mà chỉ cuồn cuộn chảy xiết
theo nghiệp lực của chủng tử tập khí:

"Thị vô phú vô ký/Xúc đẳng diệc như thị/Hằng chuyển như bộc lưu/A La Hán vị
xả"

(Tạm dịch: Là vô phú, vô ký/Năm Biến Hành đều vậy/Luôn chuyển động như
dòng thác chảy xiết/Bậc A La Hán mới xả bỏ thức này)

Một vị tăng hỏi thiền sư Thiên Nhan: “Thế nào là Lý Bản Thường?”. Thiền sư
Thiên Nhan đáp: “Động”… Vị tăng lại hỏi “Khi động thì sao?”. Ngài đáp: “Chẳng
phải Lý Bản Thường”. Ở đây, câu trả lời của thiền sư Thiên Nhan đã chỉ thẳng
vào ngay động thái từ Bản Thức A Lại Da nơi người nêu ra câu hỏi.

Sau 5 tâm sở Biến Hành (Xúc, Tác Ý, Thọ, Tưởng, Tư), chữ "Niệm" được đề cập
ngay ở phần 5 tâm sở Biệt Cảnh. Theo Du Già Sư Địa Luận (Bồ tát Di Lặc thuyết
giảng, Đại sĩ Vô Trước ghi chép, Pháp sư Huyền Trang (602 -664) dich từ Phạn
văn sang Hán Văn, sa môn Thích Giác Phổ và cư sĩ Trần Phá Nhạc dịch từ Hán
sang Việt ), 5 tâm sở Biệt Cảnh được giải thích như sau:

Chữ "Niệm" trong đạo Phật qua Duy Thức Học
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/so-quat-ve-chu-niem-trong-dao-phat-qua-duy-thuc-hoc.html



“1. Dục: là ý muốn, vui thích làm (tính hành động), là tạo nghiệp phát động.

2. Thắng giải: là rõ biết để theo đó mà làm (tính năng tùy thuận), là tạo nghiệp
đối với sở duyên, giử gìn công đức.

3. Niệm: là nhớ nghĩ rồi theo đó mà làm (tính ghi nhớ), là tạo nghiệp nhớ nghĩ
đối với việc đã nghĩ

4. Định (Tam Ma Địa): là tính xem xét sâu một cảnh tâm sở y, là tạo nghiệp làm
chổ nương của trí

5. Tuệ: là tính chọn lọc các pháp, do như lý dẫn dắt hay không, là tạo nghiệp hý
luận nhiễm ô, thanh tịnh đối với sở hành, thuận theo thúc đẩy tìm hiểu”.

Hiển Dương Thánh Giáo Luận cũng ghi nhận chi tiết thêm về Niệm (Biệt Cảnh
Tâm Sở) như sau: "Niệm là khiến tâm nhớ rõ, không quên lãng đối với cảnh
quen thuộc, và là chổ sở y cho Định (Đẳng Trì). Như kinh nói là đối với các pháp
mà có Niệm, có Tùy Niệm (nhớ lại cảnh đã từng trải qua), có Biệt Niệm (nhớ lại
biệt tướng của các pháp), nhớ không quên mất, ghi nhận rõ ràng trong tâm, làm
tự tính…”.

Năm tâm sở Biệt Cảnh này không có ở A Lại Da Thức. Ở Mạt Na Thức cũng chỉ
bắt đầu có xuất hiện tâm sở Tuệ (tâm sở Biệt Cảnh thứ 5). Vậy thức A Lại Da
(Thức 8) và thức Mạt Na (Thức 7) đều chưa có Niệm chính thức mà chỉ được
xem như mới có những mầm mống chao động sơ khởi (5 tâm sở Biến Hành và 1
tâm sở Tuệ của 5 tâm sở Biệt Cảnh) làm căn nguồn cần thiết để khởi niệm.
Niệm chỉ chính thức có ở nơi Tiền Lục Thức bao gồm Ý Thức và Tiền Ngũ Thức
(Nhãn thức, Nhĩ thức, Tỷ thức, Thiệt thức, Thân thức) trong đó Niệm được phát
triển mạnh mẽ sung mãn nhất ở nơi Ý thức.

Như thế, có thể phân biệt 2 nguyên nhân khởi niệm chính yếu là:

1. Niệm do tác động tương tác từ bộ ba hòa hợp Căn- Cảnh - Thức: Bộ ba hòa
hợp này thường xuyên có mặt ngay trong đời sống sinh hoạt thường ngày, ở
thời điểm hiện tại với cảnh trần hiện tiền : 6 căn (nhãn, nhĩ, tỷ, thiệt, thân, ý)
khi tiếp xúc 6 cảnh trần (Sắc, thanh, hương, vị, xúc, pháp) sẽ tác động hình
thành niệm khởi phát sinh 6 Thức (Nhãn Thức, Nhĩ Thức, Tỷ Thức, Thiệt Thức,
Thân Thức, Ý Thức) nơi Bát Thức Tâm Vương. Bát Thức Tâm Vương bao gồm A
Lại Da Thức (Thức 8, Căn Bản Thức, Tàng Thức..., có dụng năng tích tập, tích
chứa các chủng tử), Mạt Na Thức (Thức 7, có dụng năng tư lương, phân biệt
chấp ngã), Ý Thức (Thức 6, có dụng năng tư duy, phân biệt chấp cảnh) và Tiền
Ngũ Thức (là phần Căn Bản Thức nương tựa nơi 5 cơ quan mắt, tai, mũi, lưỡi,
thân, có dụng năng tiếp thu trần cảnh rồi đưa bóng dáng trần cảnh về cho Ý

Chữ "Niệm" trong đạo Phật qua Duy Thức Học
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/so-quat-ve-chu-niem-trong-dao-phat-qua-duy-thuc-hoc.html



Thức phân biệt). Niệm khởi nơi Thức này có liên quan mật thiết với dụng năng
phân biệt của Ý Thức với sự hội đủ 3 thành phần: 6 Căn (một hay nhiều căn của
6 căn), 6 Cảnh (một hay nhiều trần cảnh của 6 trần cảnh), 6 thức (một hay
nhiều thức trong Tiền Ngũ Thức và thêm Ý Thức). Thí dụ như khi ta đến trước
một thác nước (cảnh trần), mắt (nhãn căn) thấy rõ thác nước, tai (nhĩ căn) nghe
tiếng nước chảy xiết đập mạnh vào nền đá, mũi (tỹ căn) ngửi mùi nước, thân
thể tay chân (thân căn) tiếp xúc, cảm nhận được sự mát lạnh từ bụi nước... rồi
ta liền khởi niệm nhận biết về danh loại "À! đây gọi là thác nước, không là suối
nước, ghềnh nước hay vật nào khác...". Từ niệm khởi về danh loại (Danh), tự
động sẽ có môt loạt các dòng niệm phân biệt khác được hình thành, đại loại như
về danh xưng, các nhận xét,các cảm thọ, cảm xúc, các ý định, ước muốn… về
thác nước ..: "thác nước này tên gì ?, thác nước đẹp quá, hùng vĩ quá, cần phải
chụp ảnh lưu niệm, cần ghi nhớ vị trí nơi này để ngày sau có thể quay lại du lịch
...” Các niệm khởi này phản ánh cung cách tiếp nhận cảnh trần, cách sống của
mỗi con người ở hiện tại mà cũng là mầm nhân sinh khởi đời sống của chúng
sinh trong tương lai. Do vậy, Niệm chính là kết quả hiện thời của sự tương kiến,
tương tác nơi bộ ba hòa hợp Căn-Cảnh-Thức và cũng là bóng dáng của mầm
nhân đã được gieo trồng từ bao nhiêu kiếp sống quá khứ. Niệm khởi lên nơi Ý
thức cùng với các Tâm sở tương ưng (nhất là với các tâm sở phiền não) sẽ tạo
nên Ý nghiệp dưới dạng chủng tử tập khí, rồi các chủng tử này sẽ được cất chứa
vào kho Tàng Thức A Lại Da. Đây được xem như một dạng thể những giao ước,
hẹn hò… mà ta mặc nhiên tự ý ký kết với cảnh trần: các giao ước, hẹn hò này
sẽ không bị mất đi mà trái lại, chúng dần dà được tích tập, tích chứa rất an
toàn, rất ẩn mật nơi kho tàng chủng tử A Lại Da Thức, rồi sau đó tùy duyên sẽ
trở thành những mầm nhân cho luân hồi, nhân quả trong các kiếp sau. Điều này
giải thích tại sao mỗi con người lại có dáng vóc, cử chỉ, cách cư xử, tính tình
không giống nhau, và tại sao có khi lại "vừa nhìn là thương..." hoặc "vừa thấy
liền ghét"...

2. Niệm do từ kho chủng tử (Tàng thức A Lại Da) lưu xuất: là niệm khởi không
cần thông qua đầy đủ bộ ba hòa hợp Căn- Cảnh - Thức nêu trên vì loại niệm này
không cần đến 5 căn (nhãn, nhĩ, tỷ, thiệt, thân) và 5 trần cảnh hiện tiền (sắc
thanh hương vị xúc) nữa mà niệm chỉ do từ 3 thức chính yếu là A Lại Da Thức,
Mạt Na Thức và Ý Thức . Đặc biệt, ở loại niệm khởi này, Ý Thức không còn giữ
vai trò phân biệt sở duyên cảnh trần ở bên ngoài như ở loại niệm trước mà ở
đây, Ý Thức chỉ phân biệt pháp trần. Pháp trần chính là sở duyên cảnh trần nơi
nội tâm (cảnh trần "pháp", cảnh trần thứ 6 của 6 cảnh trần): pháp trần hiện
khởi từ sự vận hành của các chủng tử khi nội tâm đã vắng xa, không còn có ảnh
hưởng từ các cảnh duyên bên ngoài nữa. Đây là niệm khởi trong các giấc mơ
khi ngủ (của phàm phu) hoặc khi 5 căn (Nhãn, Nhĩ, Tỷ, Thiệt, Thân) và 5 thức
(Tiền Ngũ Thức) dù còn sinh hoạt nhưng không có tiếp nhận và phân biệt 5

Chữ "Niệm" trong đạo Phật qua Duy Thức Học
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/so-quat-ve-chu-niem-trong-dao-phat-qua-duy-thuc-hoc.html



cảnh trần bên ngoài (sắc, thanh, hương, vị, xúc), cũng là niệm khởi khi ngồi
thiền của các hành giả tu thiền định nhưng chưa có đầy đủ định lực và tuệ lực
để không bị ảnh hưởng đến, không màng đến, không bị vướng bận đến Niệm
khởi hay chưa có đủ Giác Lực để chiếu soi làm suy tổn, biến hoại các chủng tử
nghiệp thức.

Cả 2 nguyên nhân khởi niệm trên đều có liên quan mật thiết đến sự chuyển
động của 8 thức Tâm Vương. Sự chuyển động này phát xuất từ nguồn năng
lượng kho tàng chủng tử nghiệp thức nên dòng Niệm khởi có đặc tính căn bản là
tuôn chảy chảy rất mạnh mẽ, dữ dội, cuồng bạo như thác nước, gọi là "bộc lưu"
mà kinh Thủ Lăng Nghiêm đã nêu rõ qua 4 câu kệ:

"Đà Na vi tế thức Tập khí thành bộc lưu Chân phi chân khủng mê Ngã thường
bất khai diễn"

Tạm dịch:

"Thức Đà Na vi tế Tập khí như thác nước Thật không thật mê loạn Ta thường
không khai diễn".

Đặc tính cuồng bạo này của dòng Niệm khởi cũng được kinh Bộc Lưu nhắc đến
như sau: “Như vầy tôi nghe, một thời Thế Tôn ở Sàvatthi (Xá-vệ), Jetavana
(Thắng Lâm), tại vườn ông Anàthapindika (Cấp Cô Độc). Rồi một vị Thiên, khi
đêm đã gần tàn, với nhan sắc thù thắng chói sáng toàn vùng Jetavana, đi đến
Thế Tôn. Sau khi đến, đảnh lễ Thế Tôn rồi đứng một bên. Đứng một bên, vị
Thiên ấy cung kính hỏi và được đức Phật khai thị như sau:

- “Bạch Thế Tôn, Ngài vượt qua bộc lưu như thế nào?” - “ Này Hiền giả, không
đứng lại, không bước tới, Ta vượt khỏi bộc lưu”. -“ Thưa Tôn giả, làm sao không
đứng lại, không bước tới, Ngài vượt khỏi bộc lưu?” -“ Này Hiền giả, khi Ta đứng
lại, thời Ta chìm xuống. Này Hiền giả, khi Ta bước tới, thời Ta trôi giạt; do vậy,
này Hiền giả, không đứng lại, không bước tới, Ta vượt khỏi bộc lưu”. Vị Thiên
liền đọc bài kệ tán thán: “Từ lâu, tôi mới thấy. Bà-la-môn tịch tịnh. Không đứng,
không bước tới, Vượt chấp trước ở đời”. Vị Thiên ấy nói như vậy và bậc Đạo sư
chấp nhận. Vị Thiên ấy biết được: "Thế Tôn đã chấp nhận ta". Vị ấy đảnh lễ Thế
Tôn, thân phía hữu hướng về Ngài, rồi biến mất.”

Đạo Phật là đạo tu tâm. Duy Thức tông quan niệm "nhất thiết duy tâm tạo"
(tất cả chỉ từ nơi tâm mà được tạo thành) và "vạn pháp duy thức" (mọi sự vật
là do từ thức phân biệt). Niệm lại là đơn vị nguyên ủy, cơ bản nhất, thực tế nhất
của tâm thức nên để tu tâm hiệu quả, cần rõ biết và dần dà làm chủ được niệm.
Vì niệm niệm hiện đang sinh khởi nơi chính mình, ngay nơi tâm thức của chính
mình: các niệm này đang là tâm ta, cái tâm đang có niệm niệm tiếp nối nhau

Chữ "Niệm" trong đạo Phật qua Duy Thức Học
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/so-quat-ve-chu-niem-trong-dao-phat-qua-duy-thuc-hoc.html



sinh sinh diệt diệt với đủ loại hình tướng, sắc thái, dạng loại ... Mổi mỗi động
tâm là mỗi mỗi niệm, còn tâm (thức) là còn niệm. Ngay trong giáo lý Tứ Thánh
Đế (4 sự thật, 4 chân lý, 4 căn bản về Thế Gian và về tu tập Xuất Thế Gian), ý
nghĩa về chữ "Niệm" đã được khai thị, chỉ bày, phân biệt rõ qua từng giai đoạn
tu tập 37 Phẩm Trợ Đạo của Đạo Đế (một trong Tứ Thánh Đế). 37 phẩm Trợ Đạo
gồm có 7 phần bao gồm Tứ Niệm Xứ, Tứ Chính Cần, Tứ Như Ý Túc, Ngũ Căn,
Ngũ Lực, Thất Giác Chi, và Bát Chính Đạo. 7 phần này không tách rời, biệt lập
nhau mà được xem là chuổi tiến trình tu tập có liên hệ gắn kết tuần tự, tiếp nối
mật thiết với nhau, trong đó hành trạng, dạng thể của Niệm khởi không đồng
nhất mà cứ dần dà được chuyển biến, tiến hóa từ địa vị phàm phu đến các bậc
hiền thánh mà cao nhất là các quả vị Tứ Thánh Thanh Văn hoặc Thập Địa Bồ
Tát.

Phần Tứ Niệm Xứ Quán (= Tứ Niệm Trú Quán) là giai đoạn tu tập đầu tiên của
Đạo Đế để bắt đầu thể nhập Lý Tứ Thánh Đế. Trong giai đoạn này, hành giả do
đã có được Tín tâm nơi Tam Bảo nên gia công nhớ nghĩ, quán sát tập trung
niệm quán vào ngay nơi đời sống hiện tại của bản thân mà không phải là niệm
vào các thế sự vặt vãnh tầm thường hằng ngày mà là niệm ngay vào nơi thân
và tâm của chính mình, niệm về "Xứ" ("Xứ Niệm") trong nội tâm, niệm về nơi
giao tiếp giữa 6 căn và 6 cảnh trần, niệm về tác động của 6 cảnh trần vào nơi 6
thức tâm của chính mình mà thấu biết được về các cảnh trạng đau khổ (Khổ Đế)
nơi thân tâm. Bốn đối tượng sở duyên của Tứ Niệm Xứ Quán là Thân, Thọ, Tâm,
và Pháp. Sự thể nhập Lý Tứ Đế được biểu hiện qua sự nhận biết rõ về các dạng
thể, trạng thái của "Khổ" (Khổ Đế) như bất tịnh, khổ, vô thường, vô ngã...nơi 4
đối tượng sở duyên này. Cách thực hành của pháp tu này thường được nhắc đến
là: "Quán Thân Bất Tịnh, Quán Thọ Thị Khổ, Quán Tâm Vô Thường, Quán Pháp
Vô Ngã". Thật ra các hệ lụy này của Khổ Đế có liên quan, tương hệ rất khắn
khít, chặt chẻ, chằng chịt với nhau, không một, không khác (bất nhất bất dị)
nên khó có thể cho rằng Thân chỉ là bất tịnh hay Tâm chỉ là vô thường..., mà
Thân và Tâm... đều chỉ bị bao trùm bởi một khối khổ rộng lớn, khổng lồ, trong
đó có bao hàm đầy đủ tất cả các hành tướng của Khổ Đế (khổ, không, vô
thường, vô ngã...). Vì thế, Biện Trung Biên Luận (Bồ Tát Di Lặc thuyết kệ, Bồ Tát
Thế Thân (316-396) luận giải, ngài An Huệ (475-555) thích sớ, ngài Chân Đế
(499-569) dịch Phạn sang Hán, Quảng Minh dịch Hán sang Việt) gọi Tứ Niệm Xứ
Quán là Tu Khai Giác. Hiển Dương Thánh Giáo Luận cũng ghi nhận Tứ Niệm Xứ
Quán chỉ là Quán Sát Tâm với ý nghĩa: quán thân chính là quán tâm chấp thọ,
quán thọ chính là quán tâm lãnh nạp, quán tâm chính là quán tâm liễu biệt, và
quán pháp chính là quán tâm nhiễm tịnh…

Đến phần Tứ Chính Cần, còn gọi là "Tứ Chính Đoạn" (phần 2 của 37 Trợ Đạo
Phẩm), "Niệm" không còn là thuần túy quán sát, ghi nhận, hiểu biết như ở Tứ

Chữ "Niệm" trong đạo Phật qua Duy Thức Học
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/so-quat-ve-chu-niem-trong-dao-phat-qua-duy-thuc-hoc.html



Niệm Xứ Quán nữa mà đã có thêm sự nhận định, thẩm giá về các việc Ác, các
việc Thiện đã nghĩ, đã làm trong quá khứ và lại có thêm sự định hướng để tinh
tấn, tu tập (như giục tâm, giữ tâm, phát khởi Chính Cần...) trong hiện tại và
trong tương lai. Tinh Tấn (Chính Cần) không phải chỉ là sự tiến bộ, tiến hóa
("Tấn"), sự cần cù, chăm chỉ ("Cần") đơn thuần, phổ quát không có định hướng
mà có bao hàm thêm ý nghĩa tinh luyện, trong sáng, trong sạch ("Tinh"), chính
trực, thiện lành ("Chính"). Sự định hướng để tinh tấn, tu tập này cũng thường
được gọi tên là "Như Lý Tác Ý" hoặc là "Như Lý Khởi Tư Duy": tác ý và tư duy
theo định hướng thiện lành, định hướng Tam Huệ Học (Văn- Tư- Tu). Đây cũng là
khởi đầu cho Giới Vô Lậu Học (Vô Lậu Học thứ nhất của Tam Vô Lậu Học: Giới-
Định- Tuệ). Như thế, “Niệm quán sát” nơi Tứ Niệm Xứ đến đây đã được gia cố
trở thành “Niệm phân biệt về giảm Ác, tăng Thiện” nơi Tứ Chính Cần. Biện
Trung Biên Luận gọi tu tập Tứ Chính Cần là Tu Tổn Giảm. Hiển Dương Thánh
Giáo Luận cho rằng tu tập Tứ Chính Cần sẽ hình thành được Như Ý Túc đầu tiên
(Dục Như Ý Túc) của 4 Như Ý Túc. Hiển Dương Thánh Giáo Luận ghi nhận về ý
nghĩa của Tứ Chính Cần như sau:

“1. Pháp ác (các phiền não) đã sinh thì khởi ước muốn, nổ lực phát khởi Chính
Cần, giục tâm, giữ tâm để đoạn trừ chúng, 2. Pháp ác chưa sinh thì khởi ước
muốn, nổ lực phát khởi Chính Cần, giục tâm, giữ tâm để giữ cho chúng không
sinh, 3. Pháp thiện (Văn-Tư-Tu, Tam Huệ Học) chưa sinh thì khởi ước muốn, nổ
lực phát khởi Chính Cần, giục tâm, giữ tâm để phát sinh chúng, 4. Pháp thiện đã
sinh thì khởi ước muốn, nỗ lực phát khởi Chính Cần, giục tâm, giữ tâm để an trú,
không quên lãng, tu viên mãn, tăng trưởng rộng lớn thêm".

Đến phần Tứ Như Ý Túc (còn gọi là "Tứ Thần Túc"), “Niệm phân biệt về giảm Ác,
tăng Thiện” nơi Tứ Chính Cần lại được phát triển thêm một bậc. Đến đây, Niệm
không còn theo đuổi, bám chấp nơi Thân-Thọ-Tâm-Pháp của Tứ Niệm Xứ Quán
và nơi Thiện Ác ba thời của Tứ Chính Cần nữa, mà Niệm chỉ thuần túy trở về
nghĩ nhớ, quán sát, ghi nhận ngay vào nơi nội tâm của chính mình, mổi mỗi
động tâm trong tu tập là mỗi mỗi niệm cần được nghĩ nhớ, quán sát, ghi nhận.
Có 4 Như Ý Túc là Dục Như Ý Túc, Cần (Tinh Tấn) Như Ý Túc, Tâm Như Ý Túc, và
Quán Như Ý Túc với ý nghĩa được ghi nhận theo Hiển Dương Thánh Giáo luận là:

“1.Dục Như Ý Túc: là Dục Tăng Thượng nên đắc Tam Ma Địa. Dục Như Ý Túc và
ba Như Ý Túc còn lại đều là các loại Tam Ma Địa (Định). Dục Như Ý Túc được gọi
là Dục Tăng Thượng Tam Ma Địa. Định này bắt nguồn từ công phu tu tập Tứ
Chính Cần, từ nơi tâm mong muốn các ác pháp bị trừ diệt, không còn hiện hành
và mong muốn các pháp thiện được hiện hành và tăng trưởng thêm lên. Định
sau đó được tiếp tục triển chuyển ra thành Tâm Trú Nhất Cảnh Tính.

Chữ "Niệm" trong đạo Phật qua Duy Thức Học
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/so-quat-ve-chu-niem-trong-dao-phat-qua-duy-thuc-hoc.html



2. Cần Như Ý Túc: là Cần Tăng Thượng nên đắc Tam Ma Địa . Đây là tinh tấn,
dũng mãnh, nhiệt thành, siêng năng tu tập 8 pháp Đoạn Hành để chứng đắc
Tâm Trú Nhất Cảnh Tính.

Tám pháp Đoạn Hành là pháp tu căn bản của Tứ Như Ý Túc, đặc biệt ở 3 Như Ý
Túc sau (Cần Như Ý Túc, Tâm Như Ý Túc, và Quán Như Ý Túc). Tám pháp Đoạn
Hành bao gồm:

(1) Dục: là tâm mong muốn các ác pháp bị trừ diệt, không còn hiện hành và
mong muốn các pháp thiện được hiện hành và tăng trưởng thêm lên. (2) Cần
(Tinh Tấn): là siêng năng tu tập Xa Ma Tha (Chỉ) và Tỳ Bát Xá Na (Quán). (3)
Tín: là nhân tố để khởi Dục, là sở nhân cho Dục, do từ Tín mà có Dục sinh khởi.
(4) An: là nhờ có Tinh Tấn mà thân tâm không còn nặng nề, thô nặng mà trở
nên nhẹ nhàng, thư thái để có thể kham nhiệm. (5) Chính Niệm: là phòng hộ
tâm hôn trầm và trạo cử của Tùy Phiền Não khiến cho tâm ghi nhớ, không quên.
(6) Chính Tri: là tâm liền nhận ra, nhận thấy, nhận biết bất cứ khi nào có Tùy
Phiền Não hiện hành. (7) Tư: là tâm tạo tác trong khi Tịnh Chỉ (tâm chán ghét
các cảnh sở duyên nổi lên từ trạo cử) và khi Sách Cử (tâm phấn chấn trở lại sau
khi hôn trầm) (8) Xả: là tâm bình đẳng, chính trực, an trú Bất Nhiễm Ô, đã rời xa
trạo cử, hôn trầm.

3. Tâm Như Ý Túc: là Tâm Tăng Thượng nên đắc Tam Ma Địa. Đây là hành giả tu
tập hạnh Xa Ma Tha, tư duy nội pháp (các Tưởng Uẩn, Hành Uẩn của 5 Uẩn),
đắc Tâm Trú Nhất Cảnh Tính mà thành tựu Tam Ma Địa.

4. Quán Như Ý Túc: là Quán Tăng Thượng nên đắc Tam Ma Địa. Đây là do công
phu tu tập quán sát mà thành tựu Tam Ma Địa: hành giả nghe học Chính Pháp,
ghi nhớ rồi dùng trí tuệ giản trạch, quán sát, biến giác quán sát mà đắc Tam Ma
Địa”.

Biện Trung Biên Luận gọi tu tập Tứ Như Ý Túc là Tu Oánh Sức, qua đó tâm sẽ có
được tính Kham Năng, tính có thể đảm đương tu tập 5 thứ Tăng Thượng là: Tăng
Thượng Dục, Tăng Thượng Gia Hành, Tăng Thượng Không Quên Cảnh Sở Duyên,
Tăng Thượng Không Tán Loạn, và Tăng Thương Tư Trạch. 5 Tăng Thương này
theo thứ tự là bước đầu hình thành và phát triển ra 5 Căn là Tín Căn, Tấn Căn,
Niệm Căn, Định Căn, và Tuệ Căn. Do vậy, tu tập Tứ Như Ý Túc được gọi là Thuận
Giải Thoát Phần, có khả năng diệt trừ 5 thứ lầm lỗi, chướng ngại đến tu tập là
giải đãi, hôn trầm, trạo cử, không tác hành, và tác hành.

Chữ "Niệm" trong đạo Phật qua Duy Thức Học
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/so-quat-ve-chu-niem-trong-dao-phat-qua-duy-thuc-hoc.html



Duy Thức Học cho rằng công phu tu tập ở Tứ Như Ý Túc thuộc về Tứ Gia Hạnh Vị
của Duy Thức Hanh. Công phu này chưa đạt đến Duy Thức Tính vì còn có chỗ sở
đắc như được diễn đạt qua bài kệ sau:

"Hiện tiền lập thiểu vật/ Vị thị Duy Thức tính/Dĩ hữu sở đắc cố/Phi thật trụ Duy
Thức" (Tạm dịch: Ngay đây xong chút vật/Chưa là Duy Thức tính/Với còn có chỗ
đắc/Không là thật trụ Duy Thức).

Như thế, dạng loại Niệm ở nơi công phu tu tập Tứ Như Ý Túc đã có phân biệt rõ
ràng về thiện-ác, đã có định hướng tu tập vững vàng về các công phu Chỉ-
Quán, và đã có những thành quả nhất định từ công phu tu tập qua các thành
tựu bốn loại Định Như Ý (Dục Tăng Thượng Tam Ma Địa, Cần Tăng Thượng Tam
Ma Địa, Tâm Tăng Thượng Tam Ma Địa, Quán Tăng Thượng Tam Ma Địa) và Tâm
Trú Nhất Cảnh Tính. Đây cũng là khởi đầu cho Định Vô Lậu Học (Vô Lậu Học thứ
nhì của Tam Vô Lậu Học Giới- Định- Tuệ). Ngoài ra, chữ "Chính Niệm" đã bắt
đầu xuất hiện lần đầu tiên nơi tu tập Tứ Như Ý Túc với ý nghĩa là an trú tâm nơi
Chỉ (Xa Ma Tha) để không quên, không rời lìa cảnh sở duyên (Định tâm nơi cảnh
sở duyên). Các thành quả này là tiền đề cơ bản để xây dựng và hình thành hai
phần tiếp theo của tu tập 37 Trợ Đạo Phẩm là 5 Căn và 5 Lực.

Năm Căn gồm có Tín Căn, Tấn Căn, Niệm Căn, Định Căn, và Tuệ Căn. Chữ "Căn"
ở đây có thể được hiểu như căn nguồn, cội nguồn, căn cứ địa, căn cứ xuất phát
nơi khởi phát ra 5 trạng thái hoạt dụng thiện lành của tâm thức là Tín, Tấn,
Niệm, Định, và Tuệ . Ý nghĩa của 5 Căn được ghi nhận theo luận Hiển Dương
Thánh Giáo là:

Chữ "Niệm" trong đạo Phật qua Duy Thức Học
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/so-quat-ve-chu-niem-trong-dao-phat-qua-duy-thuc-hoc.html



“1. Tín Căn: là do thế gian đạo khiến tâm thanh tịnh, trong sáng, không dơ bẩn,
lìa Tùy Phiền Não, được trú Bất Động. Rồi sau cầu Thánh Đế Hiện Quán đễ vĩnh
đoạn Tùy Miên, tu tập các phương tiện đối trị, nhờ đó tăng khởi Thượng Tín 2.
Tấn Căn (Chính Cần Căn): là dựa vào Tín Căn, tu tăng tiến dũng mãnh, câu hành
với Tín Căn. 3. Niệm Căn: là dựa vào Tấn Căn nên trí sáng tỏ, không quên lãng,
câu hành với Tấn Căn. 4. Định Căn (Đẳng Trì Căn): là dựa vào Niệm Căn, Tâm
Trú Nhất Cảnh, câu hành với Niệm Căn. 5. Tuệ Căn: là dựa vào Định Căn, Tuệ
giản trạch các pháp, câu hành với Định Căn”.

Như thế, nếu nói riêng về ý nghĩa chữ "Tín" nơi Tín Căn, Tín đây không còn là
niềm tin sơ khởi nơi Tam Bảo qua các hình tướng trang nghiêm bên ngoài hoặc
qua các giáo pháp được lãnh hội ban đầu như niềm tin ở giai đoạn tu tập Tứ
Niệm Xứ và Tứ Chính Cần nữa. Tín nơi Tín Căn là niềm tin nay đã được gia cố,
vững chắc thêm với các thành quả tu tập cụ thể, hiệu quả chân thực khi tu tập
Tứ Như Ý Túc và Ngũ Căn để bắt đầu đạt được Tứ Gia Hạnh quả vị. Các thành
quả này bao gồm 4 Tăng Thượng Tam Ma Địa và Tâm Trú Nhất Cảnh Tính ở giai
đoạn tu tập Tứ Như Ý Túc, nay ở giai đoạn tu tập Ngũ Căn lại tiếp tục có thêm
Thánh Đế Hiện Quán (Quán sát mà không thông qua sự phân biệt của Ý Thức
nơi nghĩa lý của Tứ Thánh Đế: Khổ- Tập- Diệt- Đạo), lìa Tùy Phiền Não, vĩnh
đoạn Tùy Miên…. Chính do điều này, có thể nói "Tín" của Tín Căn là lòng tin
được phát khởi từ các căn cứ địa tâm thức vững chắc nên rất khó bị lay chuyển
hoặc dời đổi bởi các thế lực, điều kiện bên ngoài (như các thế lực, các ảnh
hưởng của ngoại đạo, tà đạo, tà sư, ác hữu...).

Đồng bộ theo với Tín Căn, 4 Căn còn lại (Tấn, Niệm, Định, Huệ) cũng có những
tiến triển tương ưng, không còn như trước nữa. Như sức tinh tấn của Tấn Căn,
sức nhớ nghĩ của Niệm Căn, sức chuyên chú của Định Căn, sức sáng tỏ của Tuệ
Căn nay đều được gia cố thêm, kiên trì hơn, bền chắc hơn do đều đã có thêm
căn cứ địa vững chãi. Đây cũng là bước của khởi đầu của Tuệ Vô Lậu Học (Vô
Lậu Học thứ ba của Tam Vô Lậu Học Giới- Định- Tuệ). Vì thế, tu tập 5 Căn sẽ
khiến đạt được 2 giai vị đầu tiên (Noãn Vị và Đảnh Vị) của Tứ Gia Hạnh Vị. Tuy
nhiên, hai giai vị này còn thuộc giai đoạn Tầm Tư nên cần phải có ý ngôn, được
giải thích theo Biện Trung Biên Luận là:

“1.Noãn Vị: (Noãn là ấm nóng) là giai đoạn tâm thức cảm thấy được ấm nóng, là
giai đoạn báo hiệu sắp có lửa, ánh sáng nơi Thánh Đạo. Ở giai vị này, hành giả
quán thấy các pháp tự tướng, các pháp cộng tướng đều chỉ là ý ngôn mà hoạch
đắc Trí Pháp Minh, quán sát được chân xác các cảnh sở duyên của các pháp.

2. Đảnh Vị: (Đảnh là đỉnh đầu, đỉnh núi) là từ Noãn Vị được tăng trưởng rồi
thành mãn mà chuyển lên”.

Chữ "Niệm" trong đạo Phật qua Duy Thức Học
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/so-quat-ve-chu-niem-trong-dao-phat-qua-duy-thuc-hoc.html



Mặt khác, dù đã có căn cứ địa để xuất phát và tu tập đúng hướng nhưng sức lực
của Tín- Tấn - Niệm- Định- Tuệ nơi 5 Căn còn được xem là chưa đủ mạnh vì
chúng có thể còn bị thoái chuyển. Theo Biện Trung Biên Luận, thiện căn nơi 5
Căn còn được xem là thiện căn động (thiện căn có thể bị thoái động), chỉ là lớp
đầu tiên của Thiện Căn Thuận Quyết Trạch Phần. Luận này cho rằng công phu
tu tập ở 5 Căn chỉ là Tu Phát Thượng nghĩa là tu tập để gia cố thêm cho tu tập 4
Thần Túc, tăng thượng phát triển 4 Thần Túc ra thành 5 Căn.

Qua đến phần tu tập 5 Lực (5 Thần Lực), sức mạnh của lòng tin (Tín Lực), của sự
tinh tấn (Tấn Lực), của sự nhớ nghĩ, không quên chính pháp, giữ gìn Chính Niệm
(Niệm Lực), của sự chuyên chú tâm (Định Lực), của khả năng tư duy quán chiếu
(Tuệ Lực) đều đã được tăng trưởng phát triển thuần thục nên nay hoàn toàn có
đủ khả năng đàn áp, làm tổn diệt các chướng ngại trong tu tập như các tà tín,
bất tín (do từ nơi Tín Lực), sự biếng nhác, giải đãi (do từ nơi Tấn Lực), các tà
niệm, thất niệm, loạn tâm (do từ nơi Niệm Lực), các thứ loạn tưởng, phiền
não...(do từ nơi Tuệ Lực). Biện Trung Biên gọi tu tập 5 Lực là Tu Lân Cận. Đến
đây, sau khi đã thành mãn thêm công phu tu tập 5 Căn và 5 Lực gọi là đã hoàn
tất được Thuận Quyết Trạch Phần. Phần này có 2 lớp là lớp 5 Căn (của Noãn Vị
và Đảnh Vị) và lớp 5 Lực (của Nhẫn Vị và Thế Đệ Nhất Vị). Biện Trung Biên Luận
giải thích về Nhẫn Vị và Thế Đệ Nhất Vị (giai vị thứ ba và thứ tư của Tứ Gia
Hạnh Vị) như sau:

"3. Nhẫn Vị: Nhẫn là xác nhận (nhẫn khả) các pháp chỉ toàn là duy tâm, nên từ
đây không còn bị thoái đọa trong tu tập nữa.

4. Thế Đệ Nhất Vị: là thấy rõ cả thế gian chỉ là pháp hữu lậu. Trong các pháp
hữu lậu này, pháp Hiện Quán của Bồ Tát là hơn cả nên gọi là Thế Đệ Nhất. Đến
đây, Bồ Tát ngộ nhập Cảnh Không nên Thức không còn phát sinh, làm điều kiện
đưa đến Định Vô Gián để phát sinh Trí Vô Lậu, gọi là đắc nhập Kiến Đạo và
Chính Tính Ly Sinh”.

Do vậy, giai vị Thế Đệ Nhất của Tứ Gia Hạnh là do công phu tu tập Hiện Quán
Thánh Đế, quán sát thành công, thấu rõ được Lý Tứ Đế ở ba cõi (Dục Giới, Sắc
Giới, và Vô Sắc Giới) mà có đủ được 16 Tâm (16 Trí) cần thiết để "Thấy
Đạo"(Kiến Đạo), đắc giai vị Nhập Lưu (Tu Đà Hoàn).

Qua đến phần tu tập Thất Giác Chi (Thất Biến Giác Chi), các luận Biện Trung
Biên và Hiển Dương Thánh Giáo đều nêu rõ rằng Thất Giác Chi là giai đoạn tu
tập chuyên biệt, dành riêng cho giai vị Kiến Đạo (Kiến Đạo Vị), của các bậc đã
đắc nhập Kiến Đạo, đã đạt được Thánh vị Tu Đà Hoàn (quả vị Nhập Lưu hay Dự
Lưu Quả) tương đương với quả vị Sơ Địa Bồ Tát (Hoan Hỷ Địa hay Cực Hỷ Địa)
của Thập Địa Bồ Tát. Qua hiển thị của hai bộ luận này, Thất Giác Chi được định

Chữ "Niệm" trong đạo Phật qua Duy Thức Học
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/so-quat-ve-chu-niem-trong-dao-phat-qua-duy-thuc-hoc.html



nghĩa là "7 chi hổ trợ cho Tuệ Giác (Vô Phân Biệt Như Như Trí)”. Bảy chi này bao
gồm:

“1. Niệm Giác Chi: là chi sở y cho Tuệ Giác, là tâm trí sáng tỏ Thánh Đế, không
quên Thánh Đế. Đây là do đã có đủ thiện lực để Kiến Đạo hiện tiền, đắc nhập
xuất thế Vô Công Dụng, Vô Phân Biệt. 2. Trạch Pháp Giác Chi: là chi tự tính của
Tuệ Giác, là do đã có Tuệ Giác vô phân biệt, vô công dụng nên y chỉ nơi Niệm,
cùng Niệm câu hành, vì thế hiểu rõ, giác ngộ Thánh Đế. 3. Tinh Tấn Giác Chi: là
xuất ly của Tuệ Giác, là sinh tâm dũng mãnh nơi Thánh Đế. 4. Hỷ Giác Chi: là lợi
ích của Tuệ Giác, là có tâm hỷ duyệt nơi Thánh Đế. 5. Khinh An Giác Chi: là Vô
Nhiễm của Tuệ Giác, có thể là Tuệ tâm sở, là có thân tâm kham nhiệm ở trong
Chân Đế Hiện Quán (Kiến Đạo ly Tam Giới), lấy tính Kham Năng làm chỗ dụng
công tu tập 6. Định (Tam Ma Địa) Giác Chi: cũng là Vô Nhiễm của Tuệ Giác, là
chỗ sở y của Vô Nhiễm để có được Chuyển Y, là có tâm trú Nhất Cảnh Tính ở
trong Chân Đế Hiện Quán. 7. Xả Giác Chi: cũng là Vô Nhiễm của Tuệ Giác, là tự
tính của Vô Nhiễm, là có tâm bình đẳng, tâm chính trực, tâm không chuyển
động ở trong Chân Đế Hiện Quán. Nơi Xả Giác Chi, các phiền não tạp nhiễm đều
bị đoạn trừ nên hiển lộ tự tính Vô Nhiễm “.

Như thế, Niệm của tu tập Thất Giác Chi (Niệm Giác Chi) là Niệm thuộc về Tuệ
Giác (Giác Niệm) của các vị Thánh thuộc giai vị Sơ Địa (Hoan Hỷ Địa hay Cực Hỷ
Địa) Bồ Tát, không còn là Niệm sinh khởi từ nơi thức (Thức Niệm) nữa dù thức A
Lại Da vẫn còn hiện hữu và còn hoạt động nơi các vị. Giai vị Sơ Địa Bồ Tát được
xem là giai đoạn tu tập của Kiến Đạo Vị với mục tiêu là để đoạn trừ Ngũ Cái (5
thứ phiền não che mờ chân tâm, gồm có: Tham ái, Sân nhuế, Thụy miên, Trạo
cử, và Nghi), hầu bắt đầu có Chuyển Y (Chuyển biến Căn Bản Y, A Lại Da thức,
trong đó 2 trọng chướng là Phiền Não Chướng và Sở Tri Chướng được chuyển
hóa ra thành 2 đại quả là Đại Niết Bàn và Đại Bồ Đề). Tuệ Giác của Thất Giác
Chi chính là Giác Trí, là thể dạng ở các giai đoạn đầu tiên của Trí Bát Nhã. Trí
này có dụng năng quán sát, nhận biết rõ về Không Tính nơi ngũ uẩn, nơi tất cả
pháp. Như trong bài Bát Nhã Tâm Kinh đã khai thị: "Lúc Bồ Tát Quán Tự Tại thực
hành sâu xa Bát Nhã Ba La Mật Đa, soi thấy 5 uẩn đều Không mà vượt qua tất
cả khổ ách". Bồ tát nay đạt được pháp tính, thấy được pháp thân không còn bị
vướng chấp hai bên Năng và Sở, chứng đắc Tâm Bình Đẳng nên thấy được pháp
tính của mình, của người, của chúng sinh, của chư Bồ tát, của chư Phật đều bình
đẳng mà thể nhập Biến Hành Pháp Giới, gọi là "vào nhà Như Lai". Pháp thân,
pháp tính chính là Chính Lý Bình Đẳng tối thượng cho tất cả dạng loại chúng
sinh.

Duy Thức Học cũng cho rằng nơi công phu tu tập ở Kiến Đạo Vị, các Bồ Tát
Hoan Hỷ Địa có được Vô Sở Đắc Trí (Trí tuệ không còn khởi Niệm hai bên như là
ta đã đắc chứng được quả vị này, thành tựu được giai vị kia) nên đã trụ nơi Duy

Chữ "Niệm" trong đạo Phật qua Duy Thức Học
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/so-quat-ve-chu-niem-trong-dao-phat-qua-duy-thuc-hoc.html



Thức Tính, đã ngộ nhập Duy Thức, đã bắt đầu có Chuyển Y, đã bắt đầu xả ly
Năng Thủ và Sở Thủ (nhị thủ). Vì thế, giai đoạn tu tập này tương ưng với Thông
Đạt vị của Duy Thức Hạnh, diễn đạt qua 4 câu kệ:

"Nhược thời ư sở duyên/Trí đô vô sở đắc/Nhĩ thời trụ Duy Thức/Ly nhị thủ tướng
cố"

(Tạm dịch: "Nếu khi nơi chỗ thấy biết/Trí đều không chỗ đắc/Ấy là lúc trụ Duy
Thức/Đã lìa bỏ hai tướng chấp thủ").

Qua đến phần tu tập Bát Chính Đạo (Bát Thánh Đạo), các luận Biện Trung Biên
và Hiển Dương Thánh Giáo đều nêu rõ Bát Chính Đạo là giai đoạn tu tập chuyên
biệt, dành riêng cho giai vị Tu Đạo (Tu Đạo Vị) của các bậc Bồ Tát Đăng Địa từ
Nhị Địa (Ly Cấu Địa) đến Thập Địa (Pháp Vân Địa). Qua tu tập Bát Chính Đạo,
các Bồ Tát tinh cần tư duy, nỗ lực xuất ly (Địa 2, Ly Cấu Địa); nỗ lực không còn
trụ chấp vào các pháp ái (Địa 3, Phát Quang Địa); nỗ lực thanh tịnh tối thắng,
bình đẳng lưu xuất (Địa 4, Diệm Huệ Địa); đắc tương tục bình đẳng do có được
10 Ý Lạc Bình Đẳng Tịnh Tâm (Địa 5, Nan Thắng Địa); thấu rõ được các pháp
duyên khởi vốn không nhiễm, không tịnh (Địa 6, Hiện Tiền Địa); thấy biết ra tất
cả các pháp đều là Vô Tướng, nên không còn bị chấp mắc vào nơi các hành
tướng (Địa 7, Viễn Hành Địa); chứng đắc Vô Sinh Pháp Nhẫn, có được 2 thứ tự
tại là Trí Vô Phân Biệt Tự Tại và Tịnh Độ Tự Tại (Địa 8, Bất Động Địa); viên mãn
chứng đắc được Trí Vô Ngại Giải, đắc thêm tự tại thứ ba là Trí Tự Tại (Địa 9,
Thiện Huệ Địa), đoạn trừ xong 2 trọng chướng (Phiền Não Chướng, Sở Tri
Chướng), thông đạt nốt tự tại thứ tư là Nghiệp Tự Tại để từ nay tùy đại nguyện
hóa độ chúng sinh mà biến hóa ra các việc lợi ích hữu tình (Địa 10, Pháp Vân
Địa).

Bát Chính Đạo gồm có 8 chi phần được Hiển Dương Thánh Giáo Luận hiển thị
như sau:

“1. Chính Kiến: là sau khi Kiến Đạo, đã có được Biến Giác Chi (Thất Giác Chi) thì
sự thấy ("Kiến") đã được thanh tịnh, Kiến thanh tịnh này nay được an lập trong
giai đoạn Tu Đạo. Tổng hợp 2 thứ Kiến này (Kiến của Kiến Đạo và Kiến của Tu
Đạo) được gọi là Chính Kiến. 2. Chính Tư Duy: là dựa vào Chính Kiến và câu
hành với Chính Kiến mà tư duy ly dục, tư duy không sân nhuế, tư duy không sát
hại, tư duy các Đế, cùng tương ưng với tác ý vô lậu khiến tâm hướng vào, cực
độ hướng vào, tìm cầu, cưc độ tìm cầu, hiện tiền tìm cầu, giác liễu suy nghĩ,
quán sát tư duy, đặc tính tư duy. 3. Chính Ngữ: là ở giai đoạn Tu Đạo, dựa vào
Chính Tư Duy, do liên tục tác ý vô lậu tư duy các Đế nên có được 4 thứ ngữ
nghiệp thuộc về Thánh Ái Giới (Giới được các thánh hiền hâm mộ), bất lạc, ly
lạc, trừ diệt các thứ ly, trừng tịnh, phòng hộ; bất tác, ly tác, không hành, không

Chữ "Niệm" trong đạo Phật qua Duy Thức Học
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/so-quat-ve-chu-niem-trong-dao-phat-qua-duy-thuc-hoc.html



hủy, không phạm, cầu kiều thuyền bè, viễn ly, không trái vượt, đặc tính không
có các thứ trái vượt. 4. Chính Nghiệp: là ở giai đoạn Tu Đạo, do liên tục tác ý vô
lậu, tư duy các Đế nên được 3 thứ thân nghiệp thuộc về Thánh Ái Giới, bất lạc,
ly lạc, trừ diệt các thứ ly, trừng tịnh, phòng hộ; bất tác, ly tác, không hành,
không hủy, không phạm, cầu kiều thuyền bè, viễn ly, không trái vượt, đặc tính
không có các thứ trái vượt. 5. Chính Mạng: là ở giai đoạn Tu Đạo, do liên tục tác
ý vô lậu tư duy các Đế nên viễn ly pháp ác, tà mạng đã làm, thuộc về Thánh Ái
Giới, bất lạc, ly lạc, trừ diệt các thứ ly, trừng tịnh, phòng hộ; bất tác, ly tác,
không hành, không hủy, không phạm, cầu kiều thuyền bè, viễn ly, không trái
vượt, đặc tính không có các thứ trái vượt. 6. Chính Tinh Tấn (còn gọi là Chính
Sách Lệ hay Chính Phương Tiện): là ở giai đoạn Tu Đạo, do liên tục tác ý vô lậu,
tư duy các Đế nên đối với sự tu tập Tứ Niệm Xứ, Tứ Chính Cần, Tứ Như Ý Túc,
Ngũ Căn, Ngũ Lực, Thất Giác Chi mà ưa thích nổ lực, dũng mãnh kham nhiệm,
gắng sức. 7. Chính Niệm: là ở giai đoạn Tu Đạo, do liên tục tác ý vô lậu tư duy
các Đế, rồi y theo đó mà tu hoặc Chỉ (Xa Ma Tha) hoặc Quán (Tỳ Bát Xá Na)
hoặc cả hai, rồi tu tập Thất Giác Chi mà niệm niệm, chính niệm, tùy niệm, các
niệm không quên lãng, luôn ghi nhớ, niệm tâm sáng tỏ. 8. Chính Định (còn gọi
là Chính Đẳng Trì): là ở giai đoạn Tu Đạo, do liên tục tác ý vô lậu, tư duy các Đế,
lại dựa vào ba con đường (Chỉ, Quán, và Chỉ Quán song hành) để tu Định như
Chính niệm nhiếp tâm, tâm trú an trú, cận trú, đẳng trú, bất loạn, bất tác, chính
nhiếp trì, Xa Ma Tha, Tâm Trú Nhất Cảnh Tính”.

Biện Trung Biên luận giải thích và phân định Bát Chính Đạo ra 4 chi:

“1.Phân Biệt Chi : là Chính Kiến của Bát Chính Đạo. Chi này tuy thuộc thế gian
nhưng nó là thể của Trí Hậu Đắc xuất thế gian. Chính Kiến có khả năng phăn
biệt được sự tự sở chứng trong Kiến Đạo Vị. 2.Hối Thị Tha Chi: là hai chi Chính
Tư Duy và Chính Ngữ, phát khởi ngôn từ để chỉ dạy người khác. 3.Linh Tha Tín
Chi: bao gồm Chính Ngữ, Chính Nghiệp, Chính Mạng là các pháp khiến cho
người khác tin nhận. 4. Đối Trị Chướng Tri: bao gồm Chính Tinh Tấn, Chính
Niệm, Chính Định là các pháp tu tập đối trị“.

Do vậy, Niệm của phần tu tập Bát Chính Đạo cũng là Niệm của Tuệ Giác Bát
Nhã như Niệm của phần tu tập Thất Giác Chi nhưng nay đã được gia cố thêm
Thánh lực chiếu soi các pháp giới và lại có thêm sức mạnh từ các đại nguyện từ
bi cứu độ khắp tất cả hữu tình chúng sinh: Tuệ Giác Bát Nhã về Pháp Thân Bình
Đẳng ở phần tu tập Thất Giác Chi nay có thêm lực dụng, có thêm khả năng để
đoạn trừ 2 trọng chướng là Phiền Não Chướng và Sở Tri Chướng, đắc Vô Sinh
Pháp Nhẫn, viên mãn 4 thứ Tự Tại, hoàn tất Chuyển Y với 2 đại quả là Đại Niết
Bàn và Đại Bồ Đề.

Chữ "Niệm" trong đạo Phật qua Duy Thức Học
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/so-quat-ve-chu-niem-trong-dao-phat-qua-duy-thuc-hoc.html



Duy Thức Học gọi công phu tu tập ở Tu Đạo Vị là Tu Tập Vị của Duy Thức Hạnh,
gồm có Trú Tâm ở Sơ Địa cho đến Xuất Tâm ở Thập Địa, diễn đạt qua 4 câu kệ:

"Vô đắc bất tư nghì/Thị xuất thế gian trí/Xả nhị thô trọng cố/ Tiện chứng đắc
chuyển y" (Tạm dịch: "Vô đắc không thể nghĩ lường/Đó là ra khỏi trí thế gian/Khi
đã buông bỏ hai thô nặng/Liền chứng đắc mà chuyển y").

Như thế, qua 37 phẩm Trợ Đạo, vẫn cùng là chữ "Niệm" nhưng ý nghĩa về chữ
này đã không cứng nhắc, khư khư một nghĩa đồng nhất, bất di, bất dịch. Ở
phàm phu, "Niệm" là dòng chảy tâm thức, dòng chảy này có hướng từ bên trong
nội tâm (kho Tàng Thức A Lại Da, kho chứa vô lượng chủng tử nghiệp thức)
phóng ra bên ngoài với đầy ắp 6 cảnh trần (sắc, thanh, hượng vị, xúc, pháp) rồi
các chuyển thức, mạnh mẽ nhất là Ý Thức và Mạt Na Thức, tha hồ chụp vồ, nắm
bắt... theo 6 cảnh trần mà gây tạo thêm các nghiệp cảm, đưa vào thêm cho kho
chứa A Lại Da. Tựu trung, Niệm ở phàm phu được cảm nhận là có 3 tính chất là
(1) thụ động, tiêu cực, (2) lăng xăng, không ngưng nghỉ, và (3) lung tung, không
định hướng. Phàm phu khởi niệm liên tục, bất tận từ bộ ba Hòa Hợp Căn-Cảnh-
Thức, luôn bám víu theo các ảnh tượng nơi Tưởng Uẩn (các ảnh tượng sinh khởi
từ Thức Uẩn, Thọ Uẩn, Sắc Uẩn cùng với sức chuyển dịch của Hành Uẩn), khiến
sinh khởi tràn lan nhớ nghĩ vô hạn lượng rồi lo lắng triền miên hết việc này, viêc
nọ, việc mình, việc người, việc bản thân, việc gia đình, việc thân nhân, việc bạn
bè, việc hôm qua, hôm nay, ngày mai, tháng này, năm nọ, việc viêc liên tục
chồng chất xen lẫn vào nhau... Rồi tiếp theo các vọng niệm này lại phát triển
thêm biết bao phiền não, đại để như mong muốn (phiền não tham ái) về những
việc chưa tới; như giận hờn, thù ghét (phiền não sân nhuế) với những việc bất
như ý đã qua... Điều này khiến dòng Niệm thức phàm phu này được ví như con
trâu đen cuồng điên ngổ ngáo dưới nhãn quan nhà Thiền. Ở giai đoạn tu tập Tứ
Niệm Xứ Quán, do bắt đầu có được lòng tin nơi Tam Bảo, nơi Lý Tứ Đế nên đã ra
sức tu tập theo Chính Pháp; “dòng Niệm Thức thụ động-lăng xăng-lung tung, vô
định hướng” của phàm phu bắt đầu dần dà có được sự chủ động, bớt lăng xăng,
bớt lung tung do tâm thức từ nay đã có 4 nơi (4 đối tượng) qui hướng, nghĩ nhớ
dụng công quán sát về là Thân, Thọ, Tâm, và Pháp. Điều này có nghĩa là con
trâu đen cuồng điên ngổ ngáo của niệm thức phàm phu đang bước đầu được
thuần phục để sẽ được đổi màu từ đen sang trắng trong các giai đoạn sau. Ở
giai đoạn tu tập Tứ Chính Cần, “dòng Niệm Thức có chủ động-bớt lăng xăng-bớt
lung tung-có định hướng” của Tứ Niệm Xứ Quán lại bắt đầu có thêm được sự
thanh lọc, tinh luyện qua các nhận định, thẩm xét về 2 tiêu chuẩn phẩm chất là
Thiện và Ác trong 3 thời (quá khứ, hiện tại, và vị lai) để có thể chủ động về
phương hướng chảy trôi cần có cho dòng Niệm Thức. Đến giai đoạn tu tập Tứ
Như Ý Túc, “dòng chảy Niệm Thức có chủ động- bớt lăng xăng- bớt lung tung -
có định hướng và được thanh lọc” của Tứ Chính Cần bắt đầu lại được gia tăng

Chữ "Niệm" trong đạo Phật qua Duy Thức Học
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/so-quat-ve-chu-niem-trong-dao-phat-qua-duy-thuc-hoc.html



sức mạnh về Định lực (4 Như Ý Định) bởi công phu tu tập Chỉ (Tâm Như Ý Túc)
và tu tập Quán (Quán Như Ý Túc) cùng với Dục Như Ý Túc và Tinh Tấn Như Ý
Túc. Đến giai đoạn tu tập Ngũ Căn và Ngũ Lực, "dòng chảy Niệm Thức có chủ
động-bớt lăng xăng-bớt lung tung-có định hướng-được thanh lọc và được gia cố
bởi Định lực" của Tứ Như Ý Túc lại được duy trì bền bỉ, vững chắc với sự định
hình và thiết lập 5 căn cứ địa cho tu tập (Tín Căn, Tấn Căn, Niệm Căn, Định Căn,
và Tuệ Căn), từ đó có thể khởi phát ra 5 lực cần thiết (Tín Lưc, Tấn Lực, Niệm
Lực, Định Lực, và Tuệ Lực) hầu có thể thấy biết rõ được Lý Tứ Đế mà ngộ nhập
vào giai vị Kiến Đạo, đắc chứng quả vị Nhập Lưu (Tu Đà Hoàn quả). Khi hoàn tất
giai đoạn tu tập Ngũ Lực, do Thức không còn đủ sức mạnh để sinh khởi, nên có
thể xem là Thức Niệm (Niệm phát khởi từ sự hành chuyển của 8 Thức Tâm
Vương) đã không còn hiện hữu nữa. Điều này cũng có nghĩa là trong 2 giai đoạn
tu tập tiếp theo về Thất Giác Chi và về Bát Chính Đạo của Tứ Thánh Thanh Văn
hay của Thập Địa Bồ Tát, các vị chỉ có Giác Niệm: thể tính, bản chất của Niệm
nay đã có bước chuyển hóa rất lớn, chuyển hóa từ Thức sang Giác.

Đồng bộ với chữ "Niệm", chữ "Chính Niệm" cũng có ý nghĩa không cứng nhắc,
khư khư một nghĩa đồng nhất, bất di, bất dịch. Chữ "Chính Niệm" bắt đầu xuất
hiện nơi tu tập Tứ Như Ý Túc với ý nghĩa là nhớ nghĩ không quên công phu Chỉ
và Quán, là an trú tâm nơi Chỉ (Xa Ma Tha) để không quên, không rời lìa cảnh sở
duyên (Định tâm nơi cảnh sở duyên). Ở phần tu tập Ngũ Căn và tu tập Ngũ Lực,
chữ "Chính Niệm" có ý nghĩa tiến triển lên một mức độ mới: nó không chỉ là nhớ
nghĩ, không quên công phu Chỉ và Quán, mà còn là luôn nhớ nghĩ, sống với trí
tuệ thu hoạch được từ công phu Chỉ và Quán nơi giáo lý Tứ Thánh Đế. Ở phần
tu tập Thất Giác Chi và Bát Chính Đạo, Chính Niệm không còn xuất phát từ 8
Thức Tâm Vương nữa mà từ Tuệ Giác xuất thế Vô Công Dụng Đạo, từ giác trí
sáng tỏ không có phân biệt, từ trí Bát Nhã ….

Trong Pháp Bảo Đàn Kinh (Thiền Tối Thượng Thừa), Lục Tổ khai thị là các vọng
niệm đều bị tiêu tan nhanh chóng, chuyển hóa thành Vô Niệm (Bát Nhã Định)
một khi bị quán chiếu bởi Trí Tuệ Bát Nhã; với khẳng định "Trí tuệ quán chiếu
trong ngoài sáng suốt thì tự đạt Bổn Tâm (“thức tự Bổn Tâm”), tự đạt Bổn Tâm
là nguồn Giải Thoát, được giải thoát là Bát Nhã Tam Muội, Bát Nhã Tam Muội
chính là Vô Niệm".

Tựu trung, Niệm thức có thể được xem là dòng chảy thường trực của Vô Minh,
căn nguồn thẳm sâu nhất của sinh tử luân hồi. Dòng chảy này chảy hoài, chảy
mãi không dừng, chảy từ đời này sang kiếp nọ; chảy từ kho Tàng Thức vô hạn
lượng chủng tử nghiệp thức vào đến vô hạn lượng các hình thái sinh thể tương
ưng qua đời đời kiếp kiếp... Trong kinh Phật có câu chuyện "Bình Bát Trôi Ngược
Dòng" như sau: “Sau khi thọ thực bát cháo sữa cúng dường của hai chị em nàng
mục nữ Sujata, Sa môn Gotama đến bên dòng sông Ni-liên-thiền nói rằng: “Nếu

Chữ "Niệm" trong đạo Phật qua Duy Thức Học
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/so-quat-ve-chu-niem-trong-dao-phat-qua-duy-thuc-hoc.html



ta thành đạo Bồ Đề, thì bình bát này sẽ trôi ngược dòng sông!”. Rồi Ngài ném
bình bát ra giữa dòng nước. Lạ thay, bình bát bằng vàng trôi ngược dòng nước
chảy một khoảng xa. Lúc này, Sa môn Gotama trở lại cội cây cổ thụ Ajapala,
dũng mãnh phát đại nguyện: “Nếu ta chưa thành đạo, dù thịt nát xương tan,
quyết không rời cội cây này”. Sau bốn mươi chín ngày đêm thiền định, vào rạng
sáng khi sao Mai mọc, Ngài chứng nhập vào cảnh giới bất khả tư nghì, thành
tựu Vô Thượng Chính Đẳng Chính Giác"... Nơi câu chuyện này, có thể cảm nhận
là đức Phật đã hiển thị dòng chảy Niệm Thức như dòng sông Ni Liên Thiền (tất
cả sự vật thế gian đều trôi chảy theo sức cuộn trôi của sông). Ngài cũng đã ẩn
dụ công phu tu tập thành đạo Bồ Đề cần có sự vận hành ngược chiều lại dòng
chảy Niệm Thức đó mà không đứng lại (để bị đắm chìm); cũng không bước tới,
chạy theo (để bị trôi giạt trong luân hồi sinh tử) như kinh Bộc Lưu đã khai thị. Sự
vận hành ngược chiều này có thể được thị hiện qua rất nhiều phương cách: tùy
theo căn cơ của chúng sinh mà chư Phật, chư Tổ đã đề ra nhiều dạng loại, thứ
bậc phương tiện (các tông, các phái...) để “nhổ đinh, tháo chốt" mà độ sinh. Một
trong các căn bản quan trọng nơi các phương tiện này chính là khai hiển ra
phương cách thích hợp để có thể giúp chuyển hóa thể tính Niệm từ Thức qua
Giác, chuyển hóa từ địa vị phàm phu qua các giai vị Hiền Thánh vậy.

Tác giả: Khánh Hoàng

Chữ "Niệm" trong đạo Phật qua Duy Thức Học
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/so-quat-ve-chu-niem-trong-dao-phat-qua-duy-thuc-hoc.html


