
Sơ quát về ý nghĩa tên gọi kinh Kim Cang qua
Duy Thức Học

ISSN: 2734-9195   13:42 26/08/2025

Đức Phật dạy ngài Tu Bồ Đề: “Kinh này tên là Kim Cang Bát Nhã Ba La Mật. Các
ông cứ nên theo danh tự ấy mà phụng trì. Bởi vì sao? Tu Bồ Đề! Phật thuyết Bát
Nhã Ba La Mật tức chẳng phải Bát Nhã Ba La Mật, ấy gọi tên là  Bát Nhã Ba La
Mật.

Kinh Kim Cang có tên gọi đầy đủ là “Kinh Kim Cang Bát Nhã Ba La Mật”
(Vajracchedika Prajna Paramita Sutra, tiếng Phạn) tương truyền được đức Phật
thuyết giảng vào thời Bát Nhã, khoảng 20 năm  sau ngày Phật Thành Đạo, và là
1 trong 600 quyển kinh thuộc hệ Đại Bát Nhã.

Sau đó, kinh được đưa từ Ấn Độ sang qua Trung Quốc vào khoảng hậu bán thế
kỷ thứ hai và được dịch từ Phạn văn sang Hán văn bởi nhiều vị dịch giả, trong
đó bản dịch vào năm 401 của ngài Cưu Ma La Thập (344-413) được xem là phổ
dụng nhất.

Tổng số chữ (Hán tự) trong kinh này chỉ có 4,720 chữ, bao gồm 8 chữ tựa đề
kinh. Điểm đặc biệt là bố cục kinh không có phân đoạn ra các chương, các
phẩm … như nhiều Kinh khác. Chỉ về sau, thái tử Chiêu Minh (499-529), con của
vua Lương Võ Đế (464-549), là người được ghi nhận là đã chia bố cục kinh ra
thành 32 chương, mỗi chương được gọi tên với 4 chữ, bao gồm: 1. Pháp Hội
Nhơn Do, 2. Thiện Hiện Khải Thỉnh, 3. Đại Thừa Chính Tông, 4. Diệu Hạnh Vô
Trụ, 5. Như Lý Thật Kiến, 6. Chính Tín Hy Hữu, 7. Vô Đắc Vô Thuyết, 8. Y Pháp
Xuất Sinh, 9. Nhất Tướng Vô Tướng, 10. Trang Nghiêm Tịnh Độ, 11. Vô Vi Phước
Thắng, 12. Tôn Trọng Chính Giáo, 13. Như Pháp Thọ Trì, 14. Ly Tướng Tịch Diệt,
15. Trì Kinh Công Đức, 16. Năng Tịnh Nghiệp Chướng, 17. Cứu Cánh Vô Ngã, 18.
Nhất Thể Đồng Quán, 19. Pháp Giới Thông Hóa, 20. Ly Sắc Ly Tướng, 21. Phi
Thuyết Sở Thuyết, 22. Vô Pháp Khả Đắc, 23.Tịnh Tâm Hành Thiện, 24. Phước Trí
Vô Tỷ, 25. Hóa Vô Sở Hóa, 26. Pháp Thân Phi Tướng, 27.Vô Đoạn Vô Diệt, 28.
Bất Thọ Bất Tham, 29. Uy Nghi Tịch Tĩnh, 30. Nhất Hiệp Tướng Lý, 31. Tri Kiến
Bất Sinh, 32. Ứng Hóa Phi Chân.  Như thế Kinh có thêm tất cả 128 chữ, tên gọi
của 32 chương, khiến tổng số chữ trong Kinh được nâng lên  4,848 chữ.

Sơ quát về ý nghĩa tên gọi kinh Kim Cang qua Duy Thức Học
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/so-quat-ve-y-nghia-ten-goi-kinh-kim-cang-qua-duy-thuc-hoc.html

https://www.tapchinghiencuuphathoc.vn/tiep-nhan-kinh-kim-cang-o-viet-nam.html


(Ảnh: Internet)

Nội dung chính của Kinh Kim Cang xoay quanh  các câu hỏi và đáp của đức Phật
và ngài Tu Bồ Đề, vị A La Hán, bậc Giải Không bậc nhất, 1 trong 10 vị Đại Đệ Tử
của đức Phật.

Các câu hỏi và đáp này được xoay quanh nội dung 2 câu hỏi của ngài Tu Bồ Đề
về phương thức hàng phục tâm và phương thức an trụ tâm của các thiện nam,
thiện nữ đã phát tâm mong muốn thành Phật ở ngay nơi chương 2 “Thiện Hiện
Khải Thỉnh” của Kinh:  “Thế Tôn! Thiện nam tử, thiện nữ nhân, phát A-
nậu-đa-la tam-miệu tam-bồ-đề tâm, vân hà ưng trụ, vân hà hàng phục
kỳ tâm?” ((Tạm dịch: “Bạch Thế Tôn! Những người nam thiện lành và những
người nữ thiện lành phát tâm mong muốn thành Phật thì nên an trụ tâm như thế
nào và nên hàng phục tâm như thế nào?”). Riêng tên gọi 7 chữ “Kim Cang Bát
Nhã Ba La Mật” của Kinh xuất hiện ở chương  13 “Như Pháp Thọ Trì”, thông qua
lời thưa hỏi của ngài Tu Bồ Đề: “Thế Tôn! Ðương hà danh thử kinh, ngã
đẳng vân hà phụng trì? “ (Tạm dịch: “Bạch Thế Tôn! Kinh này gọi tên là gì?
Chúng con phải phụng trì thế nào?); và qua câu trả lời của đức Phật:” Thị kinh
danh vi Kim Cang Bát-nhã Ba-La-Mật, dĩ thị danh tự nhữ đương phụng
trì” (Tạm dịch: Kinh này tên gọi là Kim Cang Bát Nhã Ba La Mật, các ông theo
danh tự ấy mà phụng trì”). Đến đây, chúng ta có thể nhận thấy ở ngay tên gọi 7
chữ “Kim Cang Bát Nhã Ba La Mật” này đã bao hàm 3 nội dung lớn của Phật
Học là : 1. Kim Cang, 2. Bát Nhã, và 3. Ba La Mật;  trong đó có thể xem nội dung
Bát Nhã là chủ yếu vì từ nơi nghĩa lý ánh sáng trí tuệ Bát Nhã mới có ra phương
thức tu tập thắng diệu Ba La Mật rồi sinh khởi được toàn vẹn, hoàn mãn nghĩa lý
của trí tuệ Kim Cang. Điểm đặc sắc nữa là ý nghĩa của cả 3 nội dung này đều sẽ
được đức Phật vi diệu thiện xảo khai thị hoặc khéo léo dắt dẫn ngài Tu Bồ Đề tự
có các câu giải đáp.

Sơ quát về ý nghĩa tên gọi kinh Kim Cang qua Duy Thức Học
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/so-quat-ve-y-nghia-ten-goi-kinh-kim-cang-qua-duy-thuc-hoc.html



Trước hết về nội dung Bát Nhã (Prajna, tiếng Phạn). Bát Nhã có thể được xem
là trí tuệ  vô lậu, trí tuệ không còn bị rơi rớt vào vòng khổ đau-sinh tử-luân hồi.
Trí tuệ này chỉ bắt đầu có xuất hiện ở nơi các bậc từ giai vị Kiến Đạo trở lên.
Đây là các bậc đã chứng Thánh Quả, đã được xếp vào hàng Thánh chúng, đã
thuộc vào giai vị Tu Đà Hoàn, bên Thanh Văn thừa, với Tứ Quả Thanh Văn:  1.
Tu Đà Hoàn (Nhập Lưu), 2. Tư Đa Hàm (Nhất Lai), 3. Tư Đa Hàm (Bất Lai), 4. A
La Hán (Vô Sinh);  hoặc các Ngài đã thuộc vào giai vị Bồ Tát Sơ Địa, bên Bồ Tát
thừa, với Thập Địa Bồ Tát: 1.Sơ Địa (Hoan Hỷ Địa), 2.Nhị Địa (Ly Cấu Địa),
3.Tam Địa (Phát Quang Địa), 4.Tứ Địa (Diệm Huệ), 5.Ngũ Địa (Nan Thắng Địa),
6.Lục Địa (Hiện Tiền Địa), 7.Thất Địa (Viễn Hành Địa), 8.Bát Địa (Bất Động Địa),
9.Cửu Địa (Thiện Huệ Địa), 10.Thập Địa (Pháp Vân Địa). Theo tông chỉ Đại Thừa,
trí tuệ Bát Nhã và cả Phật Tánh đều đã vốn sẵn có và có đầy đủ nơi mọi loài
chúng sinh nhưng chúng sinh không thể hội nhập và sử dụng được vốn liếng vi
diệu, sẵn có này. Lý do là trí tuệ Bát Nhã và Phật Tánh nơi chúng sinh đã bị che
lấp bởi vô lượng phiền não của 2 loại Hoặc là Kiến Hoặc và Tư Hoặc (gọi chung
là Kiến Tư Hoặc).  Kiến Hoặc, còn được gọi là Ngũ Lợi Sử, bao gồm: 1.Thân Kiến,
2.Biên Kiến, 3.Kiến Thủ Kiến, 4.Giới Cấm Thủ Kiến, 5.Tà Kiến; Tư Hoặc, còn được
gọi là Ngũ Độn Sử, bao gồm: 1.Tham, 2.Sân, 3.Si, 4.Mạn, 5.Nghi. Theo Duy Thức
Học, đám mây mù Kiến Tư Hoặc phủ che trí tuệ Bát Nhã và Phật Tánh này lại
bắt nguồn từ nơi Bát Thức Tâm Vương trong đó vai trò của Ý Thức (Thức thứ 6,
Thức tư duy chấp Pháp) và của Mạt Na thức (Thức thứ 7, Thức tư lương chấp
Ngã) là quan yếu nhất. Chính vì thế, nơi Đạo Đế (37 Phẩm Trợ Đạo của Lý Tứ
Đế), đức Phật đã chỉ bày ra phương cách đoạn trừ phiền não, xua tan đi các
đám mây mù Kiến Tư Hoặc qua trình tự 7 công phu tu tập là 1. Tứ Niệm Xứ
Quán, 2. Tứ Chính Cần, 3. Tứ Như Ý Túc, 4. Ngũ Căn, 5. Ngũ Lực, 6. Thất Giác
Chi, và 7. Bát Chính Đạo.

Có thể trình bày đại lược về nội dung 7 công phu tu tập Đạo Đế như sau:

1) Tứ Niệm Xứ Quán: là giai đoạn tu tập các pháp quán nơi Ý Thức  về 4 đối
tượng cụ thể, gần gũi nhất của hành giả là Thân, Thọ, Tâm và Pháp khiến cho Ý
Thức dần dà được tập trung, bớt buông lung, bớt bị quấn quít  theo 6 trần cảnh
(Sắc, Thanh, Hương, Vị, Xúc, Pháp). Do vậy, Tứ Niệm Xứ Quán có thể được cảm
nhận là giai đoạn tu tập nhằm Thuần Hóa tâm thức của hành giả, tương tợ như
giai đoạn đào xới, cày bừa, dọn rác, làm cỏ, làm nhuần nhuyển mảnh đất tâm
thức để sửa soạn cho việc ươm mầm cho vườn hoa Bát Nhã sau này. Theo  Biện
Trung Biên Luận (Bồ Tát Di Lặc thuyết kệ, Bồ Tát Thế Thân (316-396) luận giải,
ngài An Huệ (475-555) thích sớ, ngài Chân Đế (499-569) dịch Phạn sang Hán,
Quảng Minh dịch Hán sang Việt), Tứ Niệm Xứ Quán  được gọi là Tu Khai Giác.
Theo Duy Thức Tam Thập Tụng, tác giả:  tổ Thế Thân (316-396), dịch giả Phạn -
Hán: Tam Tạng Pháp Sư Huyền Trang (602-664), Tứ Niệm Xứ Quán cùng Tứ

Sơ quát về ý nghĩa tên gọi kinh Kim Cang qua Duy Thức Học
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/so-quat-ve-y-nghia-ten-goi-kinh-kim-cang-qua-duy-thuc-hoc.html

https://tapchinghiencuuphathoc.vn/quan-diem-giai-thoat-luan-trong-tam-kinh-bat-nha.html


Chính Cần và Tứ Như Ý Túc  được xem thuộc về công phu tu tập của Gia Hạnh
vị, giai vị thứ 2 trong 5 giai vị tu tập của Duy Thức Hạnh (1. Tư Lương vị, 2. Gia
Hạnh vị, 3. Thông Đạt vị, 4. Tu Tập vị, 5. Cứu Cánh vị). Như vậy, Gia Hạnh vị bao
gồm các công phu tu tập thuộc về Tứ Niệm Xứ Quán,  Tứ Chính Cần, Tứ Như Ý
Túc, Ngũ Căn, và Ngũ Lực.

2) Tứ Chính Cần: là giai đoạn tu tập tư duy, ngẫm nghĩ, xem xét lại các sự biểu
hiện và tác động của 3 nghiệp về Thân – Khẩu – Ý của chính mình có được
tương ưng, thuận hòa theo Đạo (gọi là "Thiện") hay còn bị bất tương ưng, trái
nghịch với Đạo (gọi là Ác). Do vậy, Tứ Chính Cần có thể được xem là giai đoạn
tu tập nhằm Thiện Hóa tâm thức, tâm thức nay đã được nhuần nhuyển, thuần
hóa bởi tu tập Tứ Niệm Xứ của hành giả. Nên có thể xem Tứ Chính Cần tương tợ
như giai đoạn sửa soạn ươm mầm, gieo mầm các hạt giống thiện lành cho rừng
hoa Bát Nhã, các hạt giống đã có được từ nơi 3 hạnh nghiệp thiện lành về Thân-
Khẩu-Ý.  Biện Trung Biên Luận gọi giai đoạn tu tập Tứ Chính Cần là Tu Tổn
Giảm.

3) Tứ Như Ý Túc: là giai đoạn tu tập để bước đầu thành tựu các năng lực căn
bản nhất và vững chắc nhất cho công phu tu tập nơi Ý Thức (nay đã được thuần
hóa và đã được thiện hóa). Đó là 4 năng lực được sinh khởi và phát triển  ở
chính ngay nơi tự thể của Ý Thức nên có tính cách hòa nhiên, thuận thảo gọi là
"Như Ý” và “Đầy Đủ” với dòng chuyển lưu của Bát Thức Tâm Vương nên được
gọi là “Như Ý Túc”. Tứ Như Ý Túc gồm có 4 năng lực:

1. Dục Như Ý Túc (Như Ý Túc về tâm thức ham thích, mong muốn tu tập nơi
Chính Pháp),

2. Tinh Tấn Như Ý Túc (Như Ý Túc về tâm thức mong cầu có tiến bộ nên luôn có
nỗ lực trong tu tập nơi Chính Pháp),

3. Nhất Tâm Như Ý Túc (Như Ý Túc về tu tập Định Tĩnh, nhất tâm, tu Định) và 4.
Quán Như Ý Túc (Như Ý Túc về tu tập Quán Chiếu, tu Huệ).

Nhìn chung, Tứ Như Ý Túc có thể được xem là giai đoạn tu tập nhằm đặt nền
móng cho các công phu tu Định và tu Huệ về sau, gọi là nhằm Sơ Tịnh Hóa tâm
thức của hành giả, tương ưng với giai đoạn chăm sóc cho hạt giống Bát Nhã
thiện lành nơi tâm thức và khiến cho hạt giống được nảy mầm mà Biện Trung
Biên Luận gọi là Tu Oánh Sức khiến Tâm được tương ưng với Thuận Giải Thoát
Phần (tính Kham Năng). Do đó, Quán Như Ý Túc chính là phác thảo để hình
thành vườn hoa trí tuệ Bát Nhã. Đây cũng được xem tương ưng với Gia Hạnh vị
của Duy Thức Hạnh, được diễn tả ngắn gọn qua bài kệ 20 chữ trong Duy Thức
Tam Thập Tụng:

Sơ quát về ý nghĩa tên gọi kinh Kim Cang qua Duy Thức Học
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/so-quat-ve-y-nghia-ten-goi-kinh-kim-cang-qua-duy-thuc-hoc.html



"Hiện tiền lập thiểu vật

Vị thị Duy Thức tính

Dĩ hữu sở đắc cố,

Phi thật trụ Duy Thức"

(Tạm dịch:

Lúc này đã tạo được chút thành tựu

Chưa là Duy Thức tính

Do đã có chỗ sở đắc

Không là thật trụ Duy Thức)

4) Ngũ Căn: là giai đoạn tu tập khiến sinh khởi và hình thành ra 5 căn cứ địa
chính thức nhất, vững chắc nhất cho giai vị Kiến Đạo, dù đây chưa là Kiến Đạo.
Năm căn cứ địa này có thể được xem là 5 khu đất vườn để ươm mầm và nhân
giống của vườn hoa Bát Nhã. Ngũ Căn gồm có:

1. Tín Căn,

2. Tinh Tấn Căn,

3. Niệm Căn,

4. Định Căn,

5. Huệ Căn.

Đây cũng là nền tảng phát khởi ra Tam Vô Lậu Học (Giới - Định - Tuệ) vì Tín
Căn, Tinh Tấn Căn, Niệm Căn của Ngũ Căn sẽ phát triển, hình thành ra Giới Vô
Lậu ; còn Định Căn và Huệ Căn của Ngũ Căn sẽ là những nền móng đầu tiên của
Định Vô Lậu và Huệ Vô Lậu.

Kinh Kim Cang đã có đề cập và khai thị về chữ "Tín" qua Chương 6 “Chính Tín
Hy Hữu”, với lời đức Phật dặn dò ngài Tu Bồ Đề: “Như Lai diệt hậu, hậu ngũ
bách tuế, hữu trì giới tu phước giả, ư thử chương cú năng sinh tín tâm,
dĩ thử vi thât. Đương tri thị nhân bất ư nhất Phật, nhị Phật, tam tứ ngũ
Phật nhi chủng thiện căn, dĩ ư vô lượng thiên vạn Phật sở, chủng chư
thiện căn” (Tạm dịch:" Sau khi Như Lai diệt độ, 500 năm về sau có người trì
giới tu phước, đối với câu kinh văn này thường sinh lòng tin, cho đó là thật. Phải
biết người này chẳng phải ở nơi một, hai, ba, bốn, năm... vị Phật gieo trồng căn

Sơ quát về ý nghĩa tên gọi kinh Kim Cang qua Duy Thức Học
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/so-quat-ve-y-nghia-ten-goi-kinh-kim-cang-qua-duy-thuc-hoc.html

https://tapchinghiencuuphathoc.vn/tim-hieu-tri-vo-lau-va-tam-vo-lau-hoc-trong-giao-ly-dao-phat.html


lành, mà đã ở nơi vô lượng ngàn vạn đức Phật gieo trồng căn lành". Vậy, chữ Tín
nơi Ngũ Căn ở đây chính là Chính Tín,  lòng tin chơn thật, tích cực và rốt ráo vào
Chính Pháp, lòng tin đã được trui luyện qua tâm thức đã được thuần hóa, thiện
hóa, và sơ tịnh hóa. Tâm thức phàm phu nếu còn nhiều vướng chấp và đam mê
vào tài-sắc- danh- thực- thùy (5 dục lạc) thì khó có thể có được Chính Tín này.
Do vậy, Ngũ Căn có thể được xem là giai đoạn tu tập nhằm Trung Tịnh Hóa tâm
thức của hành giả, tương tợ như giai đoạn ươm mầm, nhân giống, chăm sóc cho
cây mầm vừa được khởi sinh từ các hạt giống  Bát Nhã thiện lành, tốt đẹp đã có
từ giai đoạn Tứ Như Ý Túc. Biện Trung Biên Luận gọi tu tap Ngũ Căn là Tu Phát
Thượng,  tương ưng với 2 cấp bậc đầu tiên của  Tứ Gia Hạnh vị (Tứ Thiện Căn) là
Noãn Vị và Đảnh Vị.

5) Ngũ Lực: là giai đoạn tu tập khiến từ ngay nơi 5 Căn vừa nói trên sinh khởi và
hình thành ra 5 tâm lực, 5 sức đẩy, 5 năng lực chuyển biến cần thiết nhất để
đưa tâm thức hành giả vào đến giai vị Kiến Đạo. Đó là: 1. Tín Lực, 2. Tinh Tấn
Lực, 3. Niệm Lực, 4. Định Lực, 5. Huệ Lực. Nhờ có được 5 năng lực hoàn mãn
này, tâm thức của hành giả sẽ có đủ sức để hoàn tất 2 giai vị Nhẫn Vị và Thế Đệ
Nhất Vị còn lại của Tứ Gia Hạnh, cũng là đã đủ sức để vượt qua hầm sơn đen
chấp Ngã của Mạt Na thức, rồi hội nhập được vào A Lại Da thức nên có khả
năng chớm nhận ra ánh sáng trí tuệ Bát Nhã, gọi là đã bắt đầu cảm nhận được
sắc hương của những nhánh hoa Bát Nhã đang được ló dạng. Đó gọi là đã đạt
đến Thánh vị Kiến Đạo, đã đắc được Tu Đà Hoàn thánh quả (bên Thanh Văn
thừa), hoặc đã thuộc vào hàng Bồ Tát Sơ Địa (Hoan Hỷ Địa ) của Thập Đăng Địa
Bồ Tát (bên Bồ Tát thừa). Biện Trung Biên Luận giải thích rõ về cảnh giới Kiến
Đạo như sau: “là Bồ Tát đã ngộ nhập Duy Thức, đã đạt được Pháp Tánh, gọi là
đã sinh vào nhà Như Lai, là đã đạt được Tâm Bình Đẳng đối với chúng sinh, đối
với Bồ Tát, đối với Phật Đà…”.

6) Thất Giác Chi: là 7 chi hổ trợ cho Tuệ Giác, 7 chi phần của Giác Thể Bát Nhã
nơi các bậc  Kiến Đạo Tu Đà Hoàn sau khi đã hoàn tất tốt đẹp 22 phẩm ở các
giai vị trước. Bắt đầu từ giai vị Kiến Đạo, các Ngài đã bắt đầu sống hòa nhập
được với trí tuệ Bát Nhã; nên từ nay trở đi, các Ngài cũng sẽ thấy rõ được con
đường tu tập thành Phật; thế nên, Kiến Đạo còn thường được gọi đầy đủ là Kiến
Đạo Khởi Tu.  Như thế,  có thể cảm nhận là các vị "thiện nam tử và thiện nữ
nhân" trong câu thưa thỉnh của ngài Tu Bồ Đề ở chương 2 “Thiện Hiện Khải
Thỉnh” chính là các bậc Kiến Đạo này. Theo Biện Trung Biên Luận, Thất Giác Chi
có thể được ghi nhận, cảm nhận và diễn đạt sơ lược như sau:

6.1. Niệm Giác Chi: là chi phần sở y, chỗ căn nguồn khởi niệm từ Tuệ Giác (trí
tuệ Bát Nhã) khiến tâm trí sáng tỏ Thánh Đế, không quên Thánh Đế, khiến Kiến
Đạo hiện tiền, đắc nhập xuất thế Vô Công Dụng, Vô Phân Biệt;

Sơ quát về ý nghĩa tên gọi kinh Kim Cang qua Duy Thức Học
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/so-quat-ve-y-nghia-ten-goi-kinh-kim-cang-qua-duy-thuc-hoc.html



6.2. Trạch Pháp Giác Chi: là chi phần tự tính của trí tuệ Bát Nhã, y chỉ nơi Niệm,
cùng Niệm câu hành mà khéo léo lọc lựa Ý Thức, khiến cho Ý Thức không có cơ
hội xen lẫn vào. Có thể hiểu Trạch Pháp chính là tinh luyện tâm thức, chọn lọc
các pháp cùng ngăn chận các pháp phân biệt hai bên của Ý Thức.

(Ảnh: Internet)

Hai Giác Chi đầu tiên của Thất Giác Chi (Niệm Giác Chi và Trạch Pháp Giác Chi)
được cảm nhận tương ưng với nội dung về Hàng Phục Tâm nơi kinh Kim Cang:
 Ở chương 3 “Đại Thừa Chính Tông”, đức Phật đã khai thị về nội dung phương
cách Hàng Phục Tâm như sau:  "Sở hữu nhất thiết chúng sinh chi loại,
nhược noãn sinh, nhược thai sinh, nhược thấp sinh, nhược hóa sinh,
nhược hữu sắc, nhược vô sắc, nhược hữu tưởng, nhược vô tưởng, nhược
phi hữu tưởng phi vô tưởng, ngã giai linh nhập Vô Dư Niết-Bàn nhi diệt
độ chi. Như thị diệt độ vô lượng, vô số, vô biên chúng sinh, thực vô
chúng sinh đắc diệt độ giả. Hà dĩ cố? Tu Bồ Đề, nhược Bồ Tát hữu ngã
tướng, nhân tướng, chúng sinh tướng, thọ giả tướng tức phi Bồ Tát.
"(Tạm dịch:"Chỗ có tất cả các loài chúng sinh, hoặc trứng sinh, hoặc thai sinh,
hoặc ướt sinh, hoặc hóa sinh, hoặc có sắc, hoặc không có sắc, hoặc có tưởng,
hoặc không có tưởng, hoặc chẳng phải có tưởng chẳng phải không tưởng, ta
đều khiến cho linh nhập vào Vô Dư Niết-bàn mà diệt độ. Diệt độ vô lượng, vô số,
vô biên chúng sinh như thế, nhưng thật không có chúng sinh nào được diệt độ
cả. Vì sao vậy? Tu Bồ Đề, nếu Bồ Tát có tướng Ngã, tướng Nhân, tướng Chúng
Sinh, tướng Thọ Giả, tức không là Bồ Tát "). Có thể vắn tắt giải thích thêm một
số điểm chính yếu của đoạn kinh văn quan trọng này như sau:

Sơ quát về ý nghĩa tên gọi kinh Kim Cang qua Duy Thức Học
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/so-quat-ve-y-nghia-ten-goi-kinh-kim-cang-qua-duy-thuc-hoc.html



1. “Chỗ có tất cả các loại chúng sinh hoặc trứng sinh, hoặc thai sinh, hoặc ướt
sinh, hoặc hóa sinh, hoặc có sắc, hoặc không có sắc, hoặc có tưởng, hoặc không
có tưởng, hoặc chẳng phải có tưởng chẳng phải không tưởng” = Chín loại chúng
sinh vừa kể đều là chúng sinh nơi tâm thức của chúng ta, nôm na có thể gọi là
“chúng sinh tâm” hay “chúng sinh niệm” . Vì thế, chỗ có ra 9 loại chúng sinh
chính là Bát Thức Tâm Vương, bao gồm A Lại Da thức, Mạt Na thức,  Ý thức  (nơi
não bộ) và Tiền Ngũ Thức (nơi 5 giác quan). Sự sinh khởi  ra 9 loại chúng sinh có
thể được cảm nhận và giải thích sơ lược như sau: Noãn Sinh là khi Tiền Ngũ
Thức nơi 5 căn vừa mới xúc chạm và hòa hợp cùng 6 trần cảnh, bắt đầu có ra
Tam Hòa Hợp (Căn, Trần,Thức), thuộc về giai đoạn niệm bắt đầu khởi sinh nên
niệm còn chưa có tướng trạng rõ ràng; Thai Sinh là lúc bắt đầu có Ý Thức được
thêm vào, nên niệm bắt đầu được nuôi dưỡng  mà có tướng trạng cụ thể, rõ
ràng hơn; Thấp Sinh là niệm nay lại được bồi dưỡng thêm bởi các ý tưởng chấp
Ngã nơi Mạt Na Thức; Hóa Sinh là chúng sinh tâm đã trở nên có được các hình
tướng vững chãi, chuyên biệt, có thể biến hóa, xuất hiện ra nơi đời mà dẫn
nghiệp, thọ nghiệp, tạo nghiệp, mãn nghiệp . Năm loại chúng sinh còn lại (hoặc
có sắc, hoặc không có sắc, hoặc có tưởng, hoặc không có tưởng, hoặc chẳng
phải có tưởng chẳng phải không tưởng) cũng là 5 loại chúng sinh tâm trong 3
cõi: Dục Giới, Sắc Giới, và Vô Sắc Giới nơi những vị đã và đang tu tập Thánh
Đạo; như chúng sinh ”chẳng phải có tưởng chẳng phải không tưởng” chính là
chúng sinh niệm nơi cõi Phi Tưởng, Phi Phi Tưởng Xứ.  Vậy, có thể cho rằng căn
nguồn chủ yếu xuất sinh của tất cả chúng sinh tâm niệm chính là Mạt Na thức
vì thức này có tính năng thường hằng tư lương, thuờng hằng chấp Ngã khiến tạo
nên, vô lượng tiếng nói thủ thỉ, thầm thì bất tận, tiếng nói nơi tận cùng tâm thức
của mọi người, tiếng nói chỉ mỗi mình tự nghe, tự biết..., như Lục Tổ nói: “Uống
nước nóng lạnh, chỉ mình tự biết”;

2. “Khiến cho linh nhập vào Vô Dư Niết Bàn”= là Ý Thức nay đã không còn bị
chấp vướng theo 6 cảnh trần nữa mà đã được thuần - thiện - tịnh hóa nên đã có
đủ sức quay về soi chiếu và xuyên suốt, thấu suốt qua khỏi Mạt Na Thức, vượt
qua chấp thủ Nhị Biên (hai bên Năng–Sở), rồi hội nhập vào A Lại Da thức (gọi là
trụ Duy Thức Tánh) nên hành giả nay có thêm năng lực để ra công xả bỏ kho
tàng chủng tử nghiệp thức nơi A Lại Da, tạo ra cơ duyên có thể linh ứng đắc
nhập vào Vô Dư Y Niết Bàn của Như Lai Tàng bản thể. Đây là Niết Bàn rốt ráo,
tuyệt đối không còn bóng dáng niệm chấp về thân tâm 5 Uẩn nữa;

3. “Diệt độ vô lượng, vô số, vô biên chúng sinh như thế, nhưng thật không có
chúng sinh nào được diệt độ cả” = đây là tinh thần Vô Sở Trụ, Vô Sở Chấp, Vô
Sở Đắc , Vô Sở So Lường, Vô Sở Kể Số …của trí tuệ Bát Nhã, trí tuệ của các bậc
đã vượt thoát ra khỏi các buộc ràng về chấp Ngã nơi Mạt Na thức, và về chấp
“Đắc”, chấp “Số” nơi A Lại Da thức. "Đắc" và “Số” là 2 món trong  24 món Tâm

Sơ quát về ý nghĩa tên gọi kinh Kim Cang qua Duy Thức Học
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/so-quat-ve-y-nghia-ten-goi-kinh-kim-cang-qua-duy-thuc-hoc.html



Bất Tương Ưng Hành Pháp như sau: 1. Đắc, 2. Mạng Căn, 3.Chúng Đồng Phận,
4. Dị Sinh Tánh, 5. Vô Tưởng Định, 6. Diệt Tân Định, 7. Vô Tưởng Báo, 8. Danh
Thân, 9. Cú Thân, 10. Văn Thân, 11. Sinh, 12. Trụ, 13. Lão, 14. Vô Thường, 15.
Lưu Chuyển, 16. Định Vị, 17. Tương Ưng, 18. Thế Tốc, 19. Thứ Đệ, 20. Thời, 
20.Phương,  22. Số, 23.Hòa Hợp, 24. Bất Hòa Hợp;

4. “Vì sao vậy? Tu Bồ Đề, nếu Bồ Tát có tướng Ngã, tướng Nhân, tướng Chúng
Sinh, tướng Thọ Giả, tức không là Bồ Tát” = giai vị Bồ Tát được nhắc đến trong
kinh Kim Cang nhằm chỉ đến các Bồ Tát mà tâm thức các Ngài đã vượt qua sự
ràng buộc, chấp vướng vào cảnh trần nơi Ý Thức và cũng không còn chấp Ngã
nơi Mạt Na Thức nên 4 tướng Ngã (Ta), Nhân (Người, không phải Ta), Chúng
Sinh (gọi chung Ta và Người, và tất cả sinh vật) , Thọ Giả (thọ mệnh, thời lượng
hiện hữu của 3 tướng trên) cũng không còn nữa.

Như vậy, nơi chương 3 “Đại Thừa Chính Tông” cua kinh,  trí tuệ Bát Nhã xét ra
có 3 đặc điểm là: 1. Đó là trí tuệ có khả năng đưa tất cả các loại chúng sinh tâm
(vọng chấp, vọng tưởng) vào Vô Dư Y Niết Bàn, nơi không còn sinh khởi trở lại
nữa,  2. Đó là trí tuệ Vô Sở Trụ, Vô Sở Chấp, Vô Sở Đắc ("Đắc", tâm đầu tiên
của  24 món Tâm Bất Tương Ưng Hành Pháp),  3. Đó là trí tuệ đã vượt qua sự
chấp trụ về số lượng so lường (Số, tâm thứ 22 của 24 món Tâm Bất Tương Ưng
Hành Pháp).

6.3. Tinh Tấn Giác Chi: là chi phần xuất ly của trí tuệ Bát Nhã, là khiến tâm thức
luôn được dũng mãnh nơi Thánh Đế.

6.4. Hỷ Giác Chi: là chi phần lợi ích của trí tuệ Bát Nhã, là có tâm hỷ duyệt nơi
Thánh Đế.

6.5. Khinh An Giác Chi: là chi phần Vô Nhiễm của trí tuệ Bát Nhã, có thể là Tuệ
tâm sở, là có thân tâm kham nhiệm ở trong Chân Đế Hiện Quán (Kiến Đạo ly
Tam Giới), lấy tính Kham Năng làm chỗ dụng công tu tập.

6.6. Định (Tam Ma Địa) Giác Chi:  là chi phần Vô Nhiễm của trí tuệ Bát Nhã, là
chỗ sở y của Vô Nhiễm để có được Chuyển Y, là có tâm trú Nhất Cảnh Tánh ở
trong Chân Đế Hiện Quán. Có thể cảm nhận Định Giác Chi là cảnh giới trí tuệ
Bát Nhã thanh tịnh và sáng rỡ, không còn có loạn niệm của Ý Thức  và không
còn có bóng tối chập chùng si mê chấp Ngã của Mạt Na thức

6.7. Xả Giác Chi: cũng là chi phần Vô Nhiễm của trí tuệ Bát Nhã, mà là tự tính
của Vô Nhiễm , là có tâm bình đẳng, tâm chính trực, tâm không chuyển động ở
trong Chân Đế Hiện Quán. Nơi Xả Giác Chi, các phiền não tạp nhiễm đều bị
đoạn trừ nên hiển lộ tự tính Vô Nhiễm. Có thể cảm nhận Xả Giác Chi (Giác Chi

Sơ quát về ý nghĩa tên gọi kinh Kim Cang qua Duy Thức Học
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/so-quat-ve-y-nghia-ten-goi-kinh-kim-cang-qua-duy-thuc-hoc.html



tối hậu của 7 Giác Chi) là cảnh giới trí tuệ Bát Nhã bắt đầu buông bỏ, xả bỏ kho
tàng chủng tử nghiệp thức nơi tạng thức A Lại Da, và khiến A Lại Da thức dần dà
được chuyển hóa ra Bạch Tịnh Thức.

Hai Giác Chi sau cùng của Thất Giác Chi (Định Giác Chi và Xả Giác Chi) được
cảm nhận tương ưng với nội dung về An Trụ Tâm nơi kinh Kim Cang:  Ở chương
4 “Diệu Hạnh Vô Trụ”, đức Phật đã khai thị về nội dung phương cách An Trụ
Tâm như sau: “Phục thứ Tu-bồ-đề, Bồ-tát ư pháp, ưng vô sở trụ hành ư
bố thí, sở vị bất trụ sắc bố thí, bất trụ thanh hương vị xúc pháp bố thí.
Tu-bồ-đề, Bồ-tát ưng như thị bố thí, bất trụ ư tướng. Hà dĩ cố? Nhược
Bồ-tát bất trụ tướng bố thí, kỳ phước đức bất khả tư lương”. (Tạm
dịch       :” Lại nữa, Tu Bồ Đề! Bồ Tát ở nơi pháp, tâm nên tương ưng nơi không
chỗ trụ mà hành bố thí. Nghĩa là không nên trụ nơi sắc mà bố thí, không nên trụ
nơi thanh, hương, vị, xúc, pháp mà bố thí. Tu Bồ Đề! Bồ Tát nên tương ưng như
vậy đó mà bố thí, không trụ nơi tướng. Vì sao thế? Vì nếu Bồ Tát bố thí với tâm
không trụ tướng, thời phước đức chẳng thể nghĩ lường “).

Có thể vắn tắt giải thích thêm một số điểm chính yếu của đoạn kinh văn quan
trọng này như sau: 1. “Ưng Vô Sở Trụ” = chính là tương ưng với đặc tính thênh
thang, lồng lộng, rộng khắp, không có bến bờ…của A Lại Da thức; đây cũng
chính là cảnh giới tâm thức của các bậc Thánh đã Kiến Đạo, đã hội nhập được
vào A Lại Da thức, sau khi đã vượt qua “thùng sơn đen” ngã chấp Mạt Na thức;
2. Hành Bố Thí Bất Trụ Tướng: là hành bố thí mà không phải là bố thí 6 trần
cảnh (Sắc, Thanh, Huơng, Vị, Xúc, Pháp) của Tiền Lục Thức, mà đây là buông
bỏ, xả bỏ kho tàng chủng tử nghiệp thức nơi A Lại Da thức. Hạnh bố thí này có
phước đức không thể nghĩ lường vì chỉ có các vị Thánh, các bậc Đăng Địa Bồ Tát
mới có thể thực hiện được.

Thánh vị Kiến Đạo cũng được xem là tương ưng với Thông Đạt vị , giai vị thứ ba
của Duy Thức Hạnh, được diễn tả qua bài kệ trong Duy Thức Tam Thập Tụng:

"Nhược thời ư sở duyên

Trí đô vô sở đắc

Nhỉ thời trụ Duy Thức

Ly Nhị Thủ tướng cố "

(Tạm dịch:

Nếu khi đối trước cảnh

Sơ quát về ý nghĩa tên gọi kinh Kim Cang qua Duy Thức Học
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/so-quat-ve-y-nghia-ten-goi-kinh-kim-cang-qua-duy-thuc-hoc.html



Trí đều không có chỗ đắc

Lúc đó trụ Duy Thức

Đã lìa tướng Hai Thủ)

Bài kệ này cũng đã xác minh trí tuệ Bát Nhã ở giai vị Kiến Đạo có 3 đặc điểm
như sau: 1. Đó là trí tuệ Vô Sở Đắc khi đối cảnh, 2. Đó là trí tuệ  đã trụ vào Duy
Thức tính, tâm thức hành giả nay đã hội nhập vào A Lại Da thức,  và 3. Đó là trí
tuệ đã xa lìa tướng Hai Thủ (tướng Sở Thủ nơi Ý Thức và tướng Năng Thủ nơi
Mạt Na Thức).

Do không còn có bóng dáng của Năng Thủ và Sở Thủ, nơi trí tuệ Bát Nhã cũng
sẽ không còn có Năng Thuyết và Sở Thuyết.  Ý nghĩa thâm diệu về Vô Năng
Thuyết và Vô Sở Thuyết đã được  đức Phật phương tiện thiện xảo, cực kỳ khéo
léo khai triển qua cách nói  Ba Câu (“Tam Cú Thuyết”) rất đặc biệt và độc đáo
của Kinh.  Ba câu của Tam Cú Thuyết có ý nghĩa sơ lược như sau: 1. Thuyết
(nói) = chỉ nói như vậy, như vậy…, là chỉ nói thuận theo Thế Lưu Bố Tưởng của
thế gian, để thế gian có thể đón nhận và thông hiểu (nơi Tiền Lục Thức), chứ
chưa phải là Đệ Nhất Nghĩa Đế của thực tại cứu cánh, 2. Tức Phi (tức không là)
= lời nói chỉ như lời nhắn nhủ, nhắc nhở thế gian dù có nghe như vậy, hiểu như
vậy nhưng chớ có vội vã chấp thủ vào lời vừa nói mà sinh khởi vọng niệm, vọng
tưởng, 3.Thị Danh (gọi tên là) = bởi vì lời vừa nói chỉ là người nói tạm dùng danh
tự, ngữ ngôn thế gian nơi kho tàng chủng tử nghiệp thức của thế gian mà thôi.
Có thể nói tất cả lời Phật dạy cho thế gian cũng đều thuộc về Tam Cú Thuyết,
nên trong kinh Lăng Già, đức Phật đã khai thị: “Ta từ đêm được Chính Giác tối
thượng cho đến đêm nhập Niết Bàn, trong khoảng thời gian ấy, ta chưa hề
thuyết một chữ nào, cũng chưa từng đã thuyết hay sẽ thuyết". 

Trong kinh Kim Cang, nơi chương 6 “Chính Tín Hy Hữu”, đức Phật đã khai thị về
chỗ "Vô Năng Thuyết- Vô Sở Thuyết" : “Như Lai thường thuyết: Nhữ đẳng
Tỳ-kheo tri ngã thuyết pháp như phiệt dụ giả, pháp thượng ưng xả, hà
huống phi pháp” (Tạm dịch: "Như Lai thuờng nói Tỳ Khưu các ông phải biết
pháp do ta nói, dụ cũng như bè, pháp còn phải bỏ, huống là phi pháp”); và nơi
chương 13 "Như Pháp Thọ Trì”, sau khi vừa nói xong tên Kinh, đức Phật đã sử
dụng ngay cách nói Tam Cú Thuyết: “Phật cáo Tu-bồ-đề: Thị kinh danh vi
Kim Cang Bát-nhã Ba-La-Mật, dĩ thị danh tự nhữ đương phụng trì. Sở dĩ
giả hà? Tu-bồ-đề! Phật thuyết Bát-nhã ba-la-mật tức phi Bát-nhã ba-la-
mật, thị danh Bát-nhã ba-la-mật" (Tạm dịch:  "Đức Phật dạy ngài Tu Bồ Đề:
“Kinh này tên là Kim Cang Bát Nhã Ba La Mật. Các ông cứ nên theo danh tự ấy
mà phụng trì. Bởi vì sao? Tu Bồ Đề! Phật thuyết Bát Nhã Ba La Mật tức chẳng
phải Bát Nhã Ba La Mật, ấy gọi tên là  Bát Nhã Ba La Mật"). Tiếp theo đó, cũng ở

Sơ quát về ý nghĩa tên gọi kinh Kim Cang qua Duy Thức Học
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/so-quat-ve-y-nghia-ten-goi-kinh-kim-cang-qua-duy-thuc-hoc.html



chương 13 , đức Phật lại sử dụng  Tam Cú Thuyết để khai thị về vi trần và thế
giới: "Chư vi trần, Như Lai thuyết phi vi trần, thị danh vi trần. Như Lai
thuyết thế giới phi thế giới, thị danh thế giới"(Tạm dịch: " Các vi trần đó,
Như Lai nói không là vi trần, gọi tên là vi trần. Như Lai nói thế giới không là thế
giới, gọi tên là thế giới). Rồi ngay sau đó, ngài Tu Bồ Đề cũng đã tự Ngài dùng
cách nói này để trả lời câu hỏi của đức Phật về 32 tướng như sau:"Tu Bồ Đề, ư
ý vân hà? Khả dĩ tam thập nhị tướng kiến Như Lai phủ?  - Phất dã Thế
Tôn! Bất khả dĩ tam thập nhị tướng đắc kiến Như Lai. Hà dĩ cố? Như Lai
thuyết tam thập nhị tướng, tức thị phi tướng, thị danh tam thập nhị
tướng". (Tạm dịch: "Tu Bồ Đề, ý ông thế nào? Có thể dùng 32 tướng mà được
thấy Như Lai chăng? - Bạch Thế Tôn, không. Không thể dùng 32 tướng mà được
thấy Như Lai. Bởi vì sao? Như Lai nói 32 tướng, tức không là 32 tướng, mà gọi
tên là 32 tướng”).

Không chỉ riêng ở chương 13 "Như Pháp Thọ Trì" đức Phật đã sử dụng cách nói
“Tam Cú Thuyết” mà cách nói này đã được đức Phật sử dụng ở rất nhiều nơi
khác, ở toàn khắp kinh. Như kinh đã khai thị ý nghĩa chân thực về Phước Đức,
về Phật Pháp (chương 8 "Y Pháp Xuất Sinh"); về 4 quả vị Thanh Văn(chương 9
"Nhất Tướng Vô Tướng); về Trang Nghiêm Phật Độ, về Đại Thân (chương 10
"Trang Nghiêm Tịnh Độ"; về Thật Tướng, về 4 tướng Ngã- Nhân- Chúng Sinh-
Thọ Giả, về Đệ Nhất Ba La Mật, về Nhất Thiết Chư Tướng (chương 14 "Ly Tướng
Tich Diệt"); về Nhất Thiết Pháp, về Trang Nghiêm Phật Độ (chương 17 "Cứu
Cánh Vô Ngã"); về Chư Tướng Cụ Túc (chương 20 "Ly Sắc Ly Tướng"); về Thuyết
Pháp, về Chúng Sinh (chương 21 "Phi Thuyết Sở Thuyết");  về Thiện Pháp
(chương 23 "Tịnh Tâm Hành Thiện"); về Phàm Phu (chương 25 "Hóa Vô Sở
Hóa"); về Nhất Hiệp Tướng (chương 30 "Nhất Hiệp Tướng Lý"); về Ngã Kiến-
Nhân Kiến-Chúng Sinh Kiến-Thọ Giả Kiến, về Pháp Tướng (chương 31 "Tri Kiến
Bất Sinh"). Bóng dáng của cách nói Tam Cú Thuyết cũng đã được thấm đẩm hơi
hướm, ngạt ngào hương vị vào phong cách ngữ ngôn, nói chuyện thuờng ngày
của quê hương Việt Nam với “cái gọi là…”, và với “nói vậy mà hổng phải vậy”…

Sơ quát về ý nghĩa tên gọi kinh Kim Cang qua Duy Thức Học
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/so-quat-ve-y-nghia-ten-goi-kinh-kim-cang-qua-duy-thuc-hoc.html



(Ảnh: Internet)

7) Bát Chính Đạo: là 8 con đường tu tập chơn chính, là kết tụ tinh hoa của Đạo
Đế (với 37 phẩm Trợ Đạo) nơi các bậc Thánh trong giai đoạn Tu Đạo, bao gồm
các giai vị từ Nhị Quả Tư Đà Hàm đến giai vị Tam Quả A Na Hàm (bên Thanh
Văn thừa); tương đương với các giai vị từ Bồ Tát Nhị  Địa (Ly Cấu Địa) đến Bồ
Tát Thất Địa (Viễn Hành Địa) (bên Bồ Tát thừa). Tổng quát, có thể cảm nhận ý
nghĩa nội dung tu tập Bát Chính Đạo là vận dụng đưa đẩy trí tuệ Bát Nhã hội
nhập, ứng nhập, hòa nhập vào đời sống, vào tất cả sinh hoạt hàng ngày khiến
hoa Bát Nhã được nở rộ, ứng hiện tràn lan mà tâm thức vẫn trọn vẹn cùng với 2
cảnh giới Sở Duyên là Sở Duyên Tăng Trưởng và Sở Duyên Phần Chứng của Bồ
Tát Đạo. Đây là 2 trong 5 cảnh giới sở duyên của Thập Địa Bồ Tát đã được Biện
Trung Biên Luận khai thị rõ: trong khi Bồ Tát Sơ Địa (Hoan Hỷ Địa) chỉ là Sở
Duyên Thông Đạt của Kiến Đạo vị; thì khi qua đến Bồ Tát Nhị Địa (Ly Cấu Địa)
cho đến giai đoạn sau cùng của Bồ Tát Lục Địa (Hiện Tiền Địa), cảnh giới sở
duyên được gọi là Sở Duyên Tăng Trưởng; qua đến Bồ Tát Thất Địa (Viễn Hành
Địa),cảnh giới sở duyên lại được gọi là “Sở Duyên Phần Chứng”; ở Bồ Tát Bát
Địa (Bất Động Địa), cảnh giới sở duyên được gọi là Sở Duyên Đẳng Vận; và sau
cùng, ở các Bồ Tát Cửu Địa  (Thiện Huệ Địa), Thập Địa (Pháp Vân Địa), và Như
Lai Địa, cảnh giới sở duyên được gọi là Sở Duyên Tối Thắng.

Sơ quát về ý nghĩa tên gọi kinh Kim Cang qua Duy Thức Học
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/so-quat-ve-y-nghia-ten-goi-kinh-kim-cang-qua-duy-thuc-hoc.html



Tên gọi và sơ lược ý nghĩa của 8 con đường tu tập chơn chính của Bát Chính
Đạo sáng ngời ánh sáng Bát Nhã trí tuệ là:

7.1. Chính Kiến = là sự thấy biết chơn chính, thấy biết qua trí tuệ Bát Nhã của
các bậc Tu Đạo, với các đặc tính đã nêu ở phần trên. Như thế, Chính Kiến dứt
khoát không phải là cái thấy của phàm phu, cái thấy chỉ thông qua Tiền Lục
Thức của những người kém hiểu biết cho đến những nhà bác học hiểu nhiều,
biết rộng;

7.2. Chính Tư Duy = là tư duy chơn chính qua trí tuệ Bát Nhã, tư duy với năng
lực đã được phát triển từ Niệm Giác Chi và Trạch Pháp Giác Chi...(nơi giai vị Kiến
Đạo Tu Đà Hoàn), đã vượt qua tất cả tư duy phân biệt không chơn chính (gọi là
“Tà Tư Duy”) của thế gian, và đã phát triển đến chỗ mà tổ Động Sơn (807-869)
nói là “Tư lương cá bất tư lương để, bất tư lương để như hà tư lương. Phi tư
lương thị thiền chi yếu dã". (Tạm dịch: Tư duy và so lường về cái không thể suy
tư và so lường, cái không thể tư duy và so lường thì làm sao mà tư duy và so
lường. Không tư duy và so lường, chính là yếu chỉ của Thiền tông);

7.3. Chính Ngữ = là lời nói, ngôn ngữ luôn tương hợp, tương ưng cùng trí tuệ Bát
Nhã, bao hàm ý nghĩa Vô Sở Thuyết, Vô Sở Đắc... của cách nói Tam Cú Thuyết
như đã nêu ở trên. Cách nói này cũng được khai triển đến mức tối đa ở Bát
Chính Đạo nên cũng đã bao hàm cả ý nghĩa về “Tứ Cú Kệ” (Bốn Câu Kệ). Tứ Cú
Kệ chính là 4 cách nhận thức về cảnh giới Có và Không (Hữu và Vô), cảnh giới
tối hậu nơi tâm thức chúng sinh, bao gồm: 1.Có, 2. Không, 3. Vừa Có, Vừa
Không, 4.Chẳng Có, Chẳng Không . Điều này cho thấy mỗi câu, mỗi chữ trong
kinh Kim Cang đều có bao hàm ý nghĩa nhắc nhở về Vô Sở Trụ để An Trụ, về Vô
Sở Thuyết để Thuyết Pháp, để khai thị Chính Pháp..; nên mỗi câu, mỗi chữ nơi
Kinh cũng đều là một bài kệ bốn câu (Tứ Cú Kệ). Như thế, trong khi “Tam Cú
Thuyết” nhằm tháo gỡ các chấp trước vào lời nói thì "Tứ Cú Kệ" rộng thoáng và
sâu lắng hơn, đã giúp giải thoát khỏi các vướng bận về nội dung ý nghĩa của Có-
Không ngay trong lời nói.

7.4. Chính Nghiệp = là 3 nghiệp thân, khẩu, ý đều được tương thuận, tương hợp
với trí tuệ Bát Nhã;

7.5. Chính Mạng = là cách giữ gìn mạng căn, thân mạng, thọ mạng cũng không
hề thiếu vắng ánh sáng Bát Nhã trí tuệ. Như đức Phật và các vị Đại Bồ Tát hàng
ngày vẫn đi khất thực mà gieo duyên lành, hoằng hóa độ sinh. Đây cũng là hình
ảnh đẹp tuyệt vời mà ngài Tu Bồ Đề đã xúc động, nhận thấy được ở ngay
chương đầu "Pháp Hội Nhơn Do" của kinh: " Nhất thời Phật tại Xá Vệ quốc,
Kỳ Thọ Cấp Cô Ðộc viên, dữ đại Tỳ Kheo chúng, thiên nhị bách ngũ
thập nhân câu. Nhĩ thời Thế Tôn thực thời, trước y trì bát, nhập Xá Vệ

Sơ quát về ý nghĩa tên gọi kinh Kim Cang qua Duy Thức Học
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/so-quat-ve-y-nghia-ten-goi-kinh-kim-cang-qua-duy-thuc-hoc.html



đại thành khất thực. Ưng kỳ thành trung thứ đệ khất dĩ, hoàn chí bổn
xứ. Phạn thực ngật, thu y bát, tẩy túc dĩ, phu tòa nhi tọa"(Tạm dịch: ”
Một thời, đức Phật ở thành Xá Vệ, nơi vườn Kỳ Thọ Cấp Cô Độc, cùng chúng đại
Tỳ Khưu, một ngàn hai trăm năm mươi vị. Bấy giờ gần đến giờ thọ trai, Thế Tôn
đắp y mang bát vào thành lớn Xá-vệ khất thực. Vào trong thành, theo thứ tự
khất thực xong, trở về tinh xá. Dùng cơm rồi, cất y bát, rửa chân xong, trải tòa
mà ngồi”).

7.6. Chính Tinh Tấn = là trong ánh sáng trí tuệ Bát Nhã mà nỗ lực, cố gắng, duy
trì và phát triển tất cả các việc trên ra tất cả nơi, tất cả hoàn cảnh trong đời
sống hàng ngày.

7.7. Chính Niệm = phát triển ra từ Niệm Giác Chi, Giác Chi đầu tiên của Thất
Giác Chi. Có thể xem Chính Niệm là đưa Niệm Giác Chi từ nơi tâm thức ra ứng
hợp, ứng dụng vào tất cả hoàn cảnh nơi đời sống thuờng nhật; là dù có vô vàn
niệm khởi mà tâm vẫn trọn vẹn tương ưng, tương hợp, ứng hợp theo từng bước
cùng với trí tuệ Bát Nhã,

7.8. Chính Định = là các Đại Định của trí tuệ Bát Nhã thuộc về cảnh giới Sở
Duyên Tăng Trưởng và Sở Duyên Phần Chứng nơi các bậc Bồ Tát trong giai đoạn
Tu Tập. Trong khi Định ở phẩm Ngũ Căn và phẩm Ngũ Lực chỉ là giữ gìn tâm
thức, không để cho 6 cảnh trần (Sắc, Thanh, Huơng, Vị, Xúc, Pháp) và phiền não
tham dục khuấy động, quấy rối...thì Định ở giai đoạn Tu Đạo lại chính là bảo
trì,bảo toàn, nuôi dưỡng cội nguồn trí tuệ Bát Nhã, không cho bị phai nhạt đi mà
nhà Thiền thường gọi là  "bảo nhậm" hay là "nuôi dưỡng Thánh Thai".

Tu tập Bát Chính Đạo được xem tương ưng với giai vị “Tu Tập Vị" trong Duy
Thức Học qua bài kệ như sau:

"Vô Đắc bất tư nghì

Thị xuất Thế Gian Trí

Xả nhị Thô Trọng cố

Tiện chứng đắc Chuyển Y"

(Tạm dịch:

"Vô Đắc không thể nghĩ bàn

Đây là trí xuất thế gian

Xả xong hai Thô Trọng

Sơ quát về ý nghĩa tên gọi kinh Kim Cang qua Duy Thức Học
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/so-quat-ve-y-nghia-ten-goi-kinh-kim-cang-qua-duy-thuc-hoc.html



Liền Chuyển Y chứng đắc")

Qua bài kệ này, trí tuệ Bát Nhã ở giai đoạn Tu Đạo Vị của các bậc  Tư Đa Hàm
và A Na Hàm đã được phát triển gần như đến mức tối đa. Lý do là trí tuệ  của
các Ngài nay đã có 4 đặc điểm nổi bật là: 1.  Cấp độ về ”Vô Đắc” nay đã gia
tăng thêm, nên được gọi là “không thể nghĩ bàn”, 2. Được xem là đã vượt lên
khỏi  tầm nhận biết, phân định của Thế Gian Trí, 3. Đã có đủ năng lực để xả bỏ,
rũ bỏ được hai chướng thô trọng là Phiền Não Chướng và Sở Tri Chướng (hai
chướng này được gọi là Thô Trọng bởi vì chúng nhiếp đủ tất cả các chướng nơi
tâm thức). Hai Chướng này có sức bám chấp thật mãnh liệt vào các nơi tận
cùng của tâm thức: Phiền Não Chướng (các Tư Hoặc sâu kín như Tham, Si, Mạn,
Nghi..) dính khằn vào Mạt Na Thức, Sở Tri Chướng (các công năng sâu kín của
toàn bộ tâm thức như Kiến, Văn, Giác, Tri…) dính khằn vào A Lại Da thức ; 4. Từ
đó, các bậc Tu Đạo Vị có khả năng chuyển y (chuyển Bát Thức thành Tứ Trí =
chuyển Ý Thức thành Diệu Quan Sát Trí, chuyển Mạt Na Thức thành Bình Đẳng
Tánh Trí, chuyển Tiền Ngũ Thức thành Thành Sở Tác Trí, chuyển A Lại Da thức
thành Đại Viên Cảnh Trí, còn được gọi là Bạch Tịnh Thức do vì toàn bộ kho tàng
chủng tử nghiệp thức nơi A Lại Da thức nay đã được xả bỏ trọn vẹn để chứng
đắc đạo Vô Thượng Bồ Đề.

Nhìn chung, Bát Chính Đạo chính là toàn thể đời sống được tắm gội trong chan
hòa ánh sáng trí tuệ Bát Nhã rạng ngời trong từng phút giây, từng hơi thở, từng
lời nói, từng oai nghi, hành vi, niệm khởi, nghĩ suy...nơi các bậc Đại Bồ Tát ở giai
đoạn Tu Đạo. Đến đây, có thể nói là ở ngay nơi đời sống cạn cợt theo Tiền Lục
Thức này lại có thành tựu, ánh chiếu lên một đời sống khác rất thanh tịnh và
quá đổi thẳm sâu, thiện lành với tên gọi là "Bờ Bên Kia". Bờ Bên Kia là nơi mà
Bát Chính Đạo được thể hiện trọn vẹn nhất, có ý nghĩa tích cực nhất ; vì “Bờ Bên
Kia” chính là rừng hoa Bát Nhã,chính là chốn đến sau cùng, phương sở tối hậu
của Bát Chính Đạo nói riêng và của toàn thể 37 Trợ Đạo Phẩm của Đạo Đế nói
chung.

“Bờ Bên Kia” là dịch nghĩa của chữ “Bỉ Ngạn”, xuất phát từ chữ "Ba La Mật" hay
“Ba La Mật Đa” (Paramita, tiếng Phạn) mà Hán dịch là "Đáo Bỉ Ngạn", gọi là
"Đến Bờ Bên Kia".  Theo Biện Trung Biên Luận, có 10 loại Ba La Mật với ý nghĩa
được cảm nhận sơ lược như sau:

1. Bố Thí Ba La Mật: là xả bỏ, ban tặng của cải (Tài Thí), thân mạng (Thân Thí)
và giáo pháp (Pháp Thí) đến cho tất cả chúng sinh với tâm ý Bát Nhã bình đẳng,
không phân biệt.;

2. Tịnh Giới Ba La Mật: là gìn giữ cảnh giới thanh tịnh, trang nghiêm thường
hằng nơi tâm thức Bát Nhã, vắng bặt phiền não; lìa bỏ, xa rời 4 tướng Ngã-

Sơ quát về ý nghĩa tên gọi kinh Kim Cang qua Duy Thức Học
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/so-quat-ve-y-nghia-ten-goi-kinh-kim-cang-qua-duy-thuc-hoc.html



Nhân-Chúng Sinh-Thọ Giả mà hướng về quả vị Phật Đà;

3. An Nhẫn Ba La Mật: là có khả năng duy trì, chịu đựng, ứng hợp được với tất
cả các cảnh giới Bát Nhã thuận và nghịch hiện khởi ra trong mọi hoàn cảnh;

4. Tinh Tấn Ba La Mật: là luôn mong cầu tiến bộ trong tu tập, thực hành các Ba
La Mật mà hướng về Chính Giác, Giải Thoát;

5. Tĩnh Lự Ba La Mật: là thực hành các Thiền Định Bát Nhã sâu kín, đưa tất cả
hành tướng của Năng Tri- Sở Tri, của Tạp Nhiễm -Thanh Tịnh đều vào trong Vô
Dư Niết Bàn; không còn chấp mắc vào các hành tướng vì biết tất cả pháp đều là
Vô Tướng;

6. Bát Nhã Ba La Mật: là thông qua trí tuệ Bát Nhã mà rõ biết pháp giới thanh
tịnh tối thắng, bình đẳng lưu xuất, không còn có pháp ái chấp;

7. Phương Tiện Thiện Xảo Ba La Mật: là vận dụng trí tuệ Bát Nhã với thiện pháp
vô cùng tận để có được các phương tiện hiệu quả và phù hợp nhất, để viên
thành Chính Quả Bồ Đề nơi mình và để giúp chúng sinh cũng được giác ngộ, giải
thoát;

8. Nguyện Ba La Mật: là phát Đại Nguyện vi diệu, tu hành thành tựu Bồ Đề
chính quả, không bị gián đoạn trong tất cả thọ sinh để có thể nhiếp thọ Thiện
Pháp và cứu giúp hóa độ cho tất cả chúng sinh;

9. Lực Ba La Mật: là khả năng dùng sức tư trạch và sức tu tập khiến cho tất cả
Ba La Mật Đa được hiện hành không ngưng nghỉ; kết quả là các chướng ngại
trong tu tập bị đánh dẹp, đoạn diệt;

10. Trí Huệ Ba La Mật: là có được Diệu Trí Vô Phân Biệt mà thọ dụng pháp lạc
Đại Thừa với Pháp Tánh Ly Ngôn và Chân Như Vô Ngã mà thành thục cho tất cả
các loài hữu tình.

Thành tựu sau cùng của giai đoạn Tu Đạo là Kiến Tính, là thấy ra được Phật
Tánh nơi ta, nơi người, nơi tất cả các loài chúng sinh nên được gọi là đã sẵn
sàng thành Phật (“Kiến Tính Thành Phật”). Đây được xem tương ưng với
thánh vị A La Hán, bên Thanh Văn thừa;  hoặc với giai vị Bồ Tát Bát Địa (Bất
Động Địa), bên Bồ Tát thừa. Có thể nói là từ giai vị Bất Động Địa Bồ Tát, trí tuệ
Kim Cang đã bắt đầu ló dạng, xuất hiện thay thế cho trí tuệ Bát Nhã.

Như vậy, đây là trí tuệ của chư Đại Bồ Tát và của chư Phật mà trí tuệ và 2 ngôn
ngữ thế gian khó có thể diễn đạt, trình bày chính xác, đầy đủ. Bởi vì ngay khi
muốn diễn đạt ra ngôn ngữ, chữ viết là đã có màn lưới Vô Minh vi tế của Danh

Sơ quát về ý nghĩa tên gọi kinh Kim Cang qua Duy Thức Học
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/so-quat-ve-y-nghia-ten-goi-kinh-kim-cang-qua-duy-thuc-hoc.html



thân, Cú thân, Văn thân, 3 trong số món 24 tâm Bất Tương Ưng Hành, chực chờ
đứng đợi sẵn rồi. Lại bởi vì Kim Cang ở đây lại chính là Kim Cang của Giác Thể,
Giác Thể Đại Ba La Mật Đa, Giác Thể Đại Viên Cảnh Trí, Kim Cang cực kỳ thanh
tịnh, xa rời tất cả Tướng (Vô Tự Tướng) và xa rời tất cả Tánh (Vô Tự Tánh) mà lại
hằng nhiên sẵn có tự đầy đủ nơi tâm thức vạn loại chúng sinh... Kim Cang đây
tuyệt đối không là loại Kim Cang vật thể, Kim Cang của sắc chất (nơi trần cảnh),
Kim Cang của khoáng chất (nơi Địa Đại). Do vậy, nếu nói Kim Cang là cứng chắc
nhất, không có vật nào ở thế gian có thể phá hủy nó; thì đây còn là nói về Kim
Cang của khoáng chất, loại Kim Cang còn có thuộc tính “cứng chắc”, chưa là
Kim Cang Vô Tự Tướng và Vô Tự Tánh.

Còn nếu nói Kim Cang là lóng lánh nhất, có thể soi chiếu rõ ra đủ dạng, đủ màu
của thế gian; thì đây cũng còn là Kim Cang của sắc chất, Kim Cang còn có thuộc
tính lóng lánh, nên cũng chưa là Kim Cang Vô Tự Tướng và Vô Tự Tánh. Kim
Cang khoáng chất và Kim Cang sắc chất đều không là Kim Cang mà Kinh đề cập
đến. Theo Biện Trung Biên Luận, cảnh giới Kim Cang Bất Động Địa được xếp vào
2 cảnh Sở Duyên tối thuợng của tu Phật là Sở Duyên Đẳng Vận (Bồ Tát Bát Địa)
và Sở Duyên Tối Thắng (từ Bồ Tát Bát Địa đến quả vị Phật).  Gọi là Đẳng Vận vì
các Ngài đã được xem tương đương với các vị Phật nơi thế gian; gọi là Tối Thắng
bởi đây là cảnh duyên thắng diệu sau cùng để thành Phật. Đây còn được gọi là
đã chứng Vô Sinh Pháp Nhẫn, sức an nhẫn nơi cảnh giới không còn thấy có sinh
có diệt, có thành có hoại của các pháp hữu vi; bởi vì các pháp hữu vi chỉ là các
pháp tạm có rồi tạm vắng luân lưu theo nhân duyên tụ tán như khai thị nơi bài
kệ ở chương 32 “Ứng Hóa Phi Chân”:

“Nhất thiết hữu vi pháp

Như mộng huyễn bào ảnh

Như lộ diệc như điển

Ưng tác như thị quán”

(Tạm dịch: 

Tất cả các pháp hữu vi

Như mộng, huyễn, bọt, bóng

Như sương và như chớp

Nên quán sát như thế)

Sơ quát về ý nghĩa tên gọi kinh Kim Cang qua Duy Thức Học
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/so-quat-ve-y-nghia-ten-goi-kinh-kim-cang-qua-duy-thuc-hoc.html



Tất cả pháp Hữu Vi nơi thế gian, hết Có lại Không, hết Sinh lại Diệt, dưới ánh
sáng của Đại Bát Nhã trí tuệ đã được diễn tả, nhắn nhủ, nhắc nhở qua 6 cái Như
ắp đầy thi vị: như mộng, như huyễn, như bọt, như bóng, như sương, như chớp.

Sáu cái Như này cũng chính là 6 nhánh hoa hiện khởi ra từ  rừng hoa Bát Nhã
bát ngát, mênh mang ánh Kim Cang lấp lánh, viên mãn, phúc lạc, vi diệu,
nhiệm mầu;  ánh lấp lánh tràn khắp đã khiến ngài Tu Bồ Đề xúc động, tủi khóc
sụt sùi nơi chương 13 “Như Pháp Thọ Trì”; và cũng chính ánh lấp lánh tràn khắp
này nay lại được hiện bày lên trong không gian lễ hội cực kỳ trang nghiêm, siêu
thoát,  thanh tịnh, giai đại hoan hỷ của tất cả đại chúng tín - thọ - phụng - hành
kinh Kim Cang Bát Nhã Ba La Mật này vậy.

Tác giả: Khánh Hoàng

Plano_ August 24, 2025

Sơ quát về ý nghĩa tên gọi kinh Kim Cang qua Duy Thức Học
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/so-quat-ve-y-nghia-ten-goi-kinh-kim-cang-qua-duy-thuc-hoc.html


