
So sánh liệu pháp tâm lý học hiện đại và tâm lý
học Phật giáo

ISSN: 2734-9195   21:08 13/09/2023

Liệu pháp tâm lý Phật giáo được phát triển trong những năm gần đây
đã bắt đầu tập trung vào việc trau dồi những phẩm chất tinh thần tích
cực. Ngay từ buổi đầu phát triển, Phật giáo đã nhấn mạnh đến giác
ngộ vượt thoát trạng thái giải thoát và đối trị phiền não. Mặc dù
những lời dạy của “Đức Phật” không trực tiếp nhấn mạnh đến “sức
khỏe tinh thần”, nhưng nó thảo luận về bản chất của những rắc rối và
cách để phá vỡ chúng.

Tác giả: Thích Nữ Diệu An

Học viên Cao học khoa Triết học Phật giáo - Khoá III- Học viện Phật giáo Việt
Nam tại Huế.

Dẫn nhập

Ngày nay, khi đời sống vật chất của con người ngày càng được khuếch đại một
cách mạnh mẽ, kéo theo đó là sự tha hoá và lòng tốt giữa người với người ngày
càng bị héo mòn đi, mối quan hệ thân sơ, bạn bè hay bất kỳ mối quan hệ nào
cũng có một rào cản, khoảng cách rất lớn, khó có thể chia sẻ, thấu tỏ lòng nhau
được. Cũng chính vì sự phát triển quá tối tân của nền công nghiệp hoá-hiện đại
hoá đã xây dựng nên một hệ thống “bão mạng” quá đồ sộ trên toàn cầu, con
người ta dần bị cuốn hút vào các chương trình kết nối ảo trên mạng xã hội, họ
đặt tất cả tâm tư, tình cảm vào đó, thậm chí thực tế ngay cả những bữa cơm
truyền thống của gia đình chẳng còn tiếng nói, tiếng cười, những trải lòng về
những bất ổn trong công việc hay tâm lý trong cuộc sống nữa mà hầu như nó
được thay vào bằng những thức ăn của thế giới ảo trên mạng viễn thông,
internet.

Sức sống mãnh liệt và sự trỗi dậy của con người để lao tới đỉnh cao theo xu
hướng sự phát triển xã hội được ví một như con sư tử chúa. Khi nó gồng mình

So sánh liệu pháp tâm lý học hiện đại và tâm lý học Phật giáo
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/so-sanh-lieu-phap-tam-ly-hoc-hien-dai-va-tam-ly-hoc-phat-giao.html



với đỉnh cao của xã hội hiện đại hóa xem ra thật oai hùng mạnh mẽ. Tuy nhiên,
khi trải qua cuộc đấu tranh giữa cuộc đời, đến một thời điểm nào đó, nó cũng
phải dừng lại, thu về để tự liếm vết thương của mình. Cũng như chính con người
oai hùng mạnh mẽ giữa cuộc sống phải lo về cơm áo gạo tiền, cuồng quay
trong các mối liên hệ tình cảm, quẩn quanh về những rối ren trong cuộc đời, bất
chợt khi họ đau khổ và thất bại, không còn khả năng tự vệ nữa, lúc ấy họ mong
muốn quay trở trở về để tự chữa lành và nuôi dưỡng tâm hồn mình vậy. Và để
đáp ứng nhu cầu chữa lành của con người, những nhà Tâm lý học và Tâm lý học
Phật giáo đã phát triển những họ thuyết về liệu pháp trị liệu để đáp ứng nhu
cầu chưa lành của con người. Mặc dù Phật giáo và tâm lý trị liệu bắt nguồn từ
hai nền văn hóa khác nhau, nhưng sự hòa nhập của cả hai là một xu hướng,
luôn học hỏi lẫn nhau và phát triển lẫn nhau.

Với mong muốn nghiên cứu về liệu pháp tâm lý học hiện đại và tâm lý học Phật
giáo có bản chất giống và khác nhau như thế nào, người viết đã chọn đề tài: “So
sánh liệu pháp tâm lý học hiện đại và tâm lý học Phật giáo” để nghiên cứu.

[caption id="attachment_17804" align="aligncenter" width="800"]
Tapchinghiencuuphathoc.vn Lieuphaptamly 3 Tâm lý Nhân văn khẳng định và
tôn trọng con người và sự tự nhận thức của họ, đặt con người lên hàng đầu, đào
sâu nhân cách và bắt đầu chú ý đến cơ thể chính của thế giới - con người theo
nghĩa thực. Ảnh: Internet.[/caption]

NỘI DUNG

1. Tổng quan về liệu pháp Tâm lý học hiện đại và Liệu
pháp Tâm lý học Phật giáo

1.1. Liệu pháp tâm lý là gì?

Liệu pháp tâm lý là biện pháp can thiệp tới mối quan hệ và sự tương tác giữa
các chủ thể được thực hiện bởi các nhà trị liệu tâm lý chuyên nghiệp nhằm giúp
bệnh nhân giải quyết những vấn đề trong cuộc sống. Liệu pháp này hướng đến
sự gia tăng cảm giác hài lòng và giảm thiểu những than phiền của từng cá thể.
Nhà trị liệu tâm lý ứng dụng các kỹ thuật dựa trên cơ sở thiết lập các mối quan
hệ hài hòa, tọa đàm, giao tiếp và thay đổi hành vi, mà những kỹ thuật này
nhằm cải thiện trạng thái sức khỏe tâm thần của người bệnh, cũng như cải thiện
mối quan hệ nhóm (như trong gia đình).[1]

Liệu pháp tâm lý đề cập đến các kỹ thuật giúp mọi người thay đổi hành vi,
suy nghĩ và cảm xúc gây ra vấn đề hoặc đau khổ. Đó là một thuật ngữ chung

So sánh liệu pháp tâm lý học hiện đại và tâm lý học Phật giáo
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/so-sanh-lieu-phap-tam-ly-hoc-hien-dai-va-tam-ly-hoc-phat-giao.html

https://tapchinghiencuuphathoc.vn/khoa-hoc-va-phat-giao-tam-ly-hoc-va-ton-giao.html


mô tả việc điều trị các rối loạn tâm lý và đau khổ về tinh thần thông qua các kỹ
thuật tâm lý và lời nói.

Liệu pháp tâm lý là một phương pháp điều trị hợp tác dựa trên mối quan hệ
giữa cá nhân và nhà trị liệu, dựa trên đối thoại và cung cấp một môi trường hỗ
trợ cho phép người đó nói chuyện cởi mở với ai đó mà không phán xét. Thông
qua liệu pháp tâm lý cho phép tìm hiểu về tâm trạng, cảm xúc, suy nghĩ và
hành vi của một người

1.2. Liệu pháp Tâm lý học hiện đại

Tư vấn và trị liệu tâm lý hiện đại bắt nguồn từ phương Tây. Kể từ khi tâm lý học
trở thành một ngành khoa học độc lập vào năm 1879, sau hơn 100 năm phát
triển, nhiều trường phái và hệ thống tư vấn tâm lý và trị liệu tâm lý khác nhau
đã xuất hiện và chồng chéo lên nhau. Hệ thống phân tâm học do Freud sáng lập
là hệ thống tâm lý trị liệu hoàn chỉnh đầu tiên, đánh dấu sự khởi đầu thực sự
của tâm lý trị liệu hiện đại. Sau hệ thống phân tâm học, liệu pháp nhân văn, liệu
pháp nhận thức, liệu pháp Morita và các hệ thống điều trị khác lần lượt xuất
hiện trong lĩnh vực tâm lý trị liệu, và nhiều trường phái tâm lý trị liệu được hình
thành xung quanh các hệ thống khác nhau, khiến cho việc điều trị tâm lý trên
toàn thế giới ngày nay trở thành một cảnh tranh chấp giữa một trăm trường
phái tư tưởng. Một số trương phái tiêu biểu:

1.2.1. Phân tâm học và liệu pháp tâm động học

Phân tâm học là liệu pháp nói chuyện ban đầu được phát triển bởi Freud vào
cuối thế kỷ 19. Kể từ đó, phân tâm học đã phát triển thành nhiều trường phái
khác nhau, các mô hình tâm trí và các mối quan hệ của nó đã được phát triển
thêm bằng liệu pháp tâm động học.

Cả hai đều làm việc với khái niệm về tâm trí vô thức, cơ chế bảo vệ, sự chuyển
đổi và phản chuyển đổi trong mối quan hệ trị liệu với tư cách là phương tiện của
sự thay đổi trị liệu. Tuy nhiên, các nhà trị liệu tâm động học cũng khám phá bối
cảnh xã hội của khách hàng để tìm các nguồn gốc gây ra đau khổ, chẳng hạn
như các yếu tố gây căng thẳng về kinh tế, lạm dụng, bắt nạt, phân biệt chủng
tộc, phân biệt giới tính và kỳ thị đồng tính…

1.2.2. Liệu pháp hành vi

So sánh liệu pháp tâm lý học hiện đại và tâm lý học Phật giáo
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/so-sanh-lieu-phap-tam-ly-hoc-hien-dai-va-tam-ly-hoc-phat-giao.html



Liệu pháp hành vi dựa trên khoa học hành vi đã được John Watson theo đuổi
một cách nghiêm túc trong suốt đầu thế kỷ 20 và được BF Skinner tiếp tục phát
triển.

Liệu pháp hành vi bao gồm một loạt các biện pháp can thiệp nhằm mục đích
thay đổi hành vi có vấn đề của khách hàng mà không đi sâu vào quá khứ của
họ. Các nhà trị liệu hành vi không tin vào khái niệm vô thức. Các can thiệp trị
liệu hành vi thưởng cho các hành vi thích ứng bằng sự củng cố tích cực và dập
tắt các hành vi không mong muốn. Nó thường được sử dụng trong các chương
trình phục hồi chức năng, đặc biệt là đối với những khách hàng có vấn đề về
lạm dụng chất kích thích và để điều trị chứng ám ảnh sợ.

1.2.3. Liệu pháp nhận thức

Liệu pháp nhận thức được phát triển sau nghiên cứu của Aaron Beck (1987) về
ý tưởng phân tâm học rằng trầm cảm là sự tức giận hướng nội. Nếu điều này là
đúng, Beck kỳ vọng sẽ phát hiện ra rằng giấc mơ của những người bị trầm cảm
sẽ đầy bạo lực và gây hấn vì khả năng phòng vệ của họ trước những xung động
như vậy sẽ bị nới lỏng trong khi ngủ.

1.2.4. Liệu pháp nhân văn

Liệu pháp nhân văn thường đề cập đến một loạt các phương pháp lấy thân chủ
làm trung tâm dựa trên tâm lý học nhân văn của Abraham Maslow, tâm lý học
hiện sinh của Viktor Frankl và Rollo May và phong trào tiềm năng của con
người. Tâm lý trị liệu nhân văn coi thân chủ là chuyên gia về trải nghiệm của họ
hơn là nhà trị liệu, do đó nó “lấy con người làm trung tâm”.

1.2.5. Liệu pháp tích hợp hoặc toàn diện

Một cách tiếp cận toàn diện, tích hợp đối với tâm lý trị liệu lấy thân chủ làm
trung tâm và sử dụng kết hợp tất cả các cách tiếp cận khác đã đề cập ở trên để
khôi phục nhân cách của thân chủ thành một tổng thể tích hợp đáp ứng mọi
khoảnh khắc một cách cởi mở mà không có sự bảo vệ của sự phòng thủ, phán
đoán hoặc kỳ vọng được hình thành sẵn.

1.2.6. Liệu pháp Morita

Phương pháp tâm lý trị liệu Morita được bác sĩ tâm thần Shoma Morita Nhật Bản
phát triển vào đầu thế kỷ XX.

So sánh liệu pháp tâm lý học hiện đại và tâm lý học Phật giáo
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/so-sanh-lieu-phap-tam-ly-hoc-hien-dai-va-tam-ly-hoc-phat-giao.html



Phương pháp trị liệu Morita chính là học cách chấp nhận sự thay đổi thất thường
của suy nghĩ, cảm giác và đặt nền tảng cho hành vi của mình trong thực tế,
cũng như mục đích ở hiện tại. Đây là một phương pháp giáo dục giúp chúng ta
vượt qua giới hạn của việc “tự áp đặt”. Thông qua Moristist, chúng ta học cách
chấp nhận phần tự nhiên của chính mình.

>> Xem thêm: Một số nghiên cứu về tâm lý học

1.3. Liệu Pháp Tâm lý học Phật giáo

1.3.1. Khái niệm Liệu Pháp Tâm lý học Phật giáo

Liệu pháp tâm lý Phật giáo là phương pháp trị liệu giúp xoa dịu những đau khổ
về tâm lý của con người. Tư tưởng trong Phật giáo hướng con người chấp nhận
và buông bỏ nỗi đau tâm lý, đó là một thái độ sống. Trong số nhiều tôn giáo và
trường phái tư tưởng truyền thống, Phật giáo có lẽ chú trọng nhất vào việc
nghiên cứu các hiện tượng tâm lý con người, và mức độ nghiên cứu mà nó đạt
được ngày nay vẫn còn đáng kinh ngạc.

Liệu pháp Tâm lý Phật giáo chính là sự diễn giảng, trình bày các giáo lý Phật
giáo liên quan đến đời sống và tinh thần của con người, chỉ ra nguồn gốc khổ
đau của con người, hướng giải quyết và mở ra con đường thực hành Pháp kéo
con người ra khỏi khổ đau triền miên của vấn đề tâm lý.

1.3.2. Lợi ích của Liệu Pháp tâm lý Phật giáo

Giáo sư Trần Băng (giáo sư tại Viện Đạo giáo và Văn hóa Tôn giáo của Đại học
Tứ Xuyên)  đã nói: “Nhân loại trong thế kỷ mới đòi hỏi Phật giáo phải được tâm
lý hóa và định hướng cuộc sống, và các vị tu sĩ Phật giáo cần phải đảm nhận vai
trò của các nhà tâm lý học để làm phong phú Phật giáo. Nâng cao sức khỏe tinh
thần và cảnh giới tâm linh của toàn thể nhân loại là sứ mệnh chính của Phật
giáo trong thế kỷ 21”.[2]

Rất nhiều nghiên cứu đã chứng minh rằng: không uống rượu, không hút thuốc,
không trộm cắp, không tà dâm và buông thả, tâm trạng vui vẻ, nhiệt tình giúp
đỡ người khác thì có thể làm cho tinh thần minh mẫn, ít bệnh tật, trường thọ,
ngược lại là quan lại tham nhũng, trộm cướp, tội phạm, tính cách đê hèn và tâm
trạng những người hay buồn phiền, lo lắng và có những thói quen xấu như uống
rượu, hút thuốc, cờ bạc có tỷ lệ mắc các bệnh về tinh thần và thể chất cao, tuổi
thọ ngắn.

So sánh liệu pháp tâm lý học hiện đại và tâm lý học Phật giáo
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/so-sanh-lieu-phap-tam-ly-hoc-hien-dai-va-tam-ly-hoc-phat-giao.html

https://tapchinghiencuuphathoc.vn/?s=t%C3%A2m+l%C3%BD+h%E1%BB%8Dc&post_type=post


Lễ lạy Phật, tụng kinh, cầu nguyện cũng đã được chứng minh là có tác dụng trị
liệu tâm lý, lặp đi lặp lại nhiều lần có thể xoá bỏ phiền muộn trong lòng lâu
ngày, lập tức sẽ nhẹ nhõm, tức giận, oán hận và những cảm xúc mãnh liệt sắp
bùng phát khác có thể được tiêu tan một cách ôn hòa, điều này có tác dụng rất
lớn đối với thanh lọc tâm hồn.

2. Sự tương đồng giữa Liệu pháp tâm lý hiện đại và liệu
pháp tâm lý Phật giáo

Tâm lý học hiện đại có mối quan hệ mật thiết với Phật giáo, việc nghiên cứu
Phật giáo đã gợi nhiều cảm hứng cho tư tưởng của các bậc thầy tâm lý học
phương Tây như Jung, Fromm, Maslow... Phật giáo có hiểu biết sâu sắc về tâm
và khả năng chi phối tâm. Sự hoàn hảo của công nghệ đã được các nhà tâm lý
học phương Tây chân thành ngưỡng mộ. Bản chất của tư tưởng Phật giáo
thường được giới tâm lý học phương Tây coi là một loại tâm lý học. Các phương
pháp thực hành của Phật giáo được coi là các kỹ thuật trị liệu tâm lý, và một số
trong số chúng được kết nối hoặc hấp thụ bởi tâm lý học.

Liệu pháp tâm lý hiện đại và liệu pháp tâm lý Phật giáo đều nhằm mục đích giải
quyết các vấn đề tâm lý của con người, và cả hai đều nhằm mục đích nâng cao
hiểu biết về bản thân và phẩm chất tâm lý của con người. Cả hai liệu pháp tâm
này đều chung một mục đích chính là để khám phá thế giới bên trong của một
cá nhân.

Trong khi tâm lý học quan tâm đến việc trị liệu, thì Đạo Phật cũng dạy chúng ta
phương pháp nuôi dưỡng và chữa lành vết thương tâm hồn. Tuy những nguyên
tắc và phương pháp của hai bên có khác nhau, nhưng tựu trung mục đích chính
là “An ủi chúng sinh bằng trí tuệ và giúp chữa lành vết thương của mọi người”.

2.1. Thiền định và liệu pháp phân tâm học

Thiền là con đường giải thoát tâm linh ở phương Đông, trong khi phân tâm học
là phương pháp điều trị bệnh tâm thần ở phương Tây. Cả Thiền học và phân
tâm học đều có ý nghĩa phi thường và sâu rộng trong hành trình khám phá tâm
hồn của con người và cả hai đều là phương pháp thiết thực để con người loại bỏ
nỗi đau tinh thần.

Mục tiêu mà Thiền và phân tâm học theo đuổi giống nhau, đó là làm cho tiềm
thức có ý thức, trạng thái thiền định trong Thiền là khi tiềm thức hoạt động, và
trạng thái này có thể được sử dụng để làm cho tiềm thức có ý thức. Vì vậy, có
thể nói Thiền tông là một trong những học thuyết sớm nhất của con người nhằm

So sánh liệu pháp tâm lý học hiện đại và tâm lý học Phật giáo
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/so-sanh-lieu-phap-tam-ly-hoc-hien-dai-va-tam-ly-hoc-phat-giao.html



khám phá và khai phá tiềm thức.

Tóm lại, Thiền và phân tâm học là hai con đường song song khám phá những bí
ẩn của tâm hồn ở phương Đông và phương Tây, mục đích của chúng đều là giải
trừ ưu phiền, phiền muộn, thoát khỏi xiềng xích khổ đau và chữa lành về tâm
thức cho con người.

[caption id="attachment_17803" align="aligncenter" width="800"]
Tapchinghiencuuphathoc.vn Lieuphaptamly 4 Liệu pháp nhận thức được phát
triển sau nghiên cứu của Aaron Beck (1987) về ý tưởng phân tâm học rằng trầm
cảm là sự tức giận hướng nội. Ảnh: Internet.[/caption]

2.2. Chính niệm cùng liệu pháp nhận thức và liệu pháp nhân
văn

Nội dung cốt lõi của Chính Niệm tức là khuyến khích chúng sinh thoát khỏi
phiền não, giúp truy cầu sự giải thoát của tâm hồn. Mục đích của Chính niệm là
để “hiểu tâm và thấy bản chất của tâm”.

Liệu pháp nhận thức được tạo ra bởi Baker tại Trung tâm Y tế Đại học
Pennsylvania vào giữa những năm 1950. “Lối nhận thức sai lầm” được nhấn
mạnh trong liệu pháp nhận thức chính xác là “vọng niệm” mà Lục tổ Huệ Năng
đã đề cập. Lục Tổ cho rằng bản chất con người vốn thanh tịnh, khi vọng tưởng
thì chân tính của con người sẽ bị che lấp, vọng tưởng trừ bỏ thì mới có thể khôi
phục bản tính.

Tâm lý học nhân văn xuất hiện vào những năm 1950 và 1960 và là một trong
những trường phái tâm lý học chính ở Hoa Kỳ. Tâm lý Nhân văn khẳng định và
tôn trọng con người và sự tự nhận thức của họ, đặt con người lên hàng đầu, đào
sâu nhân cách và bắt đầu chú ý đến cơ thể chính của thế giới - con người theo
nghĩa thực.

 Mục tiêu của liệu pháp nhân văn là đánh thức bản chất thật của ý thức, nhận
thức mà không bị ràng buộc bởi bên ngoài, dỡ bỏ những lớp ngụy trang, mặt nạ
và khám phá những điều thiết yếu hơn và gần gũi hơn với con người thật. Điều
này cũng tương tự như “Chính Niệm” trong Phật giáo, mục đích cuối cùng của
Chính Niệm là thoát khỏi mây đen trong tâm và liễu ngộ được chân tâm-một
trạng thái “tâm đang là” trong hiện tại, không bị méo mó bởi nhận thức sai lầm
nào cả.

2.3. Suy nghĩ đúng đắn và Liệu pháp hành vi nhận thức (CBT)

So sánh liệu pháp tâm lý học hiện đại và tâm lý học Phật giáo
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/so-sanh-lieu-phap-tam-ly-hoc-hien-dai-va-tam-ly-hoc-phat-giao.html



Trị liệu hành vi nhận thức hoạt động dựa trên cảm xúc và suy nghĩ làm việc trên
các hành vi rối loạn chức năng, không đúng đắn và các quá trình nhận thức
thông qua một số quy trình có hệ thống rõ ràng, hướng đến mục tiêu. Nó loại bỏ
những suy nghĩ phi lý.

Theo CBT kỳ vọng không thực tế (ảo) là nguyên nhân của sự đau khổ của chúng
sinh vì vậy chúng ta nên học cách sống thực tế và hợp lý. Phật giáo nói về
Tanha (ham muốn), nói về sự vô thường, nhân quả, điều kiện, đau khổ và niềm
tin thực tế, rất giống với CBT.

Bát Chính Đạo tập trung vào suy nghĩ đúng đắn. Tương tự trị liệu hành vi nhận
thức cũng tập trung vào trực quan và tự nói chuyện tích cực để giảm bớt các giả
định, nỗi sợ hãi, ám ảnh và niềm tin.

2.4 Tâm trí bình thường và liệu pháp Morita

Liệu pháp Morita là liệu pháp tâm lý cho chứng suy nhược thần kinh và ám ảnh,
được tiên phong bởi Mr. Masama Morita lấy Phật giáo và Thiền tông làm nền
tảng lý thuyết của phương pháp điều trị và hai trục xuyên suốt toàn bộ quá
trình điều trị chính là “thuận theo tự nhiên” và “làm những gì nên làm”.

Morita giải thích “thuận theo tự nhiên” chính là quan điểm “đốn ngộ” trong Phật
giáo và Thiền tông. Ở đây, “Đốn ngộ” có thể được mô tả như một sự giác ngộ
đột ngột thực sự, một thái độ sống hài hòa với những điều tự nhiên.

Trọng tâm của liệu pháp Morita là tìm hiểu bản chất nghi ngờ của bệnh nhân,
khơi dậy khát vọng sống sót, phá vỡ sự tương tác tâm linh của và loại bỏ những
mâu thuẫn về ý thức hệ. Vì vậy, “Liệu pháp Morita” của ông Morita có thể nói là
một phong cách làm đúng thuận theo tự nhiên. Phương pháp trị liệu của Morita
Masama mang đậm hương vị Phật giáo và Thiền tông, ông đã mất mười năm để
tạo ra một tâm lý trị liệu khác với tâm lý học phương Tây, cách làm này cho
thấy tư tưởng tâm lý học trong Thiền tông có sự khai phá vô tận.

3. Sự khác biệt giữa Liệu pháp tâm lý hiện đại và liệu
pháp tâm lý Phật giáo

Tapchinghiencuuphathoc.vn Lieuphaptamly
Tapchinghiencuuphathoc.vn Lieuphaptamly 2

Theo bản dịch của Thích Viên Lý về Phật giáo và Tâm lý học hiện đại trình bày
về điểm dị biệt giữa hai liệu pháp tâm lý này như sau: “Sự khác nhau rõ

So sánh liệu pháp tâm lý học hiện đại và tâm lý học Phật giáo
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/so-sanh-lieu-phap-tam-ly-hoc-hien-dai-va-tam-ly-hoc-phat-giao.html

https://tapchinghiencuuphathoc.vn/doc-tac-pham-tam-ly-hoc-phat-giao-cua-tac-gia-thich-tam-thien.html


ràng nhất giữa liệu pháp Phật giáo và liệu pháp hiện đại ở chỗ là mục đích trị
liệu. Phật giáo không trực tiếp quan tâm đến cá thể hữu hạn, điều thích bất
lương, nhưng lại quan thiết đến vấn đề khốn cảnh của toàn thể nhân loại.” [3]

3.1. Sự khác nhau giữa mục đích của liệu pháp hiện đại và liệu
pháp Phật giáo

 Liệu pháp hiện đại hướng đến Giải quyết các vấn đề tâm lý, trong khi đó liệu
pháp Phật giáo hướng đến giải quyết các vấn đề tâm linh, hiện sinh.

Theo Rogers, các Mục tiêu tâm lý trị liệu chính là tập trung về “giảm xung đột
nội tâm, tăng lòng tự trọng và tự hòa nhập, tăng sự hài lòng với lối sống và trở
thành một người thực sự sống tốt”.

 Mục tiêu của liệu pháp tâm lý Phật giáo hướng đến giải quyết khổ đau, đưa đến
hạnh phúc cho con người, có thể được tóm tắt là sự tự hiểu biết về tâm trí của
mình, tự làm chủ tâm trí và tự thanh lọc tâm trí của mình. Giá trị cốt lõi của tâm
lý trị liệu Phật giáo nằm ở chỗ nó chú ý đến vấn đề của tâm và bản chất, và kết
quả là trải nghiệm siêu việt.

3.2. Liệu pháp hiện đại giải quyết vấn đề cụ thể trong khi trị
liệu Phật giáo hướng đến cải thiện cuộc sống

Tâm lý trị liệu hiện đại xoay quanh sự “tồn tại” của con người, hướng đến cải
thiện ý thức của mọi người thông qua các cách thức và phương pháp khác nhau,
giúp họ phá vỡ tác động có điều kiện của việc bị kiểm soát bởi các đối tượng
bên ngoài.

Trong khi đó, Chìa khóa của thực hành Phật giáo là phá vỡ vô minh và chấp
ngã, thấu hiểu pháp tính của vũ trụ và hoàn toàn thanh lọc tâm như con đường,
để nâng cao mức độ và giá trị của cuộc sống và mang lại lợi ích cho tất cả
chúng sinh, và cuối cùng thành tựu Niết bàn. Từ quan điểm này, nội dung của
thực hành Phật giáo vượt ra ngoài thế giới có thể được phân loại là liệu pháp
tâm lý định hướng đến giải quyết cuộc sống hơn là các nhân cụ thể.

3.3. Sự khác nhau về liệu pháp niềm tin theo tâm lý hiện đại và
tâm lý Phật giáo

Nhà tâm lý học William James từng tin rằng hiệu quả kỳ diệu của niềm tin tôn
giáo có thể là do sự tồn tại của một số lượng lớn các gợi ý tâm lý. Cái gọi là gợi

So sánh liệu pháp tâm lý học hiện đại và tâm lý học Phật giáo
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/so-sanh-lieu-phap-tam-ly-hoc-hien-dai-va-tam-ly-hoc-phat-giao.html



ý tâm lý chính là ngầm tác động đến tâm lý và hành vi của con người mà không
đối đầu, khiến con người chấp nhận ý kiến ​​nào đó hoặc hành động theo cách
nào đó, để suy nghĩ và điều chỉnh hành vi phù hợp với ý chí của họ. Tâm lý tín
ngưỡng tôn giáo quả thực có thể tác động rất lớn đến thể chất và tinh thần, có
thể coi như một loại liệu pháp đức tin.

Phật giáo cũng nhấn mạnh tầm quan trọng của tâm lý tín ngưỡng và cho rằng
việc thành tâm đọc kinh, lễ Phật, niệm Phật có vô lượng công đức. Những biểu
tượng đại diện cho “sự linh thiêng” như Đức Phật, Bồ tát, kinh Phật khơi dậy
những hiểu biết và cảm nhận khác nhau trong lòng tín đồ, và những gợi ý tâm
lý mà chúng khơi dậy cũng khác nhau.

Từ quan điểm tâm lý học, hiện tượng gợi ý tâm lý hoàn toàn chứng minh rằng
tâm trí có thể ảnh hưởng sâu sắc đến hoạt động của toàn bộ hệ thống thể chất
và tinh thần, và có sự chủ động tuyệt vời.

Theo quan điểm của Phật giáo, gợi ý tâm lý chỉ là một chức năng của tâm
trí. “Kinh Phật Vô Lượng Thọ” nói rằng “tâm tức là Phật”, nhấn mạnh rằng công
đức niệm Phật tuy vô lượng, nhưng tâm vẫn không thể tách rời. Như tụng kinh,
đọc kinh, lễ Phật, sám hối và các hoạt động khác đều từ tâm phát ra và quy về
tâm, tất cả “công đức” đều do tâm tạo ra, không phải do một thế lực huyền bí
nào từ bên ngoài phú cho.

3.4. Sự nhìn nhận khác nhau về sửa đổi nhận thức của con
người theo liệu pháp hành vi và thực hành Thiền tâm từ theo
Phật giáo

Tâm lý trị liệu truyền thống, đặc biệt liệu pháp tâm lý học hiện đại nhấn mạnh
quá mức vào sự hiểu biết về nhận thức và những thay đổi về nhận thức hành vi
của con người, trong khi bỏ qua chức năng và tầm quan trọng của những thay
đổi về cảm xúc trong quá trình điều trị. Đối với trị liệu Phật giáo, Thiền tâm từ
có thể giúp thân chủ xác định, trải nghiệm, chấp nhận và khám phá cảm xúc tốt
hơn, khám phá ý nghĩa của cảm xúc, chuyển hóa cảm xúc và quản lý cảm xúc
một cách linh hoạt.

Không giống như các hình thức thiền khác tập trung vào việc nâng cao nhận
thức về bản thân, loại thiền từ bi này tập trung vào sự hài hòa giữa cá nhân và
môi trường xung quanh. Trong quá trình nuôi dưỡng lòng từ bi, trước tiên thân
chủ nên tránh thực hành với những người họ không yêu, những người họ yêu,
những người không liên quan, những người thù địch, đối phương và những người
đã qua đời.

So sánh liệu pháp tâm lý học hiện đại và tâm lý học Phật giáo
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/so-sanh-lieu-phap-tam-ly-hoc-hien-dai-va-tam-ly-hoc-phat-giao.html



Như vậy, so với liệu pháp hành vi của liệu pháp hiện đại có lẽ Thiền tâm từ của
Liệu pháp Phật giáo đã đáp ứng đầy đủ hơn trong việc khám phá, chuyển hoá
nội tâm của thân chủ và đồng thời lan toả được từ trường về lòng từ bi để tăng
được hạnh phúc tự tâm của họ.

3.5. Hướng đi của Liệu pháp hiện đại và Liệu Pháp Phật giáo

Mục tiêu và Triển vọng Tâm lý trị liệu hiện đại chủ yếu tập trung vào chẩn đoán
và điều trị rối loạn tâm lý, trong khi liệu pháp tâm lý Phật giáo được phát triển
trong những năm gần đây đã bắt đầu tập trung vào việc trau dồi những phẩm
chất tinh thần tích cực.

 Ngay từ buổi đầu phát triển, Phật giáo đã nhấn mạnh đến giác ngộ vượt thoát
trạng thái giải thoát và đối trị phiền não. Mặc dù những lời dạy của “Đức Phật”
không trực tiếp nhấn mạnh đến “sức khỏe tinh thần”, nhưng nó thảo luận về
bản chất của những rắc rối và cách để phá vỡ chúng.

Mục tiêu cuối cùng của thiền định Phật giáo là đạt được cái nhìn sâu sắc về bản
chất của cuộc sống và thế giới, và để đạt được sự giải thoát cuối cùng. Những
phương pháp này, được sử dụng trong tâm lý học, đều nhằm mục đích giảm
thiểu trải nghiệm của những cảm xúc tiêu cực và sự đau khổ liên quan đến
chúng. Theo quan điểm của giáo lý kinh điển Phật giáo, đây chỉ là lợi ích phụ.
Đích đến cuối cùng của thực tập theo Phật giáo chính là thoát khổ để đạt đến
trạng thái Tịch tĩnh – Niết Bàn.

4. Những đóng góp của Phật giáo đối với tâm lý học hiện
đại

Nhà tâm lý học phương Tây Freud là người sáng lập học thuyết phân tâm học và
là nhà tư tưởng đầu tiên trong lịch sử học thuật phương Tây chú ý đến vai trò
của tiềm thức con người, những phát minh của ông có thể sánh ngang với thành
tựu khoa học của Newton và Copernicus. Trên thực tế, Phật giáo phương Đông
sớm hơn ông hơn một nghìn năm đã nghiên cứu “Sự vận hành của tám thức”,
được đặt tên theo thức Alaya thứ tám, đã phân tích và giải thích chi tiết về tàng
thức.

Carl Jung, đệ tử nổi tiếng của Freud, tiếp tục giải thích lý thuyết về tàng thức,
ông đã nghiên cứu khá sâu về Phật giáo phương Đông, Thiền và yoga. Jung tiếp
thu tư tưởng Phật giáo phương Đông và chia lĩnh vực tinh thần của con người
thành ba cấp độ: ý thức, vô thức cá nhân và vô thức tập thể. Vô thức cá nhân
giống như một kho kí ức, chứa đựng những phức cảm tâm lý bị dồn nén của cá

So sánh liệu pháp tâm lý học hiện đại và tâm lý học Phật giáo
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/so-sanh-lieu-phap-tam-ly-hoc-hien-dai-va-tam-ly-hoc-phat-giao.html



nhân; vô thức tập thể lưu giữ những hình ảnh gốc tiềm ẩn được truyền từ đời
này sang đời khác; những lý thuyết này rất giống với cái mà Phật giáo gọi là
“Alaya Thức”. Đây là một ví dụ về ảnh hưởng của Phật giáo đối với tâm lý học
hiện đại.

Sau Chiến tranh thế giới thứ hai, tâm lý học nhân văn nổi lên trong giới học
thuật phương Tây được đại diện bởi Maslow, người đã chia nhu cầu của con
người thành năm cấp độ, cấp độ cao nhất là “tự hiện thực hóa”. Maslow thường
sử dụng trạng thái “Niết bàn” của Phật giáo để mô tả loại trải nghiệm cuộc sống
này và ủng hộ rằng triết lý “vô ngã” của Phật tính có thể hướng dẫn mọi người
tự nhận thức và có xu hướng mang lại lợi ích cho đại chúng.

Một nhà tâm lý học nhân văn khác, Fromm, rất quan tâm và nghiên cứu sâu sắc
về Thiền Phật giáo, đồng thời rất ngưỡng mộ tình cảm tôn giáo của Phật giáo về
“từ bi” và hướng thực hành làm cho tất cả chúng sinh được hạnh.

Như vậy, có thể thấy sự hoàn thiện về Liệu Pháp Tâm lý Phương Tây trong bất
kỳ thời điểm nào cũng có sự đóng góp rất lớn của Trị Liệu Phật giáo, cả hai cùng
kết hợp song hành làm tô điểm thêm cho nền trị liệu của Thế giới ngày càng
phát triển và hoàn mỹ hơn đáp ứng được nhu cầu chữa lành của toàn nhân loại
trong thời đại đầy rẫy những bất ổn tâm lý mà con người đang phải gánh chịu
từng ngày.

Kết luận

Xét thấy con người sống trong một xã hội hiện đại với tốc độ phát triển kinh tế -
xã hội nhanh chóng, nền văn minh khoa học và công nghệ tiên tiến, vật chất
sung túc nhưng món ăn tinh thần lại tương đối khan hiếm. Khi thân và tâm chịu
nhiều áp lực từ ngoại cảnh, hoặc những thất bại, tổn thương mà không thể điều
chỉnh và vượt qua, thì tâm dễ sinh bệnh, dẫn đến u uất, trầm cảm. Chính vì thế
mà vấn đề giải quyết những bất ổn về Tâm lý của con người ngày càng được
phát triển một cách chóng mặt cùng với sự phát triển về xu thế vật chất của
con người.

Tâm lý học Phật giáo chỉ ra gốc rễ của mọi khổ đau, chỉ ra ý nghĩa và giá trị của
cuộc sống, hướng dẫn chúng sinh biết được những bí mật trong tâm mình, từ bỏ
nội tâm tham, sân, si, ngăn chặn sự xuất hiện của các bệnh tâm thần và giúp
đỡ con người, xây dựng một cơ thể và tâm trí lành mạnh và tận hưởng một cuộc
sống hạnh phúc. Trong khi đó, Tâm lý học hiện đại đề cập đến sự vận động và
hình thành nên ý thức để nhận thức cái được gọi là hiện tượng khách quan.

So sánh liệu pháp tâm lý học hiện đại và tâm lý học Phật giáo
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/so-sanh-lieu-phap-tam-ly-hoc-hien-dai-va-tam-ly-hoc-phat-giao.html



Mục đích cuối cùng của tâm lý học hiện đại cũng như tâm lý học Phật giáo đều
giúp con người đạt được hạnh phúc trong cuộc sống cũng như nhận diện nghịch
cảnh và chuyển hóa chúng nhằm mang lại sự yên bình cho tự thân, gia đình và
xã hội. Còn một chặng đường dài phía trước để kết nối Phật giáo và tâm lý trị
liệu. Người có trí tuệ nên dùng phương pháp khoa học của tâm lý học hiện đại
để nghiên cứu tư tưởng Phật giáo truyền thống, tiếp thu những thành tựu của
tâm lý học hiện đại để làm phong phú Phật giáo, phát triển tâm lý học Phật giáo
trong thế kỷ mới, đó cũng là con đường quan trọng nhất để “hiện đại hóa Phật
giáo” và là biện pháp then chốt để xây dựng “Phật giáo nhân bản” có thế giúp
ích cho xã hội và cho đời sống của nhân loại.

Chú thích

[1] Tham khảo: https://www.hfh.com.vn/vi/207/khoa-tam-benh-hoc-lieu-phap-
tam-ly.html, ngày truy câp 26/07/2023.

[2] 陈兵 .佛教修持与心理卫生 , http:
www.ebud.net/book/book/showbook.asp?no=37886, truy cập ngày 29/07/2023.

[3] Thích Viên Lý (2012), Phật Giáo Và Tâm Lý Học Hiện Đại,
https://thuvienhoasen.org/p24a7359/phat-giao-va-tam-ly-hoc-hien-dai, ngày
truy cập 01/08/2023.

Tài liệu tham khảo

1. Thích Minh Châu (2005), Đức Phật Nhà Đại Giáo Dục, Nxb Tôn Giáo, Hà
Nội.

2. Huỳnh Văn Sơn (2011), Nhập Môn Tâm lý học Phát Triển, Nxb Giáo Dục
Việt Nam.

3. Hòa Thượng Thích Phụng Sơn (2011), Phật Giáo và Trị Liệu Trong Thế Kỷ
21, Nxb Phương Đông, Tp Hồ Chí Minh.

4. Thích Tâm Thiện biên soạn (1998), Tâm lý học Phật giáo, Nxb Thành Phố
Hồ Chí Minh

5. Nguyễn Quang Uẩn (2004), Giáo Trình Tâm lý học Đại Cương, Nxb Đại Học
Sư Phạm

6. T. Suzuki, E. Fromm, R. De Martino, Thiền và Phân Tâm Học, Nguyễn Kim
Dân dịch (2011), Nxb Thời Đại.

7. W. F. Wayasuriya (1976), The Psychology &Philosophy of Buddhism.
8. Khoa Tâm bệnh học và Liệu Pháp Tâm lý,

https://www.hfh.com.vn/vi/207/khoa-tam-benh-hoc-lieu-phap-tam-ly.html,
ngày truy cập 26/07/2023.

So sánh liệu pháp tâm lý học hiện đại và tâm lý học Phật giáo
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/so-sanh-lieu-phap-tam-ly-hoc-hien-dai-va-tam-ly-hoc-phat-giao.html



9. 陈兵 .佛教修持与心理卫生 , http:
www.ebud.net/book/book/showbook.asp?no=37886, truy cập ngày
29/07/2023.

10. Thích Viên Lý (2012), Phật GiáoVà Tâm LýHọc Hiện Đại,
https://thuvienhoasen.org/p24a7359/phat-giao-va-tam-ly-hoc-hien-dai,
ngày truy cập 01/08/2023.

Tác giả: Thích Nữ Diệu An

Học viên Cao học khoa Triết học Phật giáo - Khoá III- Học viện Phật giáo Việt
Nam tại Huế.

So sánh liệu pháp tâm lý học hiện đại và tâm lý học Phật giáo
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/so-sanh-lieu-phap-tam-ly-hoc-hien-dai-va-tam-ly-hoc-phat-giao.html


