
Sống Mười Điều Lành - Phần cuối
ISSN: 2734-9195   08:52 01/12/2023

Kinh A-Hàm dạy: “Bệnh sắc dục dùng bất tịnh trị”. Thực vậy, đứng trước sắc
đẹp phụ nữ, khi tâm tham dục khởi, chúng ta phải dùng pháp quán thân bất
tịnh để đối trị. Nghĩa là phải suy tư quán xét cho thấu đáo tất cả vạn hữu đều có
sắc tướng bất tịnh, dễ ô nhiễm, sinh ra mùi hôi thúi ghê tởm, dù cho chúng có
những sắc tướng khêu gợi, khiến cho tâm tham sắc dục dễ nổi lên cũng đều là
bất tịnh.

Kinh A-Hàm dạy: “Bệnh sắc dục dùng bất tịnh trị”. Thực vậy,
đứng trước sắc đẹp phụ nữ, khi tâm tham dục khởi, chúng ta phải
dùng pháp quán thân bất tịnh để đối trị. Nghĩa là phải suy tư quán xét
cho thấu đáo tất cả vạn hữu đều có sắc tướng bất tịnh, dễ ô nhiễm,
sinh ra mùi hôi thúi ghê tởm, dù cho chúng có những sắc tướng khêu
gợi, khiến cho tâm tham sắc dục dễ nổi lên cũng đều là bất tịnh.

DUYÊN HỢP & DUYÊN TAN

Lúc bấy giờ, Tôn giả Tu Bồ Đề trả lời: “Lành thay! Lành thay! Này Kiều Thi Ca!

“Pháp pháp tự sanh,

Pháp pháp tự diệt;

Pháp pháp loạn động,

Pháp pháp tự vắng bặt”

(Tăng Nhất A-Hàm)

Đứng về phương diện triết lý Nhân Quả của Phật giáo thì vạn hữu do duyên hợp
sanh ra, chớ không phải do một đấng vạn năng nào sanh ra. Vì thế sự đau khổ,
bệnh tật, tai nạn của chúng sanh không do một tác nhân nào khác gây ra, mà
chúng sanh tự tạo cho mình.

Hội đủ điều kiện, vạn hữu mới được thành hình, nếu thiếu một nhân duyên nào
thì cũng không thể sanh ra được.

Sống Mười Điều Lành - Phần cuối
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/song-muoi-dieu-lanh-phan-cuoi.html



Ví như cây đèn có tim, họng, ống khói, bầu dựng dầu, mà chỉ thiếu dầu thì đèn
cũng không cháy được. Cho nên, tất cả bệnh khổ của chúng sanh đều do duyên
hợp mà có, chớ không thể tự nhiên hoặc do may rủi. Sự thật hiển nhiên, tất cả
các pháp trong thế gian phải hội đủ nhân duyên mới hình thành vạn vật. Kinh
Tăng Nhất A-Hàm dạy: “Pháp pháp tự sanh”.

Khi quán xét cho kỹ về luật tuần hoàn sanh diệt trong vũ trụ, có sanh tức có tử,
có tử tức có sanh; hạt giống sanh tử này chính chúng ta tự tạo. Kẻ tác bệnh, tác
khổ cho chúng sanh không ai ngoài chúng sanh. Thế mà mỗi khi có điều gì quá
đau khổ, tai nạn quá hiểm nghèo thì chúng ta chỉ còn biết cầu nguyện Trời,
Phật, Thánh, Thần. Nhưng làm sao những bậc ấy cứu khổ cho chúng ta được?
Cầu nguyện chỉ là một phương pháp trấn an tinh thần, chớ các Ngài không giúp
ta được. Kẻ làm ra cảnh khổ này chính là chúng ta, thì chúng ta phải lãnh thọ.

Hết duyên, vạn hữu tự hoại diệt chớ không phải do ngẫu nhiên. Tất cả đều do
duyên cớ, chớ không phải muốn chết là chết được, cũng không phải muốn sống
là sống được.

Ví dụ như một cơn giông to, gió lớn làm cây cối nhà cửa sụp đổ, người và vạn
vật đều chết, đó là DUYÊN TAN. DUYÊN HỢP thì sanh, duyên tan thì hoại diệt;
vạn hữu thành hoại đều do duyên cả. Kinh Tăng Nhất A-Hàm dạy: “Pháp pháp
tự diệt”.

Quán xét cho cùng lý, chúng ta mới thấy rõ vạn hữu thế gian toàn là duyên hợp
và duyên tan, tạo thành rồi hoại diệt. Không có một sắc tướng nào của vạn hữu
trong vũ trụ có một thực thể riêng biệt, toàn là do các duyên THÀNH và HOẠI,
chứ không một ai diệt và tạo ra nó.

Bởi thế, khi đức Thế Tôn tu đã thành Phật, nhưng vẫn không cứu khổ chúng
sanh được. Ngài chỉ nhắc nhở, răn cấm khéo léo khiến cho chúng sanh tự tu
hành: “Này các con! Các con hãy tự thắp đuốc lên mà đi, ta không đi
thay thế cho các con được con đường ấy”.

Đọc đến đoạn kinh này, chúng ta phải ý thức lại chúng ta; sự ý thức này giúp
cho chúng ta thoát khỏi muôn vàn sự đau khổ của thân tâm.

Vạn hữu do duyên hợp tự sanh, rồi do duyên tan tự diệt. Chỗ tự sanh tự diệt là
chỗ động, vì thế vạn hữu luôn sống trong động; vì có động nên sinh ra vô số
chúng sanh, và cũng chính tư tưởng động của chúng sanh mới sinh ra dính mắc,
chấp trước, chấp ngã. Thế nên cuộc sống con người mới có đau khổ, phiền lụy.

Ví như mình không có lòng tham thì làm gì có chửi mắng nhau; nếu không có sự
hơn thiệt chửi mắng nhau thì làm gì có sự giận hờn. Rõ thấu như vậy thì ngăn

Sống Mười Điều Lành - Phần cuối
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/song-muoi-dieu-lanh-phan-cuoi.html



được cơn sân, vì vậy thân tâm được thư thái, an nhiên.

Đủ duyên hợp lại trong ngoài mới có giận hờn, đau khổ. Nếu trong không, ngoài
có hoặc trong có, ngoài không thì không có cơn giận hờn. Ngược lại, ngoài có
trong cũng có thì giận hờn tất phải sanh ra. Đó là tâm trạng chung của chúng
sanh.

Bởi vậy, một sự kiện gì xảy ra đều phải do hội đủ nguyên do. Cuộc đời là một
trường duyên hợp - duyên tan, vì thế thân tâm của chúng ta luôn luôn chịu
nhiều đau khổ, giận hờn, thương ghét, lo sợ, biệt ly và sanh tử.

Hành giả phải chịu khó gắng công nỗ lực quán xét, suy tư cho thấu suốt lý Nhân
Duyên, và còn phải sống với sự BẤT ĐỘNG của vạn hữu. Bởi vạn hữu vốn tự
vắng bặt, nên Ai đã trở về TÂM BẤT ĐỘNG, THANH THẢN, AN LẠC và VÔ
SỰ thì sẽ chấm dứt ngay khổ đau, phiền não và sanh tử. Khi tu đến trạng
thái này gọi là giải thoát hoàn toàn.

Đường về trạng thái vắng lặng của vạn hữu, nếu chúng ta biết cần dùng nó để
đối trị các ác pháp thì thân tâm sẽ được vắng lặng, nhưng muốn làm được điều
này thì phải đem hết ý chí dũng mãnh thực hiện cho bằng được, thì chắc chắn
vạn hữu không còn là chướng ngại trong tâm.

Hầu hết chúng sanh đều có tâm hồn đau khổ, không những sự việc này thì
những sự kiện khác. Hơn nữa, cơ thể thường hay bệnh tật nặng nhẹ khác nhau.
Người tu hành phải rõ lý nhân quả, tức là lấy cái không bệnh tật, cái không
phiền não đối trị lại cái có bệnh tật, có phiền não.

Ngày xưa tại núi Nga Mi, ông Văn Thù Sư Lợi sai đồng tử đi hái thuốc, Ngài bảo: 
“Con hãy ra rừng hái thứ thuốc nào không phải là thuốc, thì mới trị được bệnh
không phải bệnh”.

Tu Bồ Đề dạy: “Này Kiều Thi Ca! Cũng như có thuốc độc thì phải có thuốc
trừ độc” (Tăng Nhất A-Hàm). Tư tưởng của chúng sanh vốn mang chất độc,
thường giết chúng sanh mà chúng sanh nào hay biết. Thuốc trừ độc có rất
nhiều, nhưng phương thuốc đầu tiên là phương thuốc MƯỜI ĐIỀU LÀNH. Nếu
chúng sanh không chịu dùng thuốc này trừ bệnh độc phiền não thì không sao
giải độc được.

Nếu một ý tưởng khởi nghĩ đến một sự kiện do tâm tham, sân, si chủ động, thì
ngay lúc đó chúng ta phải biết là tà niệm và phải tìm sự suy tư khác để đối trị
lại ngay. Phương pháp đó là dùng CHÁNH NIỆM diệt TÀ NIỆM, có nghĩa là lấy tư
tưởng chánh dẹp tan tư tưởng tà.

Sống Mười Điều Lành - Phần cuối
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/song-muoi-dieu-lanh-phan-cuoi.html



Người tu hành biết quán như vậy, liền phá tan được tâm tham, sân, si. Quán
càng sắc bén bao nhiêu thì phá tan mây mờ đau khổ trong lòng bấy nhiêu.

Bát Chánh Đạo là con đường giải thoát, lấy chánh diệt tà, quét sạch rác rưới
tham, sân, si và giữ tâm chúng ta được bình thường, an lạc.

Tôn giả Tu Bồ Đề dạy: “Này Thiên Đế Thích! Pháp pháp loạn động, pháp
pháp tự vắng bặt, pháp pháp thường sanh pháp” (Tăng Nhất A-Hàm).

Từ mọi sự kiện này sanh ra mọi sự kiện khác; từ cơn sân của người này sanh ra
cơn sân của người khác và của nhiều người; từ lòng sầu não của người này làm
gợi lên lòng sầu não của những kẻ khác…​ Như vậy không phải: “Pháp pháp
thường sinh pháp” sao?

Vạn hữu trong vũ trụ lúc nào cũng động. Tư tưởng của chúng sanh cũng vậy, từ
suy nghĩ này đến suy nghĩ khác, suốt cả một đời người không bao giờ có được
những phút giây dừng lặng, ngoại trừ lúc ngủ say. Nên Kinh A-Hàm dạy: “Pháp
pháp loạn động”.

Tâm chúng sanh vốn không giận hờn đau khổ, không tham lam chấp trước, rất
thanh tịnh vắng lặng, nhưng vì sự tương quan, tương giao với vạn hữu khiến nó
phải động. Kinh A-Hàm dạy: “Pháp pháp tự vắng bặt”.

Duyên hợp cũng như duyên tan rất sống động, do động nên sanh ra vạn hữu.
Thế nên, mỗi một chúng sanh đều có hai phần động rõ rệt về tinh thần và vật
chất.

Vạn vật thiên nhiên trong vũ trụ đều động, chúng ta là một vật trong vạn vật thì
làm sao bất động được. Vì bất động chẳng được nên tâm khởi phân biệt, do
phân biệt mới có đối đãi, mới có đau khổ, giận hờn, thương ghét…​

Biết rõ tâm chúng sanh vốn thanh tịnh, nên chúng ta dùng tư tưởng chánh diệt
tư tưởng tà, nhờ thế tâm mới được an vui; tâm bất động, thanh thản, an lạc và
vô sự mới lần hồi hiện tiền. Kinh A-Hàm dạy: “Lấy pháp trắng trị pháp đen”,
tức là lấy tịnh diệt động. Nghĩa là khi tư tưởng tham, sân, si khởi lên, đó là tà
kiến, tà niệm, khiến cho tâm chịu nhiều đau khổ, sầu muộn, giận hờn, thương
ghét…​ thì liền ngay đó ta khởi nghĩ theo chánh pháp, tức là tư tưởng chính
(chính kiến, chính tư duy, chính ngữ…​); nó giúp cho chúng ta trở về với trạng
thái an vui thanh tịnh, và phá tan được tâm tư phiền muộn đau khổ. Chúng ta
lập lại một lần nữa, để ghi nhớ lời dạy trong Kinh A-Hàm:

“Này Kiều Thi Ca!

Pháp pháp loạn động,

Sống Mười Điều Lành - Phần cuối
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/song-muoi-dieu-lanh-phan-cuoi.html



Pháp pháp tự vắng bặt;

Pháp pháp thường sanh pháp;

Pháp đen dùng pháp trắng trị,

Pháp trắng dùng pháp đen trị” 

✿✿✿

THỰC HIỆN SỐNG MƯỜI ĐIỀU LÀNH

Kinh A-Hàm dạy: “Bệnh sắc dục dùng bất tịnh trị”. Thực vậy, đứng trước
sắc đẹp phụ nữ, khi tâm tham dục khởi, chúng ta phải dùng pháp quán thân bất
tịnh để đối trị. Nghĩa là phải suy tư quán xét cho thấu đáo tất cả vạn hữu đều có
sắc tướng bất tịnh, dễ ô nhiễm, sinh ra mùi hôi thúi ghê tởm, dù cho chúng có
những sắc tướng khêu gợi, khiến cho tâm tham sắc dục dễ nổi lên cũng đều là
bất tịnh.

Muốn làm chủ được tâm tham sắc dục, không có pháp môn nào để chế ngự hơn
là kinh nghiệm bản thân. Phải trực tiếp mắt thấy, tai nghe, mũi ngửi mùi, tay sờ
mó vào sắc tướng của đối tượng đang phơi bầy trước mắt ta những hình ảnh
ghê tởm uế trược, hôi thúi và còn nhiều sự bất tịnh khác nữa. Nhờ có trực tiếp
như vậy, nên khi vừa thấy sắc là ta thấy ghê tởm ngay liền.

Muốn chế ngự và hàng phục tâm sắc dục, điều tối quan trọng là phải thông
suốt: “Ở đâu có khoái lạc, ở đó có khổ đau”. Sự đau khổ nhắc cho chúng ta
thức tỉnh trong sự mong cầu khoái lạc.

Xét về thân và tâm của mình, từ xương, răng, da, tóc, đờm nhớt, máu mủ, thảy
đều bất tịnh. Về phần tinh thần, ta cũng dễ bị ô nhiễm, dính mắc các sắc tướng
vạn hữu, vì thế chúng ta càng khởi tâm tham dục lạc thì càng thọ vô lượng thứ
đau khổ.

Người sống với Mười Điều Lành phải thể hiện đúng Mười Điều Lành của Phật
dạy, và còn phải nhìn thấu suốt thực chất sắc tướng của vạn hữu đang vây
quanh chúng ta.

Người mang bệnh sân hận nặng muốn đối trị phải dùng từ tâm, nghĩa là
chúng ta phải biết đem lòng từ bi tha thứ và thương yêu những kẻ lầm lỗi,
những người hung ác, gian tham, tật đố, v.v…​ Tại sao vậy? Vì họ là người thiếu
giáo dục đạo đức, không được ánh sáng chân lý soi chiếu vào tâm tư họ, nên đời
sống họ luôn luôn bám chặt vào vật chất, chịu nhiều thứ đau khổ.

Sống Mười Điều Lành - Phần cuối
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/song-muoi-dieu-lanh-phan-cuoi.html



Chúng ta là người sống với Mười Điều Lành thì phải thấu rõ lý nhân quả, thường
dùng chánh kiến và luôn thực hiện LÒNG THƯƠNG YÊU đối với mọi người. Nhờ
vậy lòng đau khổ, sự giận hờn mới chấm dứt.

Ý thức được sự ích kỷ, nhỏ mọn của mình là thuốc độc giết chết tâm mình, chỉ
có LÒNG YÊU THƯƠNG mới cứu chúng ta sống an vui.

Muốn trị bệnh ngu si mà không chịu học Phật pháp, thì không làm sao
có trí tuệ giải thoát, không thể làm chủ được tư tưởng của mình và
thấu suốt được vạn hữu. Vả lại, người ngu si không thể nào biết áp dụng
phương tiện của đức Phật dạy. Bởi vậy kẻ ngu si không đủ trí hiểu biết, luôn
luôn sống một đời đầy đau khổ, sân hận, lúc nào cũng nô lệ cho vật chất.

Người sống với Mười Điều Lành là phải biết dùng pháp môn quán của đức Phật
đã giảng dạy suốt con đường “A-Hàm”, tức “Nhị Thừa”. Pháp môn này dùng để
đối trị tất cả tư tưởng phiền não. Khi thấu suốt con đường quán của Nhị Thừa,
chúng ta mới thấu rõ là tất cả hiện tượng vạn vật thiên nhiên trong vũ trụ đều
do duyên hợp tạo thành, chớ không do một đấng vạn năng nào biến hóa ra.

Xét cho cùng tột về cuộc sống của chúng ta, ta mới thấy ngã không, người
không và vạn hữu đều không. Kinh A-Hàm dạy: “Này Thích Đề Hoàn Nhơn! Như
vậy, tất cả hiện tượng đều quy về không: không ta, không người, không thọ
mạng, không sĩ phu, không hình tướng, không nam nữ”.

Ở đây, chúng ta nghe đức Phật dạy tất cả hiện tượng trong thế gian đều quy về
không: không ta, không người, không thọ mạng, không sĩ phu, không hình
tướng, không nam nữ; thế mà mọi vật trước mắt chúng ta sờ sờ mà bảo là
không, thì hóa ra lời dạy kia phi lý và mâu thuẫn với chính nó hay sao?

Muốn rõ lý sắc không, chúng ta phải có sự tư duy cho tường tận mới thấy
vạn hữu là không. Ví dụ, muốn dựng một cái nhà phải do nhiều thứ hợp lại
như kèo, cột, vách lá, phên, cửa, đòn dông hợp lại, tạo nên một cái nhà. Nếu lấy
một cây cột mà bảo đó là cái nhà thì không đúng.

Câu chuyện Vua Malinda hỏi Tỳ kheo Nagasena trong Kinh Malinda:

Thưa Đại đức! Quý danh Ngài là gì?
Tâu bệ hạ! Người ta gọi tôi là Nagasena, nhưng không có thật tôi.

Nhà vua hỏi:

Nếu không có thật NGÃ, thì ai cúng dường, ai truyền giáo, ai tham thiền, ai
thực hành giáo lý và ai tu chứng Niết Bàn? Vậy cái gì mới thực là
Nagasena? Hay tóc trên đầu là Nagasena chăng?

Sống Mười Điều Lành - Phần cuối
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/song-muoi-dieu-lanh-phan-cuoi.html



Tâu bệ hạ! Không phải tóc là tôi.
Lông nơi thân là Nagasena chăng?
Tâu bệ hạ cũng không.
Vậy thì sự cảm xúc, sự nhận biết vui buồn là Nagasena chăng?
Tâu bệ hạ cũng không.
Vậy thì ngũ uẩn, tứ đại là Nagasena chăng?
Tâu bệ hạ cũng không.
Như thế ngoài thân còn cái gì là Nagasena chăng?
Tâu bệ hạ cũng không có cái thân nào khác ngoài Nagasena.

Vua Malinda hỏi xong, Nagasena hỏi lại:

Tâu bệ hạ! Ngài đến đây bằng gì?
Bạch Đại đức! Trẫm đến đây bằng xe.
Vậy bệ hạ có thể giải thích xe là gì chăng? Có phải gọng là xe chăng?
Không phải thế.
Cái trục lăn có phải là xe chăng?
Bạch Đại đức không.
Hai bánh có phải là xe chăng?
Cũng không.
Vậy nhà vua nói các thứ đó có cái gì là xe không?
Cũng không.

Câu chuyện vua Malinda cho chúng ta thấy, rõ ràng Phật giáo chủ trương con
người không có bản ngã. Sinh mạng của con người chỉ kết hợp do tứ đại và tâm
thức. Hay nói một cách khác hơn, con người do duyên hợp bởi đời sống vật chất
và tâm lý. Đời sống vật chất gọi là sắc uẩn, đời sống tâm lý gọi là thọ, tưởng,
hành và thức uẩn; gọi chung là Ngũ Uẩn.

Đứng về phương diện không gian, vạn hữu trong vũ trụ vốn giả hợp; còn về
phương diện thời gian thì vạn hữu vốn sanh diệt không ngừng. Cho nên thân
ngũ uẩn tạm có gọi là sanh mệnh chúng sanh, khi ngũ uẩn tan rã thì gọi là sanh
mạng chúng sanh chấm dứt hay chết.

Vạn hữu mượn danh mà đặt tên, chớ không có thực tên, cũng như cái chúng ta
thấy gọi là xe thì nó đâu có một bản thể chính yếu, ngoài các bộ phận như
gọng, bánh, trục, căm, v.v…​ thì xe không thành hình được. Xe chỉ là một danh
từ để chỉ sự kết hợp của các bộ phận ấy mà thôi. Tôn  giả Tu Bồ Đề còn giảng
những ví dụ giải thích cho chúng ta thấy vạn hữu do duyên hợp tạo nên, khi hết
duyên thì duyên tan; nó sẽ hoại diệt. Ví như cây cổ thụ xum xuê tàng lá, một
cơn gió to cành lá phải xác xơ. Một vườn cây đang kết hoa nẩy nụ làm quả, một
trận mưa đá, tuyết rơi làm hư hoại tất cả. Đó là duyên tan. Một cơn mưa to trút

Sống Mười Điều Lành - Phần cuối
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/song-muoi-dieu-lanh-phan-cuoi.html



xuống, các cây cành đang héo úa gặp mưa liền đâm chồi nẩy tược. Đó là duyên
hợp. Khéo quán xét, chúng ta đào sâu vào sự bất động của vạn hữu, ta mới thấy
rằng bệnh tật không từ đâu sanh, chẳng phải thân sanh mà cũng chẳng phải ý
sanh. Vì thế, bệnh tật không phải do thân hay do ý, mà chính là duyên
hợp tạo nên. Pháp do duyên mà có, duyên hợp là động, động thì pháp
sinh.

Pháp pháp tự diệt, nghĩa là hết duyên thì pháp tự hoại diệt, tự trở về
sự bất động của nó. Kinh A-Hàm dạy: “Này Thích Đề Hoàn Nhơn! Pháp pháp
loạn động, pháp pháp tự diệt. Ta trước kia mắc bệnh đau đớn khổ sở, ngày nay
đã trừ được, không còn bệnh khổ”. Lời dạy của Tôn giả Tu Bồ Đề, chúng ta nhận
thức như thế nào? Có phải chăng khi suy tư quán xét liền thấu rõ cội nguồn của
bệnh tật là hết bệnh chăng? Hay một duyên cớ gì mà ông Tu Bồ Đề bảo bệnh
ông đã hết?

Khi dùng pháp QUÁN để thấu suốt cội nguồn của bệnh tật, để rõ được nguyên
nhân này chỉ do duyên hợp nhiều đời và cũng như ngay trong đời hiện tại đang
tạo tác. Nhờ thấu rõ cội nguồn của bệnh tật, nên tâm tư không còn lo ngại sợ
sệt, thường nhìn thẳng vào bệnh tật, lòng không chút sợ hãi lo lắng. Đủ duyên
hợp lại thành bệnh tật, khổ đau, vui buồn, thương ghét, giận hờn…​ Hết duyên
tất cả phiền lụy đều tan hết.

Thấu suốt được lý này, hành giả phải chấp nhận bệnh tật hoặc tai nạn, không
bao giờ sợ hãi và tìm cách trốn tránh, lúc nào cũng vui vẻ trả nghiệp và luôn
luôn tạo NGHIỆP LÀNH. Do lòng an vui chấp nhận các NGHIỆP KHỔ mà
tinh thần dũng mãnh, can đảm chịu đựng những thử thách để rồi vượt
qua, NGHIỆP KHỔ dần dần tan biến.

Nói đến duyên hợp, duyên tan mà không nói đến NHÂN QUẢ là một điều thiếu
sót quá lớn. Nhân quả là do NGHIỆP LÀNH hay NGHIỆP ÁC mà có. Muốn đối trị
quả khổ thì phải thấu lý nhân quả, tức là biết rõ quả THIỆN ÁC đang chủ động
tác động vào đời sống con người, khiến cho con người cực khổ thất điên bát
đảo.

Vậy chúng ta phải thường hằng sống với Mười Điều Lành, phải cố gắng gieo
NHÂN LÀNH. Khi NHÂN LÀNH đầy đủ thì sự phiền não, đau khổ sẽ chấm
dứt. Muốn cứu nguy bệnh tật của thân, mưu tìm chân hạnh phúc cho gia đình
thì phải sống với Mười Điều Lành. Sống với Mười Điều Lành là chuyển từ NGHIỆP
ÁC thành NGHIỆP THIỆN, chuyển điều dữ thành điều lành, khiến cho đời sống
chúng ta hoàn toàn được thuận duyên. Nhờ đó mà cuộc hành trình về XỨ PHẬT
không còn trở ngại nữa.

Sống Mười Điều Lành - Phần cuối
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/song-muoi-dieu-lanh-phan-cuoi.html



Muốn sống với Mười Điều Lành mà thiếu trí tuệ thì không bao giờ thực hiện được
việc này. Muốn có trí tuệ chúng ta phải học Phật pháp; nhờ học Phật pháp trí
tuệ mới sáng suốt, mới chánh kiến giải thoát, nhờ đó mà Phật pháp mới thấm
nhuần. Nhờ đó, tâm chúng ta xuất hiện LÒNG YÊU THƯƠNG; nhờ LÒNG YÊU
THƯƠNG mới dễ thực hiện đức nhẫn nhục; nhờ có đức nhẫn nhục chúng ta mới
thể hiện sống với Mười Điều Lành dễ dàng. Chỉ có sống với Mười Điều Lành thì
quả ác mới chấm dứt, cuộc sống mới được an vui, hạnh phúc.

Tóm lại, con người muốn thoát khỏi bệnh tật khổ đau, tai nạn hiểm nghèo thì
không có phương tiện nào hay pháp môn nào mau chóng bằng pháp môn sống
với Mười Điều Lành. Dù thuốc hay thầy giỏi cũng không tránh khỏi thân bệnh,
dù các bậc vua chúa hay các y sư giỏi nhất thế gian cũng không thoát khỏi
bệnh tật và cũng phải chịu chung luật sanh tử.

Thế nên học Phật pháp mà biết khôn khéo áp dụng vào đời sống hằng ngày, thì
thân bệnh sẽ không còn nữa và tâm thường được an vui.

Chúng ta hãy nghe bài kệ của Tôn giả Tu Bồ Đề, để gắng công tu tập sống với
Mười Điều Lành:

“Hãy nói như lời này

Căn bản thấy đầy đủ

Người trí được an ổn

Nghe Pháp dứt các bệnh”

(Kinh Tăng Nhất A-Hàm)

Chúc quý vị tu tập thành công, để luôn luôn sống được an vui, hạnh phúc.

HẾT

Tỳ Kheo Thích Thông Lạc

Kính ghi

Tác giả: Trưởng lão Thích Thông Lạc Trích sách: Sống Mười Điều Lành –
Nhà xuất bản Tôn giáo Nguồn link:
https://thuvienchonnhu.net/sach/song-muoi-dieu-lanh

Sống Mười Điều Lành - Phần cuối
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/song-muoi-dieu-lanh-phan-cuoi.html

https://tapchinghiencuuphathoc.vn/tag/truong-lao-thich-thong-lac
https://tapchinghiencuuphathoc.vn/tag/song-muoi-dieu-lanh
https://thuvienchonnhu.net/sach/song-muoi-dieu-lanh

