
Sống trong cao thượng mới chứng đạt cái cao
thượng

ISSN: 2734-9195   13:01 02/02/2022

Trưởng lão Thích Thông Lạc Trích: Mười hai cửa vào đạo

Như chúng ta đã từng biết, giới luật đức hạnh là pháp môn tu tập hàng đầu
trong Phật giáo, người sống giới luật đức hạnh là người sống trong cao thượng.
Có sống trong cao thượng thì chúng ta mới giữ gìn tâm bất động dễ dàng, còn
sống phạm giới thì không bao giờ giữ gìn tâm bất động được. Do tâm BẤT ĐỘNG
mới làm chủ SINH, GIÀ, BỆNH, CHẾT.

Cho nên đức Phật đã dạy rõ ràng: “Này các thầy tỳ kheo! Phải sống với cái
cao thượng mới đạt được cái cao thượng”. Đúng vậy, sống trong cao
thượng mới chứng cái cao thượng.

Sống trong cao thượng là sống đúng Phạm hạnh của Phật giáo, tức là sống thiểu
dục tri túc, chỉ còn ba y một bát, tất cả đều buông xả sạch, không còn để tâm
thương hay ghét, không còn ái kiết sử trói buộc, không còn người thân kẻ sơ,
không còn tài sản lớn tài sản nhỏ, không còn tiền để dự phòng trong cuộc sống
hay đau ốm, không còn đất đai ruộng vườn, không còn nhà cửa lớn nhỏ, phải
sống như đức Phật chỉ còn ba y một bát, đi xin ăn hằng ngày mà thôi.

Người sống được như vậy mới gọi là cao thượng, như đức Phật đã từng ca ngợi
và tán thán phạm hạnh này: “Đáng được tán thán, nầy các thầy Tỳ kheo!
Là phạm hạnh với sự có mặt của bậc Đạo Sư. Do vậy, này các thầy Tỳ
kheo, hãy tinh tấn lên để chứng đạt những gì chưa chứng đạt, để
chứng đắc những gì chưa chứng đắc, để chứng ngộ những gì chưa
chứng ngộ”. (57 Tương Ưng tập 2)

Quý vị có nghe lời đức Phật dạy trên đây không? Đó là những lời dạy về lối sống
cao thượng. Sống cao thượng như đức Phật đã xác định rõ ràng: “Là phạm
hạnh với sự có mặt của bậc Đạo Sư”. Có phải chăng lời dạy này là chỉ cho
sự “THÂN CẬN THIỆN HỮU TRI THỨC”? Nhờ thân cận thiện hữu tri thức để
thấy được những gì? Không phải là để nhìn thấy những hành động Phạm hạnh
sống của bậc thiện hữu tri thức sao?

Sống trong cao thượng mới chứng đạt cái cao thượng
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/song-trong-cao-thuong-moi-chung-dat-cai-cao-thuong.html



Phạm hạnh của đức Phật như thế nào?

- Ăn không phi thời.

- Ngủ không phi thời.

- Sống độc cư, phòng hộ mắt, tai, mũi, miệng, thân, và ý của mình.

- Đi đứng nhẹ nhàng, lời nói ôn tồn nhã nhặn, tức là những oai nghi chánh hạnh.

Người giữ gìn bốn hạnh này là người sống cao thượng. Người sống cao thượng
mới chứng đạt pháp cao thượng. Pháp cao thượng của Phật giáo không có gì
cao thượng cả, mà rất cao thượng chỉ vì con người sống trong thế gian không
làm được.

1- Điều thứ nhất: Con người thế gian ham ăn, ăn ngày ba bữa còn ăn đêm.
Ngược lại, người sống trong pháp cao thượng của Phật giáo thì không tham ăn,
ăn ngày một bữa.

2- Điều thứ hai: Con người thế gian ham ngủ, lúc nào ngủ cũng được. Ngược lại,
người sống trong pháp cao thượng của Phật giáo thì không tham ngủ, thường tu
tập tỉnh thức, sống trong tâm bất động.

3- Điều thứ ba: Con người thế gian ham tiền bạc nhiều, ham nhà cửa cao sang
đẹp đẽ, ham xe cộ này xe cộ khác. Ngược lại, người sống trong pháp cao
thượng của Phật giáo thì không ham tiền bạc, nhà cửa, xe cộ, thường buông xả
hết, chỉ còn sống ba y, một bát hằng ngày đi xin cơm một bữa để sống tu tập.

Sống trong cao thượng mới chứng đạt cái cao thượng
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/song-trong-cao-thuong-moi-chung-dat-cai-cao-thuong.html



4- Điều thứ tư: Con người thế gian ham uy quyền, lúc nào cũng muốn ra oai, la
lối, nạt nộ chửi mắng người khác. Vả lại còn muốn ăn trên ngồi trước không ai
hơn mình. Ngược lại, người sống trong pháp cao thượng của Phật giáo thì không
tham uy quyền, mà chỉ muốn làm một người thấp nhất trong xã hội (người ăn
mày).

5- Điều thứ năm: Con người thế gian hay giận hờn, phiền não, lo sợ: lo đói, lo sợ
trộm cướp, chiến tranh, lo sợ con cái nghèo khổ, v.v… Ngược lại, người sống
trong pháp cao thượng của Phật giáo thì không giận hờn, ai chửi mắng thì tha
thứ thương yêu, không ghét ai, nhất là không lo sợ một thứ gì cả.

6- Điều thứ sáu: Con người thế gian tâm ưa thích dâm dục, nên lớn lên đều lấy
vợ gả chồng, nhưng người ta đâu biết rằng đó là con đường khổ của thế gian,
nối tiếp từ đời này đến đời khác mãi mãi khổ đau, thế mà sinh ra làm người ai
cũng ưa thích, v.v… Ngược lại, người sống theo pháp cao thượng của Phật giáo
thì tránh xa dâm dục, thấy dâm dục như thấy rắn độc, một khi đã bị nọc độc rắn
dâm dục cắn thì suốt đời phải chịu khổ đau.

Cho nên dâm dục là con đường sinh tử luân hồi, con đường bất tịnh, uế trược,
tràn đầy đau khổ, không đi vào con đường này thì thôi, mà hễ đi vào con đường
này thì khổ đau ngút ngàn. Hỡi quý vị có trí tuệ hãy tránh xa. Ở xa tưởng nó là
hạt kim cương, nhưng khi đến gần thì nó là giọt nước mắt đấy quý vị ạ!

Sáu điều trên đây nếu người nào muốn sống một đời sống cao thượng thì hãy
tránh xa sáu điều này, đó là sáu điều hạ liệt. Có tránh xa sáu điều hạ liệt trên
thì đời sống mới cao thượng theo đúng đường lối của Phật giáo. Nhờ có sống
cao thượng như vậy mới chứng được pháp cao thượng.

Người ta đừng hiểu sai là tu theo đạo Phật phải buông bỏ hết, không còn có một
vật gì còn dính trong thân tâm, phải trống không, không ngơ. Đó là hiểu sai,
người đi tu theo Phật giáo sống thiểu dục tri túc, chỉ còn ba y một bát mà thôi,
đó là những vật dụng cần thiết cho một người tu hành giải thoát. Nhờ sống như
vậy nên làm chủ được cái ăn, cái ngủ và cái sống một mình. Cho nên, tất cả ngũ
dục lạc thế gian đều buông bỏ xuống sạch, không còn một chút xíu nào dính
trong tâm. Chúng ta lắng nghe đức Phật dạy: “Sự xuất gia này của chúng ta
sẽ không phải trống không. Có kết quả, có thành tích. Và những vật
dụng chúng ta thọ dụng như y phục, đồ ăn khất thực, thuốc trị bệnh,
dầu cho những thứ này là khiêm tốn, đối với chúng ta sẽ có quả lớn, có
lợi ích lớn”. (57 Tương Ưng tập 2)

Lời dạy trên đây rất rõ ràng, vì y phục vừa đủ để thay đổi mặc hằng ngày,
không thừa dư một y áo nào cả, và đồ ăn khất thực vừa đủ ăn ngày một bữa để
sống rất là khiêm tốn, nhưng xét lại người sống được như vậy thì quả là giải

Sống trong cao thượng mới chứng đạt cái cao thượng
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/song-trong-cao-thuong-moi-chung-dat-cai-cao-thuong.html



thoát, lợi ích rất lớn mà người thế gian không thể sánh được.

Khi chúng ta sống được như vậy thì hãy lắng nghe đức Phật dạy tiếp: “Này các
thầy tỳ kheo, thấy được tự lợi là vừa đủ để tinh tấn không phóng dật.
Hay này các thầy tỳ kheo, khi thấy lợi tha là vừa đủ để tinh tấn không
phóng dật, hay này các thầy tỳ kheo, thấy lợi cả hai là vừa đủ để tinh
tấn không phóng dật”. (58 Tương Ưng tập 2)

Lời dạy trên đây giúp chúng ta biết pháp tu hành rất dễ dàng. Khi sống đời sống
cao thượng như vậy thì điều cần thiết là phải siêng năng sống KHÔNG PHÓNG
DẬT.

Khi siêng năng tinh cần tu tập giữ gìn tâm không phóng dật thì lậu hoặc sẽ bị
đoạn diệt. Vì thế, những người này là người sáng suốt minh mẫn. Cho nên đức
Phật dạy: “Này các thầy tỳ kheo, đối với người biết, đối với người thấy,
Ta nói các lậu hoặc được đoạn diệt không phải đối với người không
thấy, không biết”. (58 Tương Ưng tập 2)

Người có trí tuệ mới sống không phóng dật, còn những người không trí tuệ
thường sống tâm phóng dật, thấy điều gì ưa thích thì chạy theo điều ấy, khiến
cho cuộc sống bất an. Người có trí tuệ là người biết tìm sự giải thoát nơi thân
tâm mình, còn người không trí tuệ thì không biết tìm giải thoát, cho nên cứ đắm
mê ngũ dục lạc, vì vậy cuộc đời luôn luôn sống trong khổ đau. Do đó đức Phật
dạy: “Trong đoạn diệt ấy, phải có trí tuệ đoạn diệt. Ta nói rằng trí tuệ
ấy có duyên không phải không có duyên”.

Để xác định làm sáng tỏ điều này, để mọi người triển khai tri kiến giải thoát mà
trong kinh Phật thường dạy là tu tập. Chính tu tập là triển khai tri kiến giải thoát
của mình chứ có tu tập cái gì đâu, điều mà người ta lầm tưởng là ngồi thiền lâu
tâm sẽ sinh trí tuệ, sự thật là không phải vậy. Ngồi thiền lâu mà tâm bất động
do xả tâm ly dục ly ác pháp bằng phương pháp dẫn tâm, thì làm chủ thân bệnh
chứ không phải sinh trí tuệ. Trí tuệ giải thoát là do huân tập sự hiểu biết giải
thoát, từ đó chúng ta ly tham, sân, si, mạn, nghi đều bằng tri kiến hiểu biết này.
Cho nên chúng ta hãy nghe đức Phật dạy về nhân duyên: “Từ duyên của Trí
Tuệ về Đoạn diệt là gì? Giải Thoát là câu trả lời”.

Đúng vậy, muốn đoạn diệt sự khổ đau của kiếp người thì phải bằng trí tuệ. Vậy
trí tuệ phải hiểu biết cái gì mới đoạn diệt khổ đau?

Trí tuệ phải hiểu biết cái gì làm cho con người khổ đau. Khi trí tuệ của chúng ta
biết rõ cái gì làm cho đau khổ thì chúng ta lìa xa, hoặc từ bỏ hay đoạn diệt. Có
lìa xa, hay từ bỏ hoặc đoạn diệt thì chúng ta có giải thoát liền. Cho nên từ
duyên trí tuệ về đoạn diệt là giải thoát, như lời đức Phật đã dạy ở trên. Chúng ta

Sống trong cao thượng mới chứng đạt cái cao thượng
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/song-trong-cao-thuong-moi-chung-dat-cai-cao-thuong.html



hãy nghe tiếp đức Phật dạy từ bỏ hay lìa xa hoặc đoạn diệt cái gì để được giải
thoát: “Từ duyên của Giải Thoát là gì? Ly Tham là câu trả lời”.

Muốn thoát mọi sự khổ đau trong cuộc đời thì chỉ có lìa xa, hay từ bỏ, hoặc đoạn
diệt tâm tham thì giải thoát ngay liền.

Đúng vậy, nếu không đoạn diệt tâm tham thì không bao giờ có giải thoát, muốn
đoạn diệt tâm tham thì trước tiên phải xa lìa tâm tham, có nghĩa là tâm tham
khởi lên ham muốn một điều gì thì không nên làm theo.

Vậy chúng ta hãy nghe tiếp đức Phật dạy duyên ly tham: “Từ duyên Ly Tham
là gì? Yểm Ly là câu trả lời”.

Đúng vậy, trước khi muốn lìa tâm tham thì phải chế ngự tâm tham, làm cho tâm
tham yếu đi mà đức Phật gọi là yểm ly. Yểm ly có nghĩa là đầu tiên chúng ta
khởi ham muốn một điều gì thì hãy mau mau dừng lại, không được làm theo
hay chạy theo. Không làm theo, không chạy theo bằng trí tuệ như trên đã dạy.

Chúng ta tiếp tục nghe đức Phật dạy duyên yểm ly: “Từ duyên Yểm Ly là gì?
Tri kiến Như Chơn là câu trả lời”.

Đúng như lời đức Phật dạy, muốn yểm ly thì phải dùng tri kiến hiểu biết nhân
quả, hiểu biết các pháp vô thường, hiểu biết các pháp không có pháp nào là ta
là của ta, là bản ngã của ta, và hiểu biết cái nào đúng cái nào sai; kế đó còn
phải hiểu biết cái nào là chân lý và cái nào không phải là chân lý. Bởi danh từ
như chơn của Phật dùng nơi đây chúng ta phải hiểu nghĩa. NHƯ CHƠN ở đây có
nghĩa là TÂM BẤT ĐỘNG. Tâm bất động là thiền định. Cho nên đức Phật dạy:
“Từ duyên của Như Chơn là gì? Định là câu trả lời”.

Đúng vậy, như chơn tức là định, mà ĐỊNH là TÂM BẤT ĐỘNG. Khi tâm bất động
không còn niệm vọng tưởng và hôn trầm thùy miên vô ký xen ra, xen vô thì tâm
sẽ có một niềm vui an lạc. Chúng ta hãy lắng nghe đức Phật dạy: “Từ duyên
của Định là gì? Lạc là câu trả lời”.

Đúng vậy, khi tâm có ĐỊNH thì phải có LẠC. Tâm có định mà không có an lạc thì
định đó không phải là định của Phật giáo. Khi tâm có an lạc thì thân tâm phải có
cảm giác khinh an. Khinh an có nghĩa là thân tâm khi có định thì thân tâm phải
nhẹ nhàng và an ổn. Cho nên đức Phật dạy có duyên định thì phải có duyên
khinh an, không bao giờ có định mà không có khinh an, cho nên định có là khinh
an có, đó là duyên của chúng không thể tách lìa ra được. Có an lạc là phải có
khinh an. Chúng ta hãy lắng nghe đức Phật dạy: “Từ duyên của Lạc là gì?
Khinh An là câu trả lời”.

Sống trong cao thượng mới chứng đạt cái cao thượng
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/song-trong-cao-thuong-moi-chung-dat-cai-cao-thuong.html



Đúng vậy, duyên của LẠC là phải có duyên của KHINH AN, nếu thân tâm có
niềm vui thì phải có khinh an, đó là các duyên theo pháp duyên khởi mà không
thể tách lìa chúng ra được, cho nên nó thuộc về 12 nhân duyên, vì vậy đức Phật
dạy các pháp duyên khởi rất cẩn thận và kỹ càng không bỏ sót một duyên nào
cả. Chúng ta hãy lắng nghe đức Phật dạy tiếp: “Từ duyên của Khinh An là
gì? Hỷ là câu trả lời”.

Đúng vậy, khi thân tâm có cảm giác nhẹ nhàng an ổn thì rất vui mừng. Sự vui
mừng này đức Phật gọi là HỶ. Hỷ là niềm vui, khi có niềm vui thì phải có tâm
HÂN HOAN, cho nên đức Phật dạy: “Từ duyên của Hỷ là gì? Hân Hoan là
câu trả lời”.

Đúng vậy, hân hoan là lòng rất vui mừng giống như người đi xa về gặp lại
những người thân. Do đâu mà có lòng hân hoan ấy? Như trên đã nói, người đi xa
lâu ngày gặp lại nhau, hay chúng ta tin vào khả năng của mình sẽ làm nên một
sự nghiệp to lớn, nhưng khi làm được một việc gì lợi ích và tốt đẹp cho mình và
cho người thì lòng hân hoan phải có. Để xác định rõ điều này chúng ta hãy nghe
đức Phật dạy: “Từ duyên của Hân Hoan là gì? Lòng Tin là câu trả lời”.

Đúng vậy, khi có lòng hân hoan như vậy là nhờ lòng tin của chúng ta biết chắc
khả năng của mình làm nên sự sự nghiệp to lớn, mà nay đã làm nên sự nghiệp
to lớn thì chúng ta phải hân hoan. Có những điều trong cuộc sống chúng ta
không biết, nay có người chỉ cho chúng ta biết như thật thì lòng tin tưởng rất
mãnh liệt.

Từ xưa chưa có ai nói cho chúng ta biết SINH, GIÀ, BỆNH, CHẾT là khổ. Hôm nay
có người chỉ cho chúng ta biết đó là bốn sự đau khổ của kiếp người mà không ai
tránh khỏi. Khi biết rõ như thật thì chúng ta khởi lòng tin tuyệt đối, không có cái
gì làm thay đổi lòng tin này được.

LÒNG TIN xuất phát từ sự giác ngộ một sự thật. Biết rõ được sự thật như vậy thì
lòng HÂN HOAN không thể có bút mực nào nói lên hết được. Xưa chưa ai chỉ cho
chúng ta biết khổ như thật, thì nay chúng ta rất vui mừng vì chúng ta sẽ diệt
chúng, làm cho chúng không còn sinh khởi được nữa. Vì vậy chúng ta hãy tiếp
tục nghe đức Phật dạy: “Từ duyên của Lòng Tin là gì? Khổ là câu trả lời”.

Sống trong cao thượng mới chứng đạt cái cao thượng
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/song-trong-cao-thuong-moi-chung-dat-cai-cao-thuong.html



Khổ là những nỗi buồn, lo lắng, sợ hãi, thương ghét, giận hờn, nhớ nhung, mong
chờ, v.v… Đó là do có một cuộc sống, trong cuộc sống có những người thân
thương và những người không ưa thích, có những vật chất ưa thích và những
vật chất không ưa thích. Tất cả những điều gọi chung là KHỔ.

Đúng vậy, từ lâu chúng ta chưa có ai dạy về khổ, bây giờ được dạy về khổ, đó là
một sự thật mà không ai dám phủ nhận. Có ai dám bảo rằng SINH, GIÀ, BỆNH,
CHẾT là không khổ? Như trên đã nói, khổ là do có cuộc sống. Chúng ta không
tin thì hãy lắng nghe đức Phật dạy: “Từ duyên của Khổ là gì? Sanh là câu
trả lời”.

Đúng vậy, sanh có nghĩa là đời sống của con người, nếu con người không có
ĐỜI SỐNG thì làm sao có KHỔ.

Trên thế gian này không ai là không có đời sống. Vậy đời sống do đâu mà có.
Chúng ta hãy nghe đức Phật dạy: “Từ duyên của Sanh là gì? Hữu là câu trả
lời”.

Đúng vậy, nếu không có của cải tài sản, nhà cửa, ruộng vườn, đất đai, vợ con và
những người thân, quyến thuộc, anh em bạn hữu thì làm sao có KHỔ. Do chúng
ta có và có rất nhiều, cho đến những vật ném bỏ vào đống rác mà chúng ta còn
cố giữ lại thì trên đời này có vật gì mà chúng ta bỏ. Do chúng ta không biết
buông xả nên chúng ta mới chịu biết bao nhiêu thứ khổ đau. Cho nên chúng ta
có vật gì thì không bao giờ muốn bỏ, cố giữ lại, giữ lại cho đến khi cái nhà ở trở
thành cái nhà kho, hay đúng hơn là cái thùng rác. Chúng ta hãy nghe đức Phật
dạy: “Từ duyên của Hữu là gì? Thủ là câu trả lời”.[1]

Sống trong cao thượng mới chứng đạt cái cao thượng
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/song-trong-cao-thuong-moi-chung-dat-cai-cao-thuong.html



Đúng vậy, nếu HỮU có nghĩa là CÓ thì những vật chất mà chúng ta có được là
do duyên hữu, nhưng nếu chúng ta có mọi vật nhưng chúng ta đừng có giữ lại
thì làm sao có THỦ. Cho nên Phật pháp dạy không sai, nó là duyên, nếu duyên
này có thì duyên kia phải có, không thể làm sao không có được. Cho nên chúng
ta sống không có duyên hữu thì làm sao có duyên thủ. Chính vì có duyên hữu
mới có duyên thủ. Những điều trên đây là do chúng ta không biết pháp môn
TÁC Ý để phòng hộ sáu căn, nên khi vật chất đến là chúng ta dính mắc, cố
chấp, giữ gìn, bảo thủ làm của riêng của mình. Vì vậy duyên hữu có thì duyên
thủ có, vì hữu thủ có đủ nên chúng ta đang ở trong mê hồn trận mà không biết
lối nào mà ra. Pháp 12 nhân duyên rất tuyệt vời, khi duyên này có thì duyên kia
có theo, mà khi có theo như vậy là 12 nhân duyên đều hiện đủ. Mười hai nhân
duyên đều hiện đủ thì một thế giới khổ đau hiện bày.

Khi duyên thủ có thì không phải tới đây nó chấm dứt mà nó phải có duyên khác
nữa, chúng ta hãy lắng nghe đức Phật dạy: “Từ duyên của Thủ là gì? Ái là
câu trả lời”.

Nếu duyên thủ có thì duyên ái dục có. Bởi vì có giữ lại thì phải có ưa thích, nếu
không ưa thích thì làm sao chúng ta cố giữ lại làm gì, cho nên khi có giữ lại thì
phải có ưa thích. Do đó trong kinh dạy: “Có duyên thủ thì phải có duyên
ái”.

Đúng vậy, nếu không ưa thích (ÁI) thì làm sao chúng giữ gìn bảo thủ (THỦ) lại
cho mình. Bảo thủ giữ gìn lại cho mình là vì chúng ta ưa thích hưởng thụ những
vật chất đó. Hưởng thụ tức là THỌ DỤNG. Chính vì con người ưa thích hưởng thụ
mà đành chịu muôn ngàn thứ khổ đau trong kiếp sống làm người. Từ duyên ái
có thì duyên thọ có, đó là một qui luật của 12 nhân duyên không làm sao bảo
rằng không có được. Cho nên cứ theo 12 nhân duyên thì những khổ đau của con
người mở ra theo lối nào chúng ta cũng biết rất rõ. Học 12 nhân duyên rất có lợi
cho đời sống của chúng ta. Khi chúng ta bị rơi vào duyên nào thì biết ngay, khi
biết chúng ta TÁC Ý không để thân tâm dính vào duyên đó, nhờ đó mà chúng ta
thoát khổ, không bị một ác pháp nào sai khiến hay tác động vào tâm chúng ta
được.

Muốn biết và đủ lòng tin với pháp môn này, không gì hơn là chúng ta hãy lắng
nghe đức Phật dạy: “Từ duyên của Ái là gì? Thọ là câu trả lời”.

Đúng vậy, vì hưởng thụ những vật chất đó nên chúng ta thường cảm nhận thích
thú. Bởi vậy, muốn có cảm thọ thì phải có sự xúc chạm.

Ví dụ: Muốn thưởng thức một miếng ăn ngon thì chúng ta phải ăn thực phẩm
đó. Khi món ăn đó gia chạm vào miệng lưỡi thì chúng ta mới cảm nhận món ăn
ngon hay dở. Cho nên những cảm thọ là nhờ có xúc chạm, nếu không có XÚC

Sống trong cao thượng mới chứng đạt cái cao thượng
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/song-trong-cao-thuong-moi-chung-dat-cai-cao-thuong.html



CHẠM thì CẢM THỌ không biết gì cả.

Ví dụ: chúng ta lấy tay sờ vào chiếc nệm mới mua thì biết ngay chiếc nệm mềm
và êm ái. Đó là do tay của chúng ta xúc chạm vào nệm. Cho nên, chúng ta hãy
lắng nghe đức Phật dạy: “Từ duyên của Thọ là gì? Xúc là câu trả lời”.

Xúc là sự va chạm, nên khi có cảm thọ là phải có sự va chạm (xúc). Sự VA
CHẠM càng nhiều thì CẢM THỌ càng lớn. Người tu sĩ Phật giáo biết như vậy,
nhưng khi va chạm với mọi vật thường cảnh giác tác ý: “Các pháp là vô
thường, là khổ đau, là nhân quả. Hãy ra khỏi thân tâm ta. Chúng ta
không chấp nhận một pháp nào cả. Hãy đi, đi! Ở đây chỉ có tâm BẤT
ĐỘNG, THANH THẢN, AN LẠC và VÔ SỰ”.

Cho nên, nếu không có sự CẢM THỌ thì làm sao phải có sự ƯA THÍCH THAM
ĐẮM, cho nên sự xúc chạm là một điều quan trọng, vì vậy người tu hành cần
phải quan tâm lưu ý SÁU CĂN đừng XÚC CHẠM với SÁU TRẦN mà sinh ưa thích,
dính mắc, chấp đắm. Do không đề phòng sáu căn và sáu trần xúc chạm với
nhau nên con người phải chịu khổ vô cùng vô tận.

Chúng ta hãy lắng nghe đức Phật dạy: “Từ duyên của Xúc là gì? Sáu Xứ là
câu trả lời”.

Đúng vậy, do XÚC CHẠM của SÁU XỨ nội và ngoại nên mới có thân tâm của con
người mà đức Phật gọi là DANH SẮC. Bởi vậy danh sắc không ngoài sáu xứ nội
và ngoại mà có được. Vạn vật trong vũ trụ do xúc chạm theo 12 nhân duyên
này mà thành lập vũ trụ. Cho nên trong vũ trụ hiện giờ các duyên đều xúc
chạm, do đó mới có sự sinh diệt liên tục không bao giờ dứt.

Cho nên khi giác ngộ 12 nhân duyên, chúng ta không tin có một đấng vạn
năng, một ông Ngọc Hoàng Thượng Đế hay một vị Trời nào sáng tạo ra vũ trụ
cả. Những đấng ấy toàn là tưởng tri của con người dựng lên, chớ chưa từng có
một người nào trên thế gian này trực tiếp gặp các Ngài. Chỉ có những người ợ ợ,
ngáp ngáp, lên đồng nhập xác như các phù thủy để lừa đảo con người bằng
tưởng thức, xây dựng một thế giới siêu hình đầy đủ những hồn ma người chết,
đầy đủ những Thần, Thánh, Tiên, Phật, Quỷ, Ma, v.v…

Khi thông suốt 12 nhân duyên, không ai có thể gạt chúng ta rằng có các cõi
Trời, cõi Cực Lạc. Bởi do thông suốt 12 nhân duyên, nên đức Phật dạy: “33 cõi
Trời là tưởng tri chớ không phải liễu tri”.

Khi thông suốt 12 nhân duyên rất có lợi, vì biết rõ vạn vật sinh ra do đâu mà có,
con người sinh ra từ đâu đến và chết đi về đâu, có linh hồn hay không có linh
hồn, còn có sự sống sau khi chết hay không? Thế giới vô hình có hay không có?

Sống trong cao thượng mới chứng đạt cái cao thượng
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/song-trong-cao-thuong-moi-chung-dat-cai-cao-thuong.html



Quỷ, Ma, Thần, Thánh, Tiên, Phật, Trời, Ngọc Hoàng Thượng Đế, các đấng bề
trên có hay không có? Địa Ngục, các vua Diêm Vương, Quỷ Sứ, Ngưu Đầu Mã
Diện, Quỷ Dạ Xoa có hay không có đều biết rất rõ. Tất cả những nhân vật này là
những nhân vật tưởng tri của những nhà văn Trung Quốc dựng lên, từ truyện
Tây Du Ký, Đông Du Bát Tiên, Nam Du Huê Quang, Bắc Du Chơn Võ, Phong
Thần, Phong Kiếm Xuân Thu, Liêu Trai Chí Dị, v.v…

Tất cả nhân vật trong những chuyện này toàn là tưởng tri của các nhà văn khéo
tưởng tượng dựng lên mà viết ra. Các nhà làm tôn giáo không thông suốt nên
tin rằng những nhân vật này có thật. Vì thế mới đem các nhân vật hư cấu trong
các bộ truyện này vẽ ra hình tượng, hay tạc ra cốt tượng rồi đặt lên bàn thờ, nơi
trang trọng nhất trong các đền thờ. Do vô minh không biết nên các tín đồ của
các tôn giáo bỏ tiền ra xây chùa, tháp, miếu, niệm Phật đường, thánh thất, nhà
thờ, v.v… một số tiền không phải nhỏ. Trong khi đất nước đang xóa đói giảm
nghèo mà được số tiền ấy thì nhân dân làm sao đói, làm sao nghèo. Phải không
thưa quý vị?

Đành rằng tinh thần tôn giáo là một điều cần thiết như cơm ăn áo mặc, nhưng
phải là tinh thần có đạo đức, có văn hóa, chớ không lẽ tinh thần lạc hậu mê tín,
quỳ lạy cầu xin những nhân vật hư cấu như vậy ban phước lành, thì thật là ngu
ngốc vô cùng.

Trong thời đại được gọi là tôn giáo văn minh, nhưng chúng tôi thấy không có
văn minh chút nào cả, vì trong các nơi thờ tự của các tôn giáo còn giữ nguyên
những hình ảnh nhân vật hư cấu giàu tưởng tượng.

12 nhân duyên đã làm sáng tỏ thế giới siêu hình là thế giới tưởng, khiến con
người không còn sống trong mê tín mù quáng, lạc hậu nữa. Mười hai nhân
duyên cũng làm cho chúng ta thông suốt vũ trụ là một thế giới duyên hợp, nên
không còn ai dối gạt được chúng ta nữa.

SÁU XỨ là sáu nơi thường tiếp xúc với SÁU TRẦN. Sáu xứ là gì?

Sáu xứ là MẮT, TAI, MŨI, MIỆNG, THÂN, Ý. Mắt, tai, mũi, miệng, thân, ý là chỉ
cho một con người. Một con người là phải có đủ mắt, tai, mũi, miệng, thân và ý.
Cho nên nói sáu xứ tức là nói con người, trong một con người có ba cái biết:

1- Ý thức.

2- Tưởng thức.

3- Thức thức.

Ý thức là cái biết của mọi người đang sử dụng trong cuộc sống hằng ngày.

Sống trong cao thượng mới chứng đạt cái cao thượng
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/song-trong-cao-thuong-moi-chung-dat-cai-cao-thuong.html



Tưởng thức là cái biết trong giấc mộng; là cái biết của các nhà ngoại cảm; là cái
biết của những người lên đồng nhập xác; là cái biết của những phù thủy.

Thức thức là cái biết của những người đã tu chứng đạo (tuệ Tam Minh).

Muốn biết rõ sáu xứ, chúng ta hãy lắng nghe đức Phật dạy: “Từ duyên của
Sáu Xứ là gì? Danh Sắc là câu trả lời”.

Danh sắc là thân và tưởng thức của chúng ta. Bởi thân ngũ uẩn có năm uẩn:
sắc, thọ, tưởng, hành, thức. SẮC là thân, THỌ là các cảm thọ của thân và tâm,
TƯỞNG là tưởng thức, HÀNH là các hoạt động của thân, tâm và tưởng, THỨC là
cái biết của thân, tâm người đã tu chứng đạo.

Như vậy, bây giờ quý vị đã hiểu rõ danh sắc. DANH SẮC chỉ là THÂN TÂM của
chúng ta mà thôi.

DANH là TƯỞNG THỨC và SẮC là SÁU THỨC. Vậy, danh sắc gồm có bảy cái
biết:

1- Nhãn thức.

2- Nhĩ thức.

3- Tỷ thức.

4- Thiệt thức.

5- Thân thức.

6- Ý thức.

7- Tưởng thức.

Cho nên nói danh sắc tức là nói bảy cái thức. Vậy chúng ta hãy lắng nghe đức
Phật dạy: “Từ duyên của Danh Sắc là gì? Thức là câu trả lời”.

Đúng vậy, THỨC là bảy cái biết của THÂN, TÂM như trên đã nói, ngoài bảy thức
thì không có danh sắc. Danh sắc không có thì thân, tâm và tưởng cũng không
có, mà thân, tâm và tưởng có là phải có sự hoạt động, sự hoạt động đó gọi là
hành. Cho nên đức Phật xác định rất rõ ràng: “Từ duyên của Thức là gì?
Hành là câu trả lời”.

HÀNH là sự hoạt động của THÂN, TÂM và TƯỞNG. Nếu thân tâm và tưởng
không hành theo con đường giải thoát của Phật giáo, mà hành theo tham ái thì
đó là sự hoạt động không sáng suốt. Sự hoạt động không sáng suốt thường đem
đến sự đau khổ vô cùng vô tận. Biết rõ như vậy, nên đức Phật dạy: “Từ duyên

Sống trong cao thượng mới chứng đạt cái cao thượng
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/song-trong-cao-thuong-moi-chung-dat-cai-cao-thuong.html



của Hành là gì? Vô Minh là câu trả lời”. (61 Tương Ưng tập 2)

Vô minh tức là không sáng suốt, mà hoạt động không sáng suốt là tạo ra nhiều
khổ đau. Bởi vậy, muốn hành là phải hành theo đạo đức của Phật giáo. Hành
theo đạo đức của Phật giáo là không làm khổ mình, khổ người và khổ chúng
sanh. KHÔNG LÀM KHỔ MÌNH, KHỔ NGƯỜI VÀ KHỔ TẤT CẢ CHÚNG SANH là giải
thoát. Đó là mục đích giải thoát của đạo Phật.

Trong kinh Tương Ưng, có chỗ ngài Xá Lợi Phất hỏi Phật: “Bạch Thế Tôn! Nếu
con được hỏi: Này hiền giả, giải thoát như thế nào? Mà đã tuyên bố trí
đã được chứng đắc, sanh đã tận, phạm hạnh đã thành, các việc làm đã
làm xong, không còn trở lui trạng thái này nữa?

Thì con sẽ trả lời: Do tự giải thoát, do tự đoạn diệt tất cả chấp thủ, con
luôn an trú tâm trong chánh niệm. Nhờ sống an trú tâm trong chánh
niệm như vậy, các lậu hoặc không còn tiếp tục rỉ chảy, và con không
còn chấp tự ngã”.

Ngài Xá Lợi Phất trả lời rất đúng. Sự giải thoát này phải do chính mình, không có
một người nào giúp mình được. Do tự chính mình phải ĐOẠN DIỆT CÁC CHẤP
THỦ và phải luôn luôn SỐNG AN TRÚ TÂM TRONG CHÁNH NIỆM, nhờ vậy mọi ác
pháp không tác động được tâm. Tâm hoàn toàn vô lậu, chứng đạt chân lý, như
đức Phật đã kết luận như sau: “Tóm lại, pháp môn này gọi tắt như sau:
Những cái gì được vị Sa môn gọi là lậu hoặc là Ta không còn nghi ngờ
gì nữa, chúng đã được Ta diệt tận không còn phân vân gì nữa”. (100
Tương Ưng tập 2)

Người có trí tuệ về pháp thì phải thông suốt GIÀ, CHẾT.

GIÀ là cơ thể phải suy nhược, răng rụng, da nhăn, tóc bạc, lưng khọm, tay chân
run rẩy, yếu đuối, v.v… Đó là một sự đau khổ của kiếp người.

CHẾT là cơ thể bị hủy diệt, tử vong, các uẩn tàn lụn, hoại diệt, v.v… Đó là một
sự khổ mà con người không ai tránh khỏi. Do thông suốt sự khổ đau ấy, nên
người có trí phải lo tu tập làm chủ già chết. Cho nên đức Phật dạy: “Này các
thầy Tỳ kheo, vị Thánh đệ tử biết già chết như vậy, biết già tập khổ
như vậy, biết già diệt như vậy, biết con đường đưa đến già chết diệt
như vậy”.

Một khi đã hiểu biết như vậy, thì họ sẽ cố gắng tu tập để giữ gìn TÂM BẤT
ĐỘNG. Do đó tâm họ sẽ vô lậu hoàn toàn, không bị thời gian quá khứ và vị lai
chi phối. Cho nên, kinh Tương Ưng xác định sự hiểu biết đó là pháp trí: “Đây là
PHÁP TRÍ của vị ấy. Vị ấy với pháp này được thấy, được biết, được quả

Sống trong cao thượng mới chứng đạt cái cao thượng
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/song-trong-cao-thuong-moi-chung-dat-cai-cao-thuong.html



tức thời, được đạt đến, được thể nhập, hướng dẫn thái độ của mình đối
với quá khứ và trong tương lai”. (106 Tương Ưng tập 2)

Quý vị có hiểu lời dạy này chăng?

Pháp trí là trí tuệ hiểu biết về các pháp sinh, già, bệnh, chết là khổ, người có
pháp trí là người biết cuộc đời là khổ, không có vật gì trên thế gian này là ta, là
của ta. Hiểu được như vậy thì hãy buông xả cho sạch. Vì buông xuống cho sạch
nên được giải thoát hoàn toàn.

Khi một người có PHÁP TRÍ thì họ không nghĩ gì về tương lai, dù trong tương lai
có xảy ra điều gì họ cũng chẳng còn lo lắng buồn phiền và sợ hãi nữa. Do chẳng
còn lo lắng buồn phiền sợ hãi nên họ đang sống trong TÙY TRÍ. Vậy, chúng ta
muốn hiểu tùy trí thì hãy nghe đức Phật dạy: “Những Sa môn hay Bà la môn
nào trong tương lai sẽ hiểu rõ già chết, sẽ hiểu rõ già chết tập khởi, sẽ
hiểu rõ già chết diệt, sẽ hiểu rõ con đường đưa đến già chết diệt, tất cả
những vị ấy sẽ hiểu biết như vậy. Như vậy, như hiện nay Ta vậy. Đây
tức là TÙY TRÍ của vị ấy”.

Người có được pháp trí và tùy trí thì người ấy sống trong ba thời gian quá khứ,
hiện tại và vị lai hoàn toàn thân tâm được giải thoát, không còn một chút xíu
nào lậu hoặc. Người ấy được nhập lưu, nhập vào dòng thánh, được đầy đủ trí
hữu học, được đầy đủ minh hữu học. Vậy trí hữu học và trí minh hữu học như
thế nào? Muốn biết hai loại trí này, chúng ta hãy nghe đức Phật dạy: “Này các
thầy Tỳ Kheo! Vì rằng vị Thánh đệ tử được thanh tịnh và thuần tịnh hai
loại trí: PHÁP TRÍ và TÙY TRÍ. Vị ấy được gọi là Thánh đệ tử đạt tri kiến,
đã đi đến diệu pháp này, đã chấp nhận diệu pháp này, đã đầy đủ hữu
học trí, đã đầy đủ trí hữu học minh, đã nhập được pháp lưu, là bậc
Thánh minh đạt tuệ, đã đứng gõ vào cửa bất tử”. (107 Tương Ưng tập 2)

Trong lời dạy này rất rõ ràng, người có đủ pháp trí và tùy trí là người hoàn toàn
làm chủ sinh, già, bệnh, chết. Người hoàn toàn làm chủ sinh, già, bệnh, chết
như lời dạy trong đoạn kinh này là người đang đứng gõ vào cửa bất tử. Vì đã đủ
trí hữu học và trí minh hữu học.

Trưởng lão Thích Thông Lạc Trích: Mười hai cửa vào đạo

Sống trong cao thượng mới chứng đạt cái cao thượng
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/song-trong-cao-thuong-moi-chung-dat-cai-cao-thuong.html


